MAN JUNE FO a partitions: 









## HERMES

### ZEITSCHRIFT FÜR CLASSISCHE PHILOLOGIE

HERAUSGEGESEN

FRIEDRICH LEO UND CARL ROBERT

NEUNUNDDREISSIGSTER BAND. ERSTES HEFT.

BERLIN 1904.
WEIDMANNSCHE BUCHHANDLUNG
SW. ZIMMERSTRABSE 94.

### Simmel & Co. in Leipzig.

Spezialbuchhandlung für klassische Philologie und Lingnistik,

Großes sehr sorgfältig gepflegtes Lager von Büchern, Zeitschriften, Dissertationen und Gelegenheitsschriften hesonders aus dem Gebiete der klassischen Philologie und Allertumskunde in nenen und antiquarischen Exemplaren. Kataloge darüber gratis und franko.

Himreichend hekanst mit der ältern und neuern philologischen Litteratur erinden wir uns den Herren Geberhe und Direktern wissenschallicher Bibliotheken, von Seninaren, Schulen und Mussen unsere Erima zur ständigen Lieferung neuer Bücher und Zeitschriften sowohl als auch zur Ergänzung geflerer Bibliothekslücken und auflagurischen Wege unter Zusicherung pünitlicher und sorgfültiger Ausführung aller Auftäge zu emplehlen. Beste Referenzen von inz und ausländischen Gelehrten und Bibliotheken.

Ankanf größerer Büchersammlungen und einzelner wertvoller Werke.

Verlag der Weidmannschen Buchhandlung in Berlin.

Soeben erschien:

### Apophoreton.

Der XLVII. Versammlung deutscher Philologen und Schulmänner

> üherreicht von der

Graeca Halensis.

In halt: Withelm Dittenberger, Athendas und sein Werk.— Georg Wissowa, 70mische Banernkalender.— Friederle Blass, Bher die Zeitfolge von Platons letzten Schriffen.— Friedrich Bechtel, aber die Rezeichungen des Magens im Griechtelen.— Urieh Wicken, zu Drichontischen Urgenstein werden der Verfassung.— Carl Robert, zur Oldipussage.— Benne Erdmann (Bonn), psychologische Grundbergriffe der Sprachphilosophie.— Richard Pischel (Berlin), vier Lieder der deutschen Zigeuner.— Eduard Meyer (Berlin), die Allässchlacht mitt einer Kart.

gr. 8. (VII n. 161 S.) geh. 4 Mk.

Buchhandlung Gustav Fock G. m. b. H., Leipzig.

Sochen erschien Katalog 227 Klassische Philologie enthaltend die Bibliotheken von Professor Dziatzko, Ribbeck und Spengel. Derselhe steht gratis und franko zur Verfügung.

# **HERMES**

#### ZEITSCHRIFT FÜR CLASSISCHE PHILOLOGIE

HERAUSGEGEBEN

VON

FRIEDRICH LEO UND CARL ROBERT

NEUNUNDDREISSIGSTER BAND

BERLIN WEIDMANNSCHE BUCHHANDLUNG 1904

ALIANI CROTRATZ CRALILI. VTIEMITVIMU ...

#### INHALT.

| C. BARDT, zur Chronologie des Verresprocesses                          | 643 |
|------------------------------------------------------------------------|-----|
| E. BETHE, Ovid and Nikander                                            | 1   |
| ST. BRASSLOFF, Patriciat aud Quastur iu der romischen Kaiserzeit .     | 618 |
| A. BRIEGER, die Grandzüge der Heraklitischen Physik                    | 182 |
| C. CICHORIUS, zur Familieugeschichte Seians                            | 461 |
| R. ENGELMANN, ein neues "Urtheil Saiomouis' nud die Friesbilder der    |     |
| Casa Tiberina                                                          | 146 |
| J. L. HEIBERG, die handschriftliche Grundlage der Schrift mogi aufenr  |     |
| ίδάτων τόπων                                                           | 133 |
| W. HELBIG, Toga und Trabea 161 (vgl.                                   |     |
| M. HOLLEAUX, note sur une inscription de Magnésie                      | 78  |
| 0. JORGENSEN, das Auftreten der Götter in den Büchern u der            |     |
| Odyssee                                                                | 357 |
| H. T. KARSTEN, de Aeneidis libro III                                   | 259 |
| B. KEIL, zu deiphischen Rechunugsurkunden                              | 649 |
| A. KÖRTE, die Entstehung der Olympiouikenliste                         | 224 |
| die Hypothesis zu Kratinos' Dionysalexandros                           | 491 |
| F. LEO, Livius und Horaz über die Vorgeschlehte des römischen Dramas   | 63  |
| fl. MAGNUS, neue Studien zur Ueberlieferung und Kritik der Metamor-    |     |
| phosen Ovida                                                           | 30  |
| M. MANITIUS, Collationen aus einem geometrischen Tractat               | 291 |
| TH. MOMMSEN (†), die romische Provinzislantonomie. Ein Pragment .      | 321 |
| R. MÜLLER, 20 'Ηρωδιανού περί σχημάτων                                 | 444 |
| B. NIESE, chronologische and historische Beiträge zur griechischen Ge- |     |
| schichte der Jahre 370-364 v. Chr                                      | 84  |
| M. POHLENZ, das Lebensziel der Skeptiker                               | 15  |
| A. vos PREMERSTEIN, Lex Tappula. (Mil siner Tefal)                     | 327 |
| A. REUTER, Beobachtungen zur Technik des Antlphon                      | 348 |
| H. SCHRADER, σχημα uud τρόπος in deu Homer-Scholien. Ein Beitrag       |     |
| zur Entwickelungsgeschichte beider Wörter                              | 563 |
| E. SCHWARTZ, zu Bakchylides                                            | 630 |
| P. STENGEL, zn den griechischen Sacraialterthümern                     | 611 |
| E. von STERN, der Mouerbau in Atheu und die List des Themistokles      | 543 |
| W. STERNKOPF, Untersachungen zu den Briefen Ciceros ad Quintum         |     |
| fratrem II 1-6                                                         | 383 |
| TH. THALHEIM, Gesetz von Samoa über Getreideankanf und -ver-           |     |
| theilung                                                               | 604 |

| P. WENDLAND, die Schriststellerei des Anaximenes von Lamp   |       |     |
|-------------------------------------------------------------|-------|-----|
| H. WILLRICH, der bistorische Kern des III. Makkabaeerbuches | :     | 244 |
| MISCELLEN.                                                  |       |     |
| F. BECHTEL, rampleyis                                       | <br>1 | 55  |
| W. HELBIG, Berichtigung                                     |       | 320 |
| E. HERKENRATH, zn Pindaros N. IX                            |       | 311 |
| F. HILLER VON GAERTRINGEN, IG 1 424                         | <br>4 | 172 |
| K. HUDE, über vae in appositiven Ausdrücken II              | <br>4 | 176 |
| E. HULTZSCH, zum Papyros 413 aus Oxyrhynchos                | <br>3 | 307 |
| M. IHM, arcus trinmphalis                                   |       | 304 |
| K. PRAECHTER, die Zeit der Hinrichtung des Sokrates         | <br>4 | 173 |
| C. ROBERT, zu den Kentauren der Françoisvase                | <br>4 | 173 |
| Iliasscene auf einem Silber-Rhyton                          | <br>4 | 177 |
| O. SCHROEDER, vópos nolvaigalos                             | <br>3 | 315 |
| F. SKUTSCH, zu Plautus Casina and Diphilos Kingovipavos     | <br>3 | 301 |
| G. WISSOWA, constitutio arae                                | <br>1 | 156 |
| REGISTER                                                    | <br>6 | 54  |
|                                                             |       |     |
|                                                             |       |     |

## VERZEICHNISS DER MITARBEITER and liver Artikel in Band XXXI-XXXIX.1)

| E. Albrecht in Berlin                 | J. Beloch in Rom 32, 667 35, 254        |
|---------------------------------------|-----------------------------------------|
| C. Aldenhoven in Köln                 | 38, 130                                 |
| II. von Arnim in Wien 34, 363 35, 130 | Th. Bergk (†)                           |
| B. Arnold in München                  | R. Bergmann (†)                         |
| E. Assmann in Berlin 31, 174          | J. Bernays (†)                          |
| Cl. Baeumker in Strassburg i. E.      | E. Bethe in Giessen 33, 313 86, 597     |
| A. von Bamberg in Gotha               | 37, 278 38, 608 39, 1                   |
| C. Bardt in Berlin 32, 264 39, 643    | F. Blass in Halle a. S. 32, 149 33, 179 |
| L. D. Barnett In Cambridge 33, 638    | 654 84, 312 85, 340 342 86, 157         |
| F. Becher (†)                         | 272 310 405 411 580 37, 456             |
| F. Bechtel in Halle a. S. 31, 318 34, | H. Bluemner in Zürich                   |
| 395 480 35, 326 348 86, 422 610       | U. Ph. Boissevain in Groningen          |
| 37, 631 39, 155                       | F. Boll in Würzburg 34, 643             |
| A. Behr in Stolberg                   | J. Bolte in Berlin                      |
| Ch. Belger in Berlin (†)              | H. Bonitz (†)                           |
|                                       |                                         |

 Für die Beiträge in den älteren Jahrgängen s. Generalregiater zu Hermea, Zeitschrift für classische Philologie, Band 1—XXV, bearbeitet von M. Well man n., Berlin, Weldmanusche frenchandlung 1993, (Preis: Mr. 7); für die Beiträge in Bd. XXVI—XXX s. das Mitarbeiter-Verzeichniss im vorigen Jahrgang. M. Bonnet in Montpellier C. de Boor in Brestau 34, 298 480 E. von Borries in Strassburg i. E.

K. Boysen in Königaberg i. Pr. A. Braud in Potsdam

C. G. Brandis in Jena 31, 161 32, 509 J. Brandis (†)

St. Brasstoff in Wien 39, 618 Th. Braune in Berlin

A. Breysig (†) Ad. Brieger in Halle s. S. 86, 161

37, 56 39, 182 K. Bürger in Blankenburg a. H.

R. Bürger in Rom 38, 19 H. Bnermann in Berlin

Fr. Burger in München G. Busolt in Göttingen 33, 71 336 661

34, 280 35, 573 A. Busse in Berlin J. Bywster in Oxford M. Cantor in Heidelberg

A. Cerisni in Mailsnd W. Christ in München 36, 107 H. Christensen in Hamburg

C. Cichorius in Breslan 39, 461 L. Cohn in Breslau 32, 107 38, 498

H. Collitz in Philadelphia J. Conington (†)

C. Conradt in Greisenberg i. Pom. M. Conrat (Cohu) in Amsterdsm 35, 344 A. Cosattini in Pavis

W. Cronert in Göttingen 36, 548 37, 152 212 38, 357 O. Crosins in München

O. Cuntz in Graz C. Curtius in Lübeck

E. Curtina (†) L. Cwiklinski in Lemberg

H. Degenkolb in Leipzig A. Deissmann in Heidelberg 33, 344

H. Delbrück in Berlin H. Dessau in Berlin 34, 81 35, 332

D. Detlefsen in Glückstadt 32, 191 321 35, 585 36, 1 H. Diels in Berlin 31, 339 38, 334 35, 196 36, 72 37, 480

W. Dittenberger in Halle s. S. 31, 271 320 643 32, 1 161 33, 324 36, 450 37, 1 298 38, 313

E. Dopp in Rostock W. Dörpfeld in Athen 37, 249 483

A. B. Drochmann in Kopenhagen

J. Draheim in Berlin J. G. Drovsen (†)

H. Droysen in Berlin F. Dnemmler (†) A. Eberhard in Wesei

R. Ellis in Oxford

A. Engelmann in Leipzig 38, 285

R. Engelmson in Berlin 39, 146 A. Erman in Berlin

F. Eyssenhardt (†) E. Fabricius in Freibnrg i. B. 35, 205 G. Faltin (†)

F. Fischer in Berlin H. Flach (†) R. Förster in Breslau

M, Frankel (†) S. Fraenkel in Breslau 33, 335 C. M. Francken in Groningen

W. Frantz in Strassburg i. Els. 35, 671 J. Freudenberg (†)

J. Freudenthal in Breslau J. Friedlsender (†) H. von Fritze in Berlin 32, 235

R. Fuchs in Dresden 33, 342 A. Funck in Sondershausen C. Galland in Strassburg i. E.

V. Gardthausen in Leipzig J. Geffcken in Hamburg A. Gemoll in Striegau W. Gemoll in Lieguitz

H. Genthe (†) K. E. Georges (†)

C. E. Geppert (†) A. Gercke in Greifswald 32, 341 37, 401

J. Gildemeister (†) H. Giske in Lübeck

Th. Gleiniger in Berlin Th. Gomperz in Wien 31, 469 O. Gradenwitz In Königsberg i. Pr.

B. Graef in Jens 36, 81 H. Graeven in Trier P, Groebe in Wilmersdorf 36, 612

O. Gruppe in Berlin F. Gustafsson in Helsingfors A. Haebler (†)

W. Gardner Haie in Chicago 34, 133 H. Haupt in Giessen M. Haupt (†)

F. Haverfield in Oxford E. Hedieke in Freienwalde a. O.

J. L. Heiberg in Kopenhagen 38, 46 161 321 39, 133 J. Heinemann in Frankfurt s. M. 84, 590 R. Heinze in Königsberg i. Pr. 33, 432

34, 494 W. Helbig in Rom 32, 86 39, 161 320 R. Helm in Berlin

C. Henning (†) W. Henzen (†) W. Hernens in Offenbach s. M. 34, 161

L. Herbst (†) R. Hercher (†)

E. Herkenrath in Moers 39, 311 F. K. Hertlein (†)

M. Hertz (†) H. van Herwerden in Utrecht R. Herzog in Tübingen H. Heydemann (†) G. Heylbut in Hamburg

Th. Heyse (†) Edw. Lee Hicks in Oxford G. F. Hill in London 36, 317

E. Hiller (†) F. Hiller v. Gaertringen in Berlin 32, 320 35, 339 36, 113 134 160 305 440 G. Knaack in Stettin 37, 292 599

452 37, 121 143 38, 147 39, 472 G. Hinrichs (†) G. Hirschfeld (†) O. Hirschfeld in Berlin

R. Hirzel in Jens A. Höck (†) 33, 626

A. Hofmeister in Rostock C. Hofstede de Groot in Leiden A. Hoider in Karlsruhe

H. Hollander in Osnabrück M. Holleaux in Lyon 38, 638 39, 78 L. Holzapfel in Giessen

K. Hude in Frederiksborg 36, 313 39, 476

E. Hübner (†) Ch. Hülsen in Rom 38, 155 E. Hultzsch in Halle a. S. 39, 307

G. Jacob (†) V. Jagić in Wien Ph. Jaffe (†)

A. Jahn (†) O. Jahn (†) P. Jahn in Berlin 37, 161 38, 244 480

W. Janeli in Schwerin 36, 427 . Janzon in Godenburg V. Jernatedt (†)

M. ihm in München 36, 287 343 615 37, 147 159 487 590 633 39, 304 H. Joachim in Hamburg

O. Jörgensen in Kopenhagen 39, 356 F. Jonas in Berlin

A. Jordan in Wernigerode H. Jordan (†)

O. Kaehler in Weimar H. Kaestner in Schweinfurt 31, 578

32, 160 G. Kaibel (†) 31, 264 34, 107 319 35, 202 567 36, 606

K. Kalbfleisch in Marburg H. T. Karsten in Amsterdam 39, 259 Br. Keil in Strassburg i. E. 31, 472 508

32, 399 496 497 34, 183 479 37, 511 38, 140 39, 648

H. Keii (†) O. Kern in Rostock 36, 491 37, 627 H. Kettner (†)

M. Kiderlin (†) H. Kiepert (†)

A. Kiessling (†) B. Klndt in Greifswald

Joh. E. Kirchner in Berlin 31, 254 37, 435 H. v. Kleist in Aurich

A. Kirchhoff in Berlin P. Klimek In Breslau

E, Klostermann in Kiel 36, 156 A. Kiotz in Strassburg i. E. 38, 468 A. Klügmann (†)

F. Knickenberg in Bonn Th. Kock (†)

A. Köhier in Nürnberg U. Köhler (†) 31, 137 A. Körte in Basel 37, 582 39, 224 481 W. Kolbe in Athen 34, 380

A. Kopp in Berlin G. Kramer (†) M. Krascheninnikov in Jurjey (Dorpat)

37, 489 A. Krause (†) Fr. Kreba (†)

P. Kretschmer in Wien W. Kroli in Greifswald J. Kromayer in Czernowitz 31, 1 70

33, 1 34, 1 35, 216 P. Krüger in Bonn K. Krumbacher in München

J. W. Kubitschek in Wien B. Kübler in Berlin H. Kühlewein in Kiel

R. Knnze in Grimma 34, 345 O. Lagercrantz in Upsals 36, 411 S. P. Lampros in Athen

E. Lattes in Mailand 31, 465 C. A. Lehmann (†) C. F. Lehmann in Berlin 35, 636 36,

115 319 37, 630 O, Lehmann in Dresden M. Lehnerdt in Königsberg i. Pr. 33, 499

35, 530 F. Leo in Göttingen 37, 14 315 38, 1 305 39, 63

R. Lepsius (†) K. Lincke in Jena S. Linde in Lund

A. Luchs in Erlangen A. Ludwich in Königsberg l. Pr. O. Lüders in Athen

W. Luthe in Bonn E. Maass in Marburg 31, 375 H. Magnus In Berlin 39, 30

M. Manitius in Radebenl bei Dresden 37, 501 38, 317 39, 291 H. Matzat in Weilburg

M. Mayer in Bari A. Melneke (†) R. Meister in Leipzig

J. Mesk in Brunn 38, 319. E. Meyer in Berlin 33, 643 648 652 P. Meyer in Berlin 32, 210 482 38, 262 | A. von Premerstein in Wien 89, 327 W. Meyer in Göttingen A. Michaelis in Strassburg i. E.

L. Mittels in Leipzig 32, 629 34, 88
Th. Mommsen (†) 32, 454 538 660
38, 160 665 34, 145 151 35, 437

443 532 86, 201 516 602 87, 156 443 38, 101 116 125 151 39, 321

C. von Morawski in Krakau J. H. Mordtmann in Saloniki D. Muelder in Hildesheim 38, 414

K. Müllenhoff (†) A. Müller (t)

B. Müller (†)

G. F. W. Müller (†) 34, 321 G. H. Müller in Strassburg i. E H. F. Müller in Blankenburg s. H.

H. I. Müller in Berlin K. Müller (†)

O. Müller (†) R. Müller in Leipzig 39, 444 F. Münzer in Basel 31, 308 32, 469

34, 641 P. Nstorp in Marburg 35, 385

A. Nauck (†) R. Neubsuer in Berlin K. J. Neumann in Strassburg i. E. 31,

519 32, 313 475 M. Niemeyer in Potsdam B. Niese in Marburg 31, 481 84, 520

35, 53 268 453 39, 84 A. Nikitzky in Moskau 38, 406 H. Nissen in Bonn

F. Noack in Kiel Th. Nöldeke in Strassburg i, E. H. Nobl in Berlin

E. Norden in Breslau F. Novati in Mailand

J. Oeri in Basel 84, 640 C. V. Oestergaard in Kopenhagen 37,333 J. Olshausen (†)

Th. v. Oppolzer (†) A. Otto (†) H. Pack in Dortmand

G. Parthey (†) J. Partscb in Breslau

C. Pascal in Catania W. Passow (†) H. Peter in Meissen

E. Petersen in Rom E. Piccolomini in Rom F. Pichimsyr in München 33, 653

R. Pischel in Berlin M. Poblenz in Berlin 31, 321 39, 15 H. I. Polak in Rotterdam

H. Pomptow in Berlin 38, 329 K. Praechter in Bern 37, 283 39, 473 Th. Preger in München 36, 336 469

37, 316

W. K. Prentice in Princeton 37, 91 E. Preuner in Strassburg i. E.

M. Pulch in Rinteln W. Radtke in Buchsweiler i. E. 36, 36 38, 149

A. Rasmus in Brandenburg a. H. J. Rassow in Greifswald A. Rehm in München 34, 251

Th. Reinach in Paris 34, 159 R. Reitzenstein in Strassburg i. E. 31, 185 38, 87 35, 73 602

A. Reusch in Altkirch i. E. A. Reuter in Marbarg 38, 481 39, 348 O. Richter in Berlin

A. Riedensuer (†)

A. Riese in Frankfurt a. M. C. Robert in Halle a. S. 31, 530 32,

421 33, 130 566 84, 645 35, 141 650 36, 159 364 490 37, 121 318 38, 158 629 39, 473 477

H. Röhl in Halberatsdt E. Rohde (†)

W. H. Roscher in Warzen 36, 470 V. Rose in Berlin G. Rosenthal in Berlin 32, 317

O. Rossbach in Königsberg i. Pr. M. Rothstein in Berlin M. Rubensohn in Hannover

A. Rzacb in Prag 33, 591 G. de Sanctis in Rom M. Schanz in Würzburg A. Schaube in Brieg

Th. Schiche in Berlin H. Schiller (†) A. Schlemm in Dortmund 38, 587

F. Schmidt in Jever J. H. Schmidt In Hagen i. W. Job. Schmidt (†)

K. Schmidt in Elberfeld 37, 173 353 608 L. Schmidt in Dresden 34, 155 W. Schmidt in Helmstedt 38, 274 W. Schmitz (†)

R. Schöll (†) A. Schöne in Kiel

H. Schoene in Konigsberg i. Pr. 38, 280 J. Schoene in Düsseidorf 38, 271 314

316 R. Schoene in Berlin H. Schrader in Weimar 37, 530 38, 145

39, 563 Th. Schreiber in Leipzig O. Schroeder in Berlin 38, 202 480

39, 315 R. Schubert in Königsberg i. Pr. A. Schulten in Göttingen 32, 273 523

88, 534 G. Schultz in Steglitz 35, 308

W. Sehulz in Berlin K. P. Schulze in Berlin 33, 511 W. Sehulze in Berlin L. Sehwabe in Tübingen

E. Schwartz in Göttingen 32, 493 554 38, 101 132 185 34, 427 481 35, 106

38, 75 39, 630 E. Schweder in Kiel O. Seeek in Greifawald 86, 28 37, 155 S. Selivanov in Odessa 38, 146

C. Sintenia (†) A. Skias in Athen

F. Skutseh in Breslan 31, 646 32, 92

89, 00.
W, Soltas in Zabern 0...
J. Sommerbrodt (†)
G. Sorof in Wandsbeek 34, 569
F. Spiro in Rom
E. Sielfenhagen in Kiel
A. Stein in Wien 32, 663 35, 528
H. Stein in Gleicharg 38, 352
P. Steagel in Berlin 31, 477 418 637
Stag 496 42 55, 647 38, 311 615
Stag 48, 38 607 38, 311
Stag 48, 38 607 38, 311
Stag 48, 38 607 38, 311

von Stern in Odessa 39, 543 Sternkopf in Dortmund 3' 38, 28 39, 383 Strecker in Dortmund

A. Sufecket in Dorinund
H. E. W. Strootman in Sneek
W. Studemund (†)
Fr. Studniczka in Leipzig 37, 258
E. Stutzer in Görlitz
F. Susemihl (†)
H. Swoboda in Prag
L. von Sybel in Marburg

Szanto in Wien

Thalheim in Breslau 87, 339 456 G. Thiele i. Marburg 32, 68 36, 218 Ph. Thielmann in Nürnberg

E. Thomas in Berlin 31, 457 32, 60 P. Thomas in Gent M. Thommen in Basel G. V. Thompson in New-Haven Conn.

Ed. Thrämer in Strassburg i. E. H. Tiedke in Berlin

J. Toepffer (†) 31, 105 124 A. Torstrik (†) L. Traube in Munchen 33, 345

P. Trautwein in Berlin M. Treu in Potsdam C. Trieber in Frankfurt a. M.

G. Türk in Breslau 31, 647 F. Umpfenbach (†)

J. Vahlen in Berlin 83, 245 35, 131 I. S. van Veen in Arnheim C. Vick in Nen-Brandenburg 37, 228 P. Viereck in Berlin W. Vischer (†)

I. van der Vliet (†) 32, 79 Fr. Vollmer in Münehen 38, 134 H. Voretasch in Berlin G. Waehsmuth in Leipzig W.H. Waddington (†)

Wagner in Dresden

G. F. Unger in Würzburg

S. J. Warren in Rotterdam S. Waszyński in Berlin 34, 553

Weber in Kempen in Posen Wecklein in München Weil in Berlin

R. Weil In Berils
M. Wellman in Potsdam 31, 221 33,
360 35, 349 36, 140 38, 292 546
P. Wendland in Kiel 31, 435 38, 175
34, 412 39, 419 499
E. Wendling in Diedenhofen
G. Wentzel in Berlin 33, 275
K. Wernicke (†) 32, 290
C. Weyman in Mänchen
U. von Willamowitz, Möllendorff in BerU. von Willamowitz, Möllendorff in BerU. von Willamowitz, Möllendorff in Ber-

von Wilamowitz Möllendorff in Ber-You Wilamowitz Mollemont in Berlin 32, 99 251 382 88, 119 492 513 84, 55 203 601 35, 1 533 36, 309 37, 302 321 488 38, 573 Wileken in Halle a. S. 32, 478 86,

187 315 37, 84 38, 618 Wilhelm in Athen 32, 317 35, 669

36, 448 450 98, 153 Willrich in Göttingen 38, 657 94, 174 231 306 39, 244 von Winterfeld in Berlin 33, 168

506 667 505 604 H. Wirz in Zürich 32, 202 83, 109 G. Wissowa in Halle a. S. 32, 311 37, 157 39, 156 Walffin in München

E. Wölfflin in Munehen P. Wolters in Würzburg 38, 265 R. Wuenseh in Giessen 32, 42

K. Zacher in Breslau K. Zangemeister (†) E. Zeller in Stuttgart

E. Ziebarth in Hamburg 32, 609 L. Ziegler in Heidelberg 31, 19 278 J. Ziehen in Gross-Lichterfelde 31, 313 32, 490 33, 340 341 Ziehen in Plon 37, 391

H, Zimmer in Berlin R. Zimmermann in Lübeck H. Zurborg (†)

Am 1. November 1903 ist Theodor Mommen gestorben, his zum letzten Tage ein Feldherr und Soldat zugleich. Noch suchen die Blücke im erünernden Anschausen das geschwundene Blid wieder zu beleben; bald wird sich auf den Gebieten, über denen er wiktte, das Gefühl der Verlassenheit einstellen. Denn so lebendig seine Werke leben werden, wird man doch tausendmal nach seinem ordneuden Geiste fragen, nach der treibenden Kraft seines Willens, die Menschen und Gedanken um die nächste grosse Aufgabe sammelte. Ach, was zerstürt ein solcher Riss den Seinen 1

Der Hermes gehörte zu den Seinen. Mommen war ein Begründer und bis zuletzt sein Beschützer, Berather und eifrigster Mitarbeiter. Der erste Band brachte 12 Beiträge von Mommen, darunter die Scipionenprocesse und die Stadterwaltung Cirtas. Unter allen folgenden Bänden ist ein einziger, der keinen Beitrag enthält (XXXI), zusammen sind es 168 in 38 Bänden, darunter die Lebensgeschichte des jungeren Plnins, Tacitus und Clarius Rufes, Coriolan, Fabius und Diodor, die Littersturbriefe des Horaz, die Remuslegende, die italischen Bürgercolonien, die Conscriptionsordnung der römischen Käiserzeit und weiter bis zu der Trias im letzten Bande. Por dieses Heft hatte er eine grosse Abhandlung üher Ammian angekündigt; statt dessen bringt es ihm den Scheidegruss.

Mehr dürfen wir nicht sagen, denn Worte konnten nur alzuwenig sagen. Auch diese Zeitschrift weiter herauszugeben gehört zu Mommesus Hinterlassenschaft; es soll geschehen wie wenn nach seinem letzten Willen verfahren würde. Auch in diesem mit Mommesus Tode beginnenden zweiten Abschnitt seiner Existenz soll der Hermes sein was er bisher gewesen ist; der Hermes Theodor Mommesus.

Die Die Redaction. Weidmannsche Buchhandlung.

#### OVID UND NIKANDER.

Noch immer schwankt das Urtheil haltlos hin und her üher die - wie oft behandelte! - Frage, ob und wie Ovid für seine Metamorphosen Nikanders Dichtung περί έτεροιουμένων henutzt hahe.') Eben so wenig gieht es eine begründete Meinung üher die Composition dieser gerühmten und erfolgreichen Dichtung des Pergamenischen Hofpoeten. Sie ist nicht zu gewinnen, ehe nicht jenes Prohlem gelöst ist.

Ueherhaupt liegt die Quellenanalyse ovidischer Metamorphosen noch ziemlich im Sumpf, trotz vielen Fleisses und trotz eines so trefflichen Hülfsmittels wie die erklärende Ausgabe von Haupt-Korn-Ehwald ist, Denn es fehlt der Einhlick in die Art und Weise, wie Ovid hier gearheitet, wie er den ungeheuren Stoff disponirt, ob er sich ihn selbst aus zahllosen Quellen zusammengeleitet, oder oh er vielleicht wie eine Stickerin in einen einheitlichen Aufzug mannigfache Farben und Bilder aus vielen andern Knäulen und nach verschiedenen Vorlagen eingestickt habe, bis endlich dieser flimmernd bunte, schier unüherselibare Teppich entstanden.

Diese letzte Auffassung hat sich mir seit elf Jahren hestätigt. Damals bildete ich sie mir, indem ich einer früher gefassten Vermuthung (vgl. meine Dissertation Quaest, Diod. mythogr. 97) nachging, Ovid habe, wie vor ihm Diodor, das zusammenfassende mythologische Handbuch benutzt, das uns vor allem durch Apollodors Bibliothek hekannt ist. Die Vermuthung ergah sich als richtig. Aber die Benutzung ist, obwold sie sich fast durch das ganze Werk hindurchzieht, nur selten breit und nur sehr selten ausschliesslich, meist oberflächlich, am deutlichsten in kürzeren Stücken und zwar gerade in den wenigst interessirenden, künstlerisch unbedeutendsten. Ovid giebt wie jenes Handbuch und Apollodor den ganzen grossen Sagenkreis von den

<sup>1)</sup> Neuestens hat Eitrem Philologus 1900 jede Benutzung Nikanders durch Ovid gelenguet. 1

Hermes XXXIX.

Göttern, ihrem Kampf mit den Giganten, der grossen Fluth und dem Urvater der Menschen Deukalion an bis auf den troischen Krieg berab. Dass statt der vielen vogrot und der allbekaunten Odvssee des Aineias Fahrt anschliesst, ist bei dem Römer ebenso natürlich, wie es dem gebildeten Manne augusteischer Zeit anstand, den Anfang der Welt mehr philosophisch als mythologisch darzustellen. Und wie das Handbuch durch das Wirrniss der Heldensage nach altem und practischem Brauch am Faden der Stammhäume hindurchführte, so zeigen sich in allen Theilen der Metamorphosen grosse genealogische Zusammenhänge: dass sie nicht streng durchgeführt sind und nicht in der gleichen Reihenfolge wie dort erscheinen, wird Niemand dem Dichter verdenken. Mein Schüler Hermann Kienzle hat diesen Gedanken durchgearheitet, geprüft, begründet und genauer fixirt in seiner jetzt erschienenen Dissertation . Ovidius qua ratione compendium mythologicum ad Metamorphoseia componendas adhibuerit' (Basel 1903). Besonders werthvoll scheint es mir, dass er in den Aeneasgeschichten des 13. und 14. Buches dieselhe Methode Ovids durch Vergleichung mit Vergil über allen Zweisel klar gestellt und so ein sestes Fundament für jene schwierigere, weil mit mehr Unbekanntem operirende Untersuchung geschaffen hat. Ich hoffe, dass damit ein Mittel gegeben sei, das kunstreich wirre Gewebe des raffinirten Dichters aufzudröseln, vor allem den Einschlag vom Aufzug zu sondern. Freilich ist auch das noch lange nicht ganz durch H. Kienzle geschehen, der Vollständigkeit nach keiner Seite erstrebte. Es ist nicht leicht. Denn Ovid hat auch den Aufzug nicht fertig aus der Fabrik ühernommen, sondern auch dessen Fäden selber gewirkt. Und er wusste solche Fäden zu wirken, ein geborener Dichter und gelernter Rhetor. So wenig wie er die grossen Stränge in der gegehenen Reihenfolge wieder aufzieht, so wenig lässt er auch die einzelnen Strähnen bei einander wie sie waren; er schaltet viele aus, wechselt ihre Lage, verknüpft sie anders (vgl. Kienzle bes. S. 18 ff. mit Anmerk.). Häufig hat er aher auch in den groben Hanf selhst, den ihm das mythologische Lehrhuch lieferte, feine Wolle hineingedreht, die schon vor ihm Dichter zart bereitet und köstlich gefärbt hatten. Dann geht kaum merkhar Aufzug und Einschlag in einander über wie in der Erzählung von Pentheus und Bacchus oder von Perseus; heide mit ihren genealogischen Zusammenhängen sicher dem Compendium entnommen, sind mit Farben des

Euripides geschminkt, suf dessen Tragodien Βάιχαι und ἐντθαρμέδα thrigens auch dieses selhat hingswiesen hatte: vgl. Kiennle
S. 24 u. 5. Der Dichter hat die Vortheile, die seinem Gedichte
das Jedem seit der Schule hekanate Lehrhuch der griechischen
Sagen hot, ebenso wie die der nicht weniger bekannten Aeneis
mit eleganter Geschicklichkeit henuttt: er einnert seine Leser
grade so weit an diese wie an jenes, als ihm unaschenswerth
scheint, die Vorstellung grosser Zussmmenhange und fester Gruppirung in ihnen wschurufen, ohne sie doch geradezu auf diese
Bücher hinzustossen: so konnte er üher das Uninteressants oder
Abgedroschene rasch und leicht hinweggleiten und desto hehaglicher hei Stoffen verweilen, die ihn eristen und seinem Talent zu
liegen schienen. Aehnlich arheitete Statius seine Thehais. Es ist
im Grunde slexandrinischer Technik.

Im Allgemeinen aher sondert aich in Ovida Metamorphosen die grosse Masse des Einschlags ziemlich sicher von dem Aufzuge ah, zumal wenn man die Manier der Anknüpfung heohachtet, wozu Kienzle einen gnten Anfang gemacht. Ein Beispiel. Nach der Erzählung der Verwsndlung der von Phoehus verfolgten Daphne, der Tochter des Flussgottes Peneus, führt der Dichter fort 1 568: zum trauernden Vater kamen alle Flüsse, nur Inschus nicht : denn ihn qualt die Sorge um die eigene Tochter Io - deren Geschichte nun folgt. Ehenso lässt Ovid VI 412 die henachharten Fürsten nach Theben gehen, ihre Theilnahme für Niches Geschick kundzugehen (wem? ist nicht klar, da Amphion VI 271 sich selbst getödtet hat), nur der Athener kommt nicht: denn er war in Krieg verwickelt, in dem Tereus ihm heistand - es folgt die Sage von Tereus und Procne. Wieder dasselhe Motiv VII 159; die Eltern der heimgekehrten Argonauten bringen Freudenopfer, pur Aeson ist zu alt - da verifingt ihn Medea.

Selbstverständlich hat sich Ovid seiner Dichternatur und Dichterten auch in der Bearbeitung der zum Einschlag gebrauchten Sagen nicht entäussert, vielleicht bier noch weniger; hilden sie doch die grössere Masse und den glänzenderen Stoff. Es ist das selbstverständlich, aber es muss gelegentlich gesagt werden. Das Quellenspüren macht einseitig und für die menschlichen Dinge blind, wie jeder mit einiger Leidenschaft betriebene Sport.

٠.

Ich möchte hier den zweiten Theil des 5. Buches der Metapolosen besprechen, einen prächtigen, küsstlich gewirkten Einschlag. Denn ich glaube hier Nikandern, Verwandlungen 'als Vorbild sicher nachweisen und die Composition dieses Gedichtes feststellen zu können, so dass sich ergiebt, in wie weit und was Orid wenigstens im Stofflichen und in dessen Gruppirung geändert hat. <sup>1</sup>)

Nach Beendigung der Perseusbenteuer IV 605 — V 249, die im Anschluss an das mythologische Handbuch erzahlt sind, führt uns der Dichter mit Athena, bisher der treuen Geleiterin jenes Helden, zum Helicon, wohin sie die Neugier treibt: denn sie hagehort, es habe dort Pegasso, der aus der Meduse entsprungen war, als Perseus ihr Haupt abgeschlagen, durch seinen Buchfreitenen Quell hervorgestampft. Die Musen seigen ihr das Wunder, und Athena rühmt den schönen Musenberg. Gewiss, antwortet eine, aber wir Jungfrauen sind nie sicher: hat doch jüngst Pyreneus, bei dem wir eingekehrl, uns, seinen Gasten, Gewalt anthun wollen. Da rauschen Plügel (V 294), aber menschliche Stimmen glaubt Athena zu hören. Die Musen klären sie suir; es sind Elstern, einst waren es neun Madchen, zur Strafe verwandelt.

Von der kleinen sonst ganzlich unbekannten Pyreneusgeschichte (V 274—293) abgesehen, dient das bisher Wiedergegehene zur Verkaufpfung mit den vorsufgegangenen Perseushaten; ist also eigene Erfladung des Dichters. Aehalich batte Orid schon II 401 den Uebergang von Phaethon zur Kallistosage gefanden: asch dem vom Heliossohne angerichteten Weltenbrande revidirt luppiter die Welt und wendet dem ausgetrockneten Arkadien hesondere Fürsorge in häufigen Besuchen zu, wobei er dann die schöne Nymphe sieht.

V 294 folgt nun die durch Einschschtelungen complicirte, an sich einfache Geschichte der Verwandlung der neun Pierostöchter in Elstern. Erzählt wird sie Athenen von der Muse.

Die Pieriden hatten nämlich die Musen zum Sangeswettstreit auf dem Helicon (307) frech herausgefordert. Nymphen zu Kampfrichtern bestellt (3161, erklären, nachdem sie Beider Gesänge gehört, die Musen als Sieger (663). Als die Unterlegenen auch

Dass Nikander hier Ovids Quelle sei, ist schon öfter behauptet worden, besonders von Förster Raub der Persephone S. 84; bewiesen aber ist es nie und nie silgemein gegisubt.

noch Schmähungen ausstossen, werden sie von den Musen in Vögel verwandelt.

Wie längst erkannt, stimmt diese Rahmenerzählung bis ins Einzelne mit der 9. Verwandlung des Antoninus Liberalis überein. die nach dem trotz Hercher nicht anzuzweiselnden Scholion aus Nikanders 4. Buche der "Verwandlungen" ausgezogen ist.") Gleich ist der Ort des Wettstreites der Helicon (307), gleich Name Pieros (302) und Heimath Emathia (313, 669) des Vaters, gleich der Schluss: erst als die Pieriden nach ihrer Niederlage Streit anfingen (êrrei de velvoc roavro Syntal Sealc, vel. 664 f. convicia victae cum jacerent), werden sie von den Musen verwandelt. Der einzige Unterschied kann gegen diese Fülle beweisender Details nicht ins Gewicht fallen, zumal er kein Unterschied ist: bei Ovid werden sie nur in Elstern (picae 299, 676) verwandelt. Antonin nennt neben der Elster (xigga) noch 8 andere Vogelnamen. Ovid hatte also pur seine Vorlage Nikander verständig vereinfacht. Ebenso wenig können die Auslassungen geltend gemacht werden. weil heide Ovid und Antoninus auslassen. Dieser sagt nichts von den Kampfrichtern; sie sind aber auch für seine Erzählung nothwendig, weil er erzählt: καὶ άγων έγένετο μουσικής έν τῷ Elixore. Bei Ovid aber vermisst man die Wirkung der Gesange, die Nikander so geschildert hatte: bei der Pieriden Gesang war alles trub und nichts horte auf sie, doch zu der Musen Chor stellten sich Himmel, Gestirne, Meer und Flüsse, und der Helicon selbst wuchs vor Vergnügen in den Himmel, bis auf Poseidons Gebeiss Pegasua seinen Ginfel mit dem Hufe schlug. Man dürfte wohl annehmen, dass Grunde des Geschmacks den Ovid in jedem Falle ahgehalten haben würden, diese barocke Phantasterei zu wiederholen. Ihn hewahrte seine Disposition davor: liess er doch eine Muse selbst den ganzen Wettkampf erzählen, und sie hätte er, wenn auch vielleicht das Selbstlob, so doch sicher nicht sagen lassen mögen: ,unter uns wuchs und quoll der Helicon, auf dem wir standen und rubig weiter sangen, vor Vergnügen in den Himmel, his Pegasoa ihn schlug', Vielleicht hat Ovid auch desbalb achon gerade diese Einkleidung gewählt. Dass er aber die bei Antonin erhaltenen Züge gekannt, wird wahrscheinlich weniger durch den Einschnitt hinter dem Pieridensange (334), als durch die Erwähnung des Pegasos und seines Hußschlages auf

<sup>1)</sup> S. diese Zeitschr. XXXVIII 1903 S. 608 ff.

dem Helicon, der die Hippukrene aufsprudeln liess vor Beginn dieser Erzählung v. 257 his 263. Er hat das für ihn beim Wettkampf selbst nicht Verwendbare zur Anksupfung der ganzen Geschichte an die Perseushaten benutzt. Andrerseits ist es nun handgreiflich, dass Nikander die Wirkung des Hufschlages, die Hippukrene, trotz Antonin zu erwähnen nicht versäumt latte.

Es kann also kein Zweifel darüber bestehen, dass Ovid die Rahmenerzählung vom Wettgesang der Musen und Pierostöchter auf dem Helicon aus Nikanders 4, Buche περί έτεροιουμένων denn dies wird von Antonin genannt - entlehnt habe, Ovid malt nun aher in diesen Rahmen eine lange Reihe von Scenen hinein. Der Vorwand giebt sich von selbst: er lässt die Muse nämlich auch berichten, was die Pieriden, und dann, was die Musen bei jenem Wettstreit gesungen. Sollte er nicht auch darin Nikander gefolgt sein? Sollte Nikander wirklich nicht das Schema solcher Agonenschilderungen henutzt haben, das schon hei Theokrit ausgehildet vorliegt? Sollte nicht auch er diese Manier gehabt haben, eine Geschichte in die andere einzuschachteln, die man aus den heissen Bemühungen des hellenisirenden Dichterkreises um Catull, Gallus, Vergil kennt und auf alexandrinistische Muster wie Euphorion zurückzuführen sich immer wieder versucht fühlen muss? Otto Schneider (Nicandrea S. 44) hat merkwürdig genug diese Frage rundweg verneint und hehauptet. Nikander hahe im Gegensatz zu Ovid die Verwandlungen einzeln hintereinander erzählt, ohgleich doch auch in seinen zwei erhaltenen Lehrgedichten Spuren dieser Manier gefunden werden, so wenig sie auch Gelegenheit dazu bieten, z. B. Alexipharmaca 99-105.') Vermuthlich entschied Schneider so für die Metamorphosen, weil er sie einsach und ohne Einschachtelungen bei Antoninos wiedergegehen fand. Aher auch aus dessen Erzählungen allein könnte man es schon unternehmen, das Gegentheil wahrscheinlich zu machen. So wird in der aus dem zweiten Buche der "Verwandlungen" entnommenen Geschichte (Nr. 17)



<sup>1)</sup> Hier heisst es etws so: Mittel gegen Bleiweissvergiftong sind anch it adquar sacceptés, die einst Persons von Kephen, nachdem et der Meduse den Hals abgeschingen, helmgekehrt auf den Mykenischen Gefilden gepflanzt, da wo der Griff (p nieup) seiner ägen niedergefallen war nater dem änssersten Vorsprunge der Meinsthis, wo die Nymphe dem Zeussohn den Quiel Adaysta gereigt. — En ist dies ein Kelm für eine Kapselgeschichter, man bruucht sich diesen einen Stat mit all seinen Details nur ausfährlich erzählt zu denken.

von Leukippos, dem als Knahen auferzogenen und schliesslich durch Leto in einen Knaben verwandelten Mädchen das Gehet der geangsteten Mutter an Leto ausführlich so herichtet: sie flehte zur Göttin, oh nicht ihr Kind Knahe statt Mädchen werden könne, wie doch Kainis, des Atrax Tochter, durch Poseidon zum Lapithen Kaineus geworden sei; Tiresias zu einem Weihe und dann wieder zum Manne; die schöne Hypermestra, um ihrem Vater Nahrung zu schaffen, sich selbst verkauft, dann in einen Mann verwandelt zu ihm zurückgekehrt sei; oder der Kreter Siproites verwandelt sei, als er die Artemis im Bade gesehen. Hercher (in dies. Ztschr. XII 1877 S. 318) hat diese vier Parallelen als Interpolation bezeichnet und Martini ist ihm leider gefolgt, obgleich bereits Rohde (Griech, Roman 92 f. Anm. 3) auf die auch aus anderen hellenistischen und hellenisirenden Dichtern zu belegende Eigenthümlichkeit hingewiesen hatte, bei Erzählung einer Sage parallele Mythen zu erwähnen, wie z. B. Apollonios von Rhodos III 997-1004 den lason die Medea an Ariadne erinnern lasse, die den Theseus gerettet. Jene vier Parallelmetamorphosen sind nicht nur nicht interpolirt, sondern gerade durch ihre störende Breite erweisen sie sich als echtes Gut des poetischen Originales. Wurden nun diese vier Sagen von Nikander in seiner Leukipposfahel nur in dem Gehete der Galateia abgemacht, so hat er in der Geschichte vom Schiedsamte des Kragaleus zwischen Apoll, Artemis und Herakles wegen ihres Streites um Amhrakia nach Antonin 41) jeden einzelnen Gott in ausführlicher Rede seine Ansprüche darlegen lassen, Reden, die trotz ihrer Länge merkwürdig genug unbeanstandet gebliehen sind. Breit genug scheint auch die Schmährede des Teramhos auf seine Wohlthäterinnen, die Nymphen, in der Geschichte seiner Verwandlung in Nikanders erstem Buche (Antonin 22) gegeben worden zu sein: denn er erzählte von der Herkunst der Nymphen nicht nur, auch von ihrer Verwandlung. Da haben wir eine Metamorphose in die andere eingeschachtelt und zwar derart, dass die Hauptperson der Hauptgeschichte jene andere selbst in boshafter Absicht gotteslästerlich vorträgt und sich durch sie ihre eigene Verwandlung als Strafe zuzieht.

Dies 4. Capitel Antonins scheint mir einheitlich, deshalb die zweite Quellenangabe καὶ ¼θαναθαε ¼μβρακικοῦε irrelevant. Sie zeigt vielkeicht eine Quelle Nikanders an und könnte ans den Nikanderscholien stammen. Vgl. unten S. 12.

Das ist nun genau das gleiche Verhältniss wie in Ovids Erabhung von der Varwandlung der Pieriden in Elsterner, deren
Rahmen er sicher aus Nikanders viertem Buche entnommen hat. Ovid
gieht des Inhalt des Gesanges der Pieriden wie den des Musenliedes wieder: diese preisen fromm der Gütter Macht und Gerechtigkeit, jene hatten die Götter gelästert. Sie sangen (V 319 ff.)
vom Gigantenkampf, erhöhten deren Thaten, verkleinerten die
Götter und stellten dann die Furcht der Götter beim Erscheinen
des Typhoeus dar, wie sie nach Aegypten gefloben und sich dort
bei Ankund des Verfolgers angstvoll in Thiere verwandelt hätten.

luppiter (327) sei Widder geworden, wie er auch jetzt noch als
Ammon mit Widderborner in Libyen dargestellt werde, Apoll
Rabe, Dionysos Bock, Artemis Katze, Juno Kuh, Venus Fisch,
Mercur Ibis.

So weit die Pieriden. Dann beginnt Calliope den Gegengesang, einen grossen Hymnus auf Ceres V 341-661: .Ceres gab den Pflug, sie gab die Feldfrucht, sie gab Gesetze, sie gab Alles: dass ich würdig sie besingen könnte! - Auf den Gigantengliedern liegt Sicilien und drückt den Typhoeus nieder, der den Himmelssitz zu erhoffen gewagt. Vergeblich sein Ringen: auf seinem Haupte ruht der Aetna, durch dessen Schlund er seinen feurigen Odem ausstösst; er erschüttert die Erde, und Hades schrickt auf, ob sie berste; er kommt hervor und umfährt die Insel, sich selbst zu überzeugen'. So sieht und entführt er Proserpina. Daran schliesst die Schilderung, wie Ceres ihre Tochter lange sucht, endlich findet, luppiter entscheidet; schliesslich die Aussendung des Triptolemos und wie ihn Ceres vor dem falschen Skythen Lyncus schützt und diesen zur Strafe in einen Luchs verwaudelt. In die kunstreich verschlungene Erzählung sind mehrere Metamorphosen eingelegt, eine wird von Arethusa (577-640) erzählt, die in die Erzählung selbst verflochten war, also Einschachtelung über Einschachtelung; einfacher ist die Verwandlung eines frechen Buben in einen Salamander eingefügt (448-461), die Ceres durch Anspritzen mit dem Reste eines Getränkes bewirkt, das man in Pommern und Mecklemburg Kaltschale nennt.

Nach dem bisher Dargelegten wird kaum jemand mehr die Warscheinlichkeit leugnen, dass Orid auch die Gesänge der Pieriden und Musen wie ihren gabzen Weltkampf im Anschluss an Nikander gearbeitet babe. Es kann aber sogar vollgültiger Beweis



erbracht werden. Antonin nämlich, der freilich im Bericht des Wettstreites Cp. 9 nichts davon andeutet, erzählt Cp. 28 aus dem vierten Buche der "Verwandlungen" Nikanders als eine selbständige Geschichte die Sage von der Flucht der Götter vor Typhon nach Aegypten und ihrer dortigen Verwandlung in Thiere, d. h. dasselbe, was Ovid die Pieriden bei ihrem Agon mit den Musen singen lässt, den er aus demaelben vierten Buche Nikanders entnommen hat. Und wieder aus dem vierten Buche entnimmt Antonin Cp. 24 die Fabel von Askalabos, jenem Buben, den Ceres durch Anspritzen mit dem Reste der ihr gereichten Kallschale in einen Salamapder verwandelt. Ehen diese selbe Metamorphose lässt Ovid neben manchen anderen die Muse Calliope in den Hymnus auf Ceres einslechten, den sie in eben jenem Nikandera vierten Buche nachgebildeten Agon auf dem Helicon aingt. Bei diesem dreifachen Zusammentreffen ist Zufall ausgeschlossen, zumal sich nur urkundlich bestätigt was bereits als wahrscheinlich gelten musste.

Die Uebereinstimmung zwischen Ovid und der Nikanderepitome ist für das Askalabosankrehen evident. Auch Antonia kütpft es an die Suehe der Ceres an, auch er lasst ein Weib einen Mischtrank mit Polei und Mehl bereiten, wie Ovid ein dulce tosta qued Lezewat aute polenta; auch hier verhöhnt ein Bube die gierig Durstige und durch das Anapritzen der dicklichen Masse im Trusk werden die Flecken des Salamanders erklärt, in den er verwandelt wird. Bei Ovid fehlen nur die Namen Attika, Mise'), Askalabos diesen konate er nicht hrauchen, weil lateinisch der Salamander nicht ἀσκάλαβος heisst?; so liess er auch \*Μίση fort. Die Identität tritt um so deutlicher hervor, wenn man gegen heide die abweichende Fassung im Scholion zu Nikanders Ther. 484 hält.

Auch in der Typhonsage stimmen zwischen Ovid und Antonin 28 mehrere gänzlich singuläre Zoge und Einzelheiten über-

<sup>3)</sup> Auch Let. Plac. V 7 ao Oviás Meism. hat diesen Namen erhalten, och wold nam Ovida Quelle Nikander selbat. Vgl. Förster Raub det Pensephone 83, 2. Uebrigens hat anch Lactuar, wie a seheint, die Form Minme. Trotatem leuchtet die von A. Dieterich Philol. Lil 3 begründete Aeuderung in Ming ein, die Martini überschen.

<sup>2)</sup> M. Haupt (vgl. Förster a. a. 0. 84, 5) hat aber schon in seiner Anmeug zu Orid Metam. V 48t daran hingewiesen, dass Orid mit den Worten aptumque colori nomen habet, variis stellatus corpore guttis sul stellio dentet, den Namen elect gellechten Lacertaurt, eben den griechischen demänafor.

ein: Furcht und Flucht aller Götter nach Aegypten (— V 3211,) hire Verfolgung dahin durch den Unhold (— 325), dann erst Verwandlung der Einzelnen, des Dionysos in einen Bock (— 329), der Artemis in eine Katze (— 330), des Hermes in einen Ibies (— 331). Die Hers lässt Antonin aus, Ares, Herskles, Hephsistor, Leto Ovid, und wenn Antonin den Apoll sich in einen Léga§, Ovid in einen corous verwandeln läset, so ist dieser Unterschied jenen Uehereinstimmungen gegenüher ohne Belang. Sogar der Schluss dieser Erzählung 28 des Antonin, die Bestrafung des Typhon, steht bei Ovid — nicht mehr freilich im Gesange der Pierriden, aher im Anfang des Gegengesangse er Muse:

345 vasta giganteis ingesta est insula membris
Trinacris . . .

352 degravat Aetna caput: sub qua resupinus harenas eiectat flammamque fero vomit ore Typhoeus.

Vgl. Antonin 28 Ζεύς . . . μέγιστον όρος ἐπιβάλλει Τυφώνι την Αίτνην και αὐτῷ φύλακα τὸν "Ηφαιστον ἐπὶ τῶν ἄκρων ξωίστησιν' ὁ δ' ένερείσας τοὺς ἄκμονας αὐτοῦ τῷ τραγήλω διάπυρον έργάζεται μύδρον. Aber Antonin gieht hier mehr. Doch das sind Zuge, die seit Hesiod, Aeschylos und Pindar allbekannt. Vulgata sind. Und schon vorher hat Antonin nach der Vulgsta (Hesiod) den Kampf des Zeus mit Typhon geschildert. Davon nichts hei Ovid. Es stand auch nichts davon bei Nikander. Man könnte dies kühnlich schon deshalh behaupten, weil jene Zusätze des Antonin Vulgata sind. Aber es ist ja doch einleuchtend, dass Nikander hier ehenso wie in dem Märchen von Terambos (Antonin 22) die Pieriden ein gotteslästerlich Lied hat singen lassen, also genau soviel von der Typhonishel, wie die Pieriden bei Ovid singen: nur von der Furcht und der Flucht der Götter und ihren lächerlichen Verwandlungen. Hat er aber auch die Bändigung des Typhon noch vorgebracht - und mir ist das mehr als wahrscheinlich - so dürfte er sie in der feinen und geistreichen Art wie Ovid im Musenhymnus auf Ceres eingefügt hahen: zugleich vornehme Abweisung der Lästerung durch die Pieriden und Ueherleitung zum eigenen Preislied auf Demeter,

Gensue Anslyse des dürstigen Excerptes, des Antonin 28 vom Nikandrischen Typhonmythos gieht, sührt aber auch an sich zur gleichen Scheidung ihrer Theile. Alle Götter, erzählt er, bis auf Zeus und Athene, Sohen vor Typhon nach Aegypten; dieser verfolgt sie, und sie verwandeln sich, ihm zu entweichen. ἔπει(τα) de Tuquiva Zeug Balles xepauvo, fahrt er dann fort, unvermittelt: denn es ist kaum begreiflich, dass Typhon die andern Götter verfolgt hätte, während seine gewaltigsten Gegner Zens und Athene zurückhliehen. Und wo hleihen sie eigentlich zurück und wie und wozu? Ovids Erzählung, der auch Zeus mit allen Andern fliehen lässt, ist anschaulich, Antonin ist unverständlich. Ja dieser kleine Satz, in dem der Anstoss liegt, 'A9nya de xal Zeuc υπελείοθησαν μόνοι, ist so und für sich in seinem Texte unerträglich. So nämlich lautet er: ούτος (ὁ Τυφών) ἐπεθύμησε του Διός έχειν την άρχην και αύτον έπεργόμενον ούδεις υπέμεινε των θεών, άλλα δείσαντες ξφυγον πάντες είς την Αίγυπτον, '49 ηνί δὲ καὶ Ζεὺς υπελείφθησαν μόνοι. So erzählt kein Vernünftiger. Die letzten Worte 'Anna his moros sind ein fremder Zusatz zu einer sonst einheitlichen Darstellung. Fallen sie, so stimmt die Erzählung mit Ovid:

- 348 ausum sperare Typhoea sedes . . .
- 321 emissumque ima de sede Typhoea terrac caelitibus fecisse metum cunctosque dedisse terga fugae, donec fessos Aegyptia tellus ceperit . . .

Jetzt erst kommt such hei Antonin die Bosheit und Gotteslästerung in diesem Mythos hersus, die ehen sein Zweck war.

Diese Beobachtung ist für die richtige Auffssung und Beurheilung der Erzahlungen Antonins von einschneidender Bedeutung. Die Notiz zu diesem Capitel Ioroqet Nikandoge Erequotouptwov ő' ist beides: richtig und falsch. Nikander hatte von der Fluch aller Gotter vor Typhon und ihren lächerlichen Verwandlungen die Pieriden hämisch singen lassen und ganz unabhängig davon, ja im entgegengesetzten Sinne, die Bestrafung des Typhon den frommen Musen in den Mond gelegt, heides im Rahmen einer grösseren Geschichte vom Wettgesange der Musen und Pieriden. Antonin — oder wer der Schuldige ist — hat, statt sich mit dem ersten abgerundeten und in seiner Art befriedigenden Theile dieses Typhonmythos zufrieden zu gehen, den zweiten heigezogen und wohl oder übel mit dem ersten in Verbindung gehracht. Er hat also desselbe gethan, was so haufig in jenen Scholien zu Homer, Findar,

Apollonios geschehen ist, die die Unterschrift tragen ή ίστορία παρὰ τῷ δείνα. Aher er hat nicht bloss verknitpft was nicht zusammengehörte, er hat auch zugesetzt - ausser dem Kampf des Zeus mit Typhon und der Schmiede des Hephaistos, was ja freilich nicht Jedermann wie ich im Hinblick auf Ovid, dem Nikander ahrusprechen braucht - ausser jenem auch noch sicher in dem zu Anfang eingeschobenen Satze die Athene: 'A 3 n va de xal Zeug υπελείφθησαν μόνοι. Was soll Athene? Sie kommt nachher überhaupt nicht vor. Von sich aus konnte Antonin sie also nicht wohl einsetzen. Er muss doch wohl eine aussere Veranlassung dazu gehabt haben. Ich glaube, um es kurz zu machen, Antonin hat Nikanders ,Verwandlungen' mit Scholien gelesen und auch sie, ihre Erklärungen und Gelehrsamkeit, nicht verschmäht, Zwar ein Zeugniss, dass auch dies Werk Nikanders commentirt war, kenne ich nicht, aber nach meiner Meinung erheischte eher das Gegentheil Beweis und Zeugniss angesichts der Thatsache, dass Theon ὑπομνήματα zu Nikanders Theriaka (schol, 237, Stephan. Byz, s. v. Κορόπη) geschrieben hat, und bei der durch Ovid und Antonin bewiesenen Beliebtheit gerade dieses Gedichtes meal Eregoιουμένων. Die dem Nikander nacherzählten Geschichten Antonins waren daraufhin einer scharfen Untersuchung zu unterziehen, ob sich aus ihnen Zusätze absondern lassen, und ob sie auf Scholien zurückgeführt werden könnten. Nicht gerade dieser Hypothese bedarf man, um einen Zusatz wie λέβητα βαθύν η πιθάκνην (Antonin 24) zu erklären, aber in Nr. 2 Μελεαγρίδες glaube ich Fugen und viel Vulgata zu erkennen, und ehenso ist mir in Nr. 38 Aixoc die lange Einleitung über Peleus Abkunft und Vorgeschichte an aich für Nikander unwahrscheinlich, und auch deshalh, weil sie einfach die Vulgata ist, d. h. mit Apollodors Bibliothek stimmt. Gerade das aber ist eine Eigentbümlichkeit ziemlich aller Scholien, und achon des Theon (a. meine Quaest. Diod. mythogr. 92 ff.), dass sie hei jeder auch unpassendsten Gelegenheit mythographische Gelehrsamkeit strömen, die aus dem Handbuch noch leichter als aus älteren gelehrten Sammlungen zu beziehen war. Vor allem aber komme ich durch diese Hypothese, dass Antonin den Nikander mit Scholien benutzt habe, zu einer. wie mir scheint, probablen Herleitung der Angaben mehrerer Quellen, die sich allein bei Nikandrischen Stücken finden mit einziger Ausnahme von 20 lovoost Boloc 8' xai Zuutac i

Pootoc Anollovi. Denn nach Maassgabe der Scholien zu Apollenies und Lykophren haben wir das Recht der Annahme, dass ein Mann wie Theon, der jene beiden commentirt, auch bei Nikander die Quellenfrage berücksichtigt hat. So gelehrte Notizen wie Νίκανδρος καὶ Άθανάδας 'Αμβρακικοῖς (4), Ν. καὶ Κόριγγα (10 und 25). N. zai Aprèc o Aaxwy ev aquare Kunyw (12) sind in derartigen Scholien zu erwarten. Das Citat mc mnger Haumeloc èv a' zu 23, von dem man bisher stels ausgegangen, steht zu einem in diesem Buchlein ganz einzigen Citatennest, sondert sich also von den andern ab; doch auch dies mit dem Pamphiloscitat konnte ich mir gut and gern auch in Nikanderscholien denken, natürlich einer späteren Ueberarbeitung. Aber es mag ja Antonin selbst, wie er das Buch des Boloc oder der Bolo ausgezogen haben wird, mehrere Litteratur durchstöbert haben; wissen wir doch nichts von ihm. Im übrigen verweise ich auf meinen Aufsatz über die Ouellenangaben zu Parthenios und Antonin im vorigen Hefte (XXXVIII 1903 S. 608 ff.).

Doch ich kehre zu Ovid und Nikander zurück. Ovid hat, wie ich über jede Ansechtungen bewiesen zu haben meine, im 5. Buche ein grosses Stück (260) 302-678 aus dem vierten Buche der "Verwandlungen" Nikanders entnommen, und zwar nicht nur den Stoff nackt und bloss, sondern auch seine eigenthümliche Dispoaition und Verschachtelung. Denn Nikander hatte wie Ovid in die Erzählung vom Wettgesang der Pieriden mit den Musen und ihrer Verwandlung in Elstern sicher folgende Geschichten eingelegt: 1. die Flucht der Götter vor Typhon und ihre Verwandlungen, dies als Gesang der Pieriden. 2. die Bestrafung des Typhon, vom Aetna belastet. 3. die Irrfabrten der Ceres auf der Suche nach ihrer geraubten Tochter. 4. die Verwandlung eines frechen Buben durch die Göttin in einen Salamander, alle diese (2-4) als Gesang der Musen. Ovid hat noch sehr viel mehr in den Musengesang hineingestopft: ob aus eigner Initiative, ob auch darin seinem Vorbilde getreu. das wüsste ich nicht zu entscheiden. Denn gewiss ist, dass er auch hier frei geandert hat; die trübe Kühle beim Pieridenvortrage, die Freude Aller und das Himmelaufquellen des Helikon beim Musensang hat er fortgelassen, aber den Hufschlag des Pegasos, der bei Nikander den Helikon zum Stillstehen brachte, heraus- und vorweggenommen; auch dürste er wohl erst die gesammte Geschichte als Erzählung einer Muse an Athene stilisirt haben.

Das Resultat iat auch so schon von einiger Wichtigkeit und dem ausgesonderten Stücke Ovids eine lebendige Vorstellung jenes Werkes Nikanders machen, und ich meine, nunmehr wird mancher sich hüten, die hüthichen harten Urtheile dher diesen Dichter weiterungeben. Barock, verrwickt, unwahr mag man die Kunat dieser Zeit nennen, aber Kunat war sie doch, und wenn Leute wie Catull, Vergill, Orid einen Euphorion und Nikander geschättt haben, so bin ich wenigstens von vornherein geneigt, zu glauben, dass sie dazu einigen Grund hatten.

Giessen.

E. BETHE.

#### DAS LEBENSZIEL DER SKEPTIKER.

Ueber das Lebensziel der Skeptiker aussert sich Sextua Pyrrh. hvp. I 25-30. Ill 235-238 und adv. dogm. V 141 ff. in seiner klaren und bestimmten Weise. Der Skeptiker, so führt er aus, hält natürlich auch in der Bewerthung der Dinge sein Urtheil zurück und erkennt kein von Natur vorhandenes Gut oder Uebel an. Dadurch verhindert er es von vornberein, dass die Objecte seinen Gemüthszustand erschüttern können. Auf die erzoyn folgt wie ein Schatten die αταραξία. Diese ergiebt aich also von selhat aus der richtigen Anwendung der beurtheilenden Vernunft. Aber natürlich kann sie auch nur soweit gelten, als die Herrschaft der Vernunft selber reicht. Nun giebt es aber ein Gebiet menachlichen Seelenlebens, das dieser Herrschaft entzogen ist; das sind die sinnlichen Wahrnebmungen sowie die ana diesen entspringenden einfachen sinnlichen Gefühle von Schmerz und Lust (αλγηδών καὶ ήδονή). Denn z. B. von dem Unlustgefühl bei Hunger oder Durst vermag keine Vernunft zu befreien; es sind nothwendig auftretende passive Seelenerlebnisse, κατηναγκασμένα πάθη. Doch aussert einen gewissen Einfluss die Vernunft auch bei diesen; denn diese mann erhalten ihre verderbliche Bedeutung erst dadurch, dass man die Vorstellung (δόξα) hinzufügt, jene seien ein Uebel. Während z. B. der Patient selbst oft die Schmerzen bei der Operation standhaft erträgt, fallen die Umstehenden δια την περί του γινομένου δόξαν in Ohnmacht. Indem nun der Skeptiker diese Vorstellung nicht aufkommen lässt, bewirkt er, dass die πάθη in maassvollen, ertraglichen Grenzen bleihen; διά τουτο ουν έν μέν τοῖς δοξαστοῖς άταραξίαν τέλος είναι φαμεν του σχεπτιχού, έν δὲ τοῖς χατηναγκασμένοις μετριοπάθειαν.

So geschlossen nun diese Lehre in sich ist, so hat doch die Zerlegung des \*\(\delta\rho\_0\) in zwei Begriffe etwas Auffalliges. Wenigstens tritt bei den ührigen Systemen stets das Strehen nach einer einheitlichen Formulirung hervor. Lehrreich ist besonders der Vergleich mit Epikur. Für diesen gehört zum zélog auch nicht bloss die arapatta der Seele, sondern auch die anovia des Korpers, durch die ήδονη καταστηματική findet er aber die Formel, die heides unter sich begreift, vgl, hes. ep. III § 131 (p. 64 Us.) δταν ούν λέγωμεν ήδονην τέλος υπάρχειν, ου τὰς τῶν ἀσώτων ήδονάς ... λέγομεν, άλλα το μήτε άλγειν κατά σώμα μήτε ταράττεσθαι κατά ψυχήν vgl. fr. 2 u. b. Dieser Vergleich mit Epikur giebt aber zugleich auch die Erklärung für die skeptische Formulirung. Diese ist offenber unter dem Einfluss andrer Systeme und zwar besonders des epikureischen erfolgt. Mit diesem haben die Skeptiker gemein, dass sie unter den zan nur die einfachen sinnlichen Gefühle versteben, die in Parallele mit den alogigeig stehen, während sie die complicirten Gefühlsvorgänge als rein seelische Störungen, als rapayal bezeichnen,1) Noch wichtiger ist, dass beide in gleicher Weise als Ursache dieser raparal die blosse inhaltlose Vorstellung, die xevi) đóča angeben.") Die nähere Ausführung gemahnt bei den Skeptikern freilich eher an Zenon als an Epikur. Denn während dieser bei der xevn doga an die Vorstellung eines sinnlichen Lust- und Schmerzgefühls denkt, sagt der Skeptiker, die man erlangten erst Bedeutung durch die δόξα, ότι έστι κακόν τούτων έκαστον (Pyrrh, I 30), ganz wie Zenon die lung definirt hatte als doga rou nande aure magerrat. und ganz bestimmt wird auf diese Definition angespielt adv. dogm. V 118 τοῦ κατὰ δόξαν δηληροῦ, καθ' ἢν κακόν τι παρείναι n ayador dococeras, elevdepovueros (vgl. \$ 129 Pyrrh. I 30. III 237 u. ö.). Ebenso ist die Entwicklung der Vierzahl der Affecte, die Epikur nicht kennt, besonders die Ableitung der Freude aus der Erfullung der Begierde, offenhar eine Entlehnung aus der stoischen Affectenlehre (vgl. Pyrrh. I 27. dogm. V 116 ff. mit Cic. Tusc, IV 6, 12, einer Stelle, die über Chrysipp auf Zenon zurückgeht). Auch Einzelheiten erinnern durchaus an die Stoa.") Be-

<sup>2)</sup> Bes, fr. 422 und Kipias dolas 15, 29, 30 p. S.

<sup>3)</sup> Vgl. το παρά λόγον και το αμέτρων έπαίρουθαι Pyrth. I 27, worin die stoische Definition der Freude als αλογος Επαρσις mit der silgemeinen

rücksichtigt ist deren Lehre endlich ja doch auch in dem terminus der das Gegenstück der ἀταφαξία bildet, der μετρειοπόθεια. Denn dieses Wort ist doch wohl von Krautor, bei dem es zuerst nachweisbar ist, in bewusster Zurückweisung der stoischen Lehre von der ἀτάθεια gentigt.<sup>19</sup>

So sind also in dieser scheinbar so geschlossenen Lebre die verschiedensten Bestandtheit geschickt verschmolzen.) Sextus giebt sie nun als die offlicielle Lebre der Skeptiker, und als solche erscheint sie such sonst. Denn dasselbe Lebensziel erreicht zu haben rühmt sich der Anhänger Pyrrhons Menekles, dessen Grabschrift uns erhalten ist (Ksibel epigr. Add. 241°, cf. v. Wilsmowitz, Antigonos v. Karystos p. 291). Er sagt von sich:

ό παντάπασιν έξισώσας τὰν λόγφ καὶ τὰν ἀτάφαχον ἐν βροτοῖς Θεύσας ὁδόν Πυρφωνιαστὰς Μενεκλέης ὅδ' εἴμ' ἐγώ.

Vor Allem aber finden wir dieselbe Bestimmung des τέλος bei Diogenes IX 107 τέλος όλ οί σκεπτικοί φασι την Εποχήν, η σκιάς τρόπον Επακαλουθεί ή ἀταραξία, δίς φασιν οί τε περί τὸν Τίμωνα καὶ Αἰνησίδημον' ούτε γὰρ τάδ' ἐλούμεθα ἢ ταὐτα φευξόμεθα δια περί ἡμιᾶς ἐστι' τὰ δ' δια περί ἡμιᾶς οίκι ἔστι ἀλλά και ἀνόχαγη, οὐ δινόμεθα φεύγειν, ώς τὸ πεινήν καὶ διψήν και ἀλγείν οὐκ ἴστι γὰρ λόγψ περιελείν

Definition des Affects sie  $\pi\lambda soráζουσα όρμη$  verschmoixen ist. Auch ἀμάτρως steht bei Stuikern oft.

Beschtenswerth ist, dass bei Cie. Tusc. III 6, 12 anmittelbar vor einem Cital aus Krastor ebenso wie bei Sextus dogn. V 161 auf 7 163 angespielt wird.
 Achnlich Natorp Ethika des Demokrit S, 154.

<sup>3)</sup> Der erste Vers bewegt sich ebenso in technischen Ansdrücken wie der zweite, vgl. über foor@issus als terminus Bekkers noch nicht einnat vollständigen indez, über der inge ädisüppoga Timon bei Aristalkies (Euseb, pr. et. 1984) und seinen Vers bei Sext. dogen. 3, 20 4½ übr lederener jehren der ädigd jeken, über vin Jekry Sext. Pyrrk. 10 29 jehren@ispara vin gei ädigen vin der vin Jekry Sext. Pyrk. 10 29 jehren@ispara vin gei ädyrstadit id ät und ylausi derse ävon brit vin die ye, grevipure vgl. § 215. 227. III 48 10. d. jenodrisus nach de liebtur fr. 30.

ταύτα. Der Ausdruck μετριοπάθεια ist bier allerdings nicht gebraucht, die Lehre von ihr aber selbstverständlich vorhanden.

Dass nun Diogenes derselben Quelle folgt wie Sextus, ergiebt sich unzweifelhaft aus vielen Uebereinstimmungen. ') Nach Diogenes wird man nun anzunehmen haben, dass dies (mittelbar) Ainesidemos gewesen ist, dieser aber sich auf Timon berufen hat. ') Ainesidemos gewesen ist, dieser aber sich auf Timon berufen hat. ') Ainesidemos kann dabei kaum mehr als Berichterstatter gewesen sein, da er selbst doch das \*£log ganz anders, als \*fdor\*/j bestimmt hat (Aristokles bei Euseb, pr. ev. 758 d). ') Nun haben wir ja nicht viele Fragmente, in denen Timon sich positiv über die eigne Lebre aussprücht; in einem Fragment tritt aber ganz klar bervor, dass schon bei ihm die Grundlagen der besprochenen Telesichter vorbanden sind:

(r. 32 W: άλλ' οἶον τὸν ἄτυφον ἰγὼ ἴδον ἦδ' ἀδόμαστον πάπιν ὅσοις δάμνανται ὁμῶς ἄφατοί τε φατοί τε λαῶν ἔθνεα κοῦφα, βαφυνόμεν ἔνθα καὶ ἔνθα ἔκ παθέων δόξης τε καὶ εἰκαίης νομοθήκης.

Mit diesem Gegensatz von πάθος und δόξα ergiebt sich aber

nuis εχόπου Sext. Pyrrh. 129. παιτήν βυγήν άλμών sind officielle Beipirle Pyrrh. 124. 20. dogm. V 140 n. a. Was bei Diog.; 8 105 folgt, int confuse Wiedergabe der Erörterung dogm. V 163 ff. Der Vers aus Timons 19θαλμού § 105 errektein in gietektem Zassammenlang bei Sext. dogm. 130. Za § 104 πάλυν ο δοργασιανοί n. a. v. vgl. Sext. Pyrrh. 1 19 ff.

<sup>2)</sup> Vgl. Natorp a. a. O. S. 152.

<sup>3)</sup> Ein Eingeben auf seine Lehre möchte ich vermeiden, da dies von der alten Zeit, auf die es mir hier ankommt, zu weit abführen würde. Einfluss hat Ainesidemos mit dieser Lehre ja nicht gehabt.

γοροθήκη natūriich nach νόμφ γλοκό u.s. w. zu verstehen. Vgl.
 Timons eigenen Vers άλλά προς ἀνθρώπουν καίναι νόμφ (so richtig flirzei) κάρριτα. Sext. dogm. V 140. Natūriich ist ca anzulässig, hier πάθη als "Affecte" zu fassen. Wachsmuth Sill. p. 24.

die Lehre von der μετριοπάθεια von selber, und wir haben also auch diese schon für Timon vorsuszusetzen.) Nun segt freilich Artisokles a. a. 0. p. 788d: τοξε μέν διαπεμμένους οὐτο περιέσεσθαι Τίμιον φροί περιέσεο κόν διαπεμμένους οὐτο περιέσεο λοια ihr Gegenstück, die μετριοπάθεια, zu nennen. Allein ebenso verfahrt Sextus, wo er nicht genaver auf das πέλος eingehen will (γgl. bes. Pyrrh. 18 τῆ σπεπτική δύναμις .. ἀρ' τῆς ἰκρόμεθα. το μέν πρώτον εἰς ἐπαραξίαν ξε το μέν πρώτον εἰς ἐπαραξίαν ξε 10. 215 u. 0.). Die ἀπαραξία ist eben wichtiger, da sie das höhere Seelenleben betrifft und die μετριοπάθεια eigenlich unschiesst. Dau kommt, dass die gande Lehre von den κατηγαγκασμένα πάθη und damit die von der μετριοπάθεια πατηγαγκασμένα πάθη und damit die von der μετριοπάθεια im Grunde nur ein nothgedrungenes Zugeständniss gegenüber den Angriffen dogmanischer Gegner ist.

Man muss aich doch nämlich eigentlich fragen, warum denn der Skeptiker der Vernunft nicht die Kraft zutraut, auch gegenüber diesen nan die Zurückhaltung des Urtheils zu beobachten. Er strebte ja doch danach, den Menschen ganz auszuziehen (Antigonos bei Aristokles a. a. O. p. 763 a und Diog. IX 66). Für die Antwort sind wir glücklicherweise nicht auf Vermuthungen angewiesen, wir konnen sie aus Sextus klar entnehmen. Die Skeptiker brauchten die πάθη, um auf sie praktisch ihre Lebensführung zu gründen. Sie unterschieden nämlich zwei Kriterien, ein logisches, das über Existenz und Nichtexistenz entscheiden soll und das sie natürlich nicht gelten liessen, und ein praktisch-ethisches, das ihnen als Unterlage für ihr Handeln im gewöhnlichen Leben dienen konnte. Als dieses zweite Kriterion bezeichneten sie nun die Vorstellungen, die auf ebeu iene man, die unmittelbaren Eindrücke seitens der Aussenwelt zurückgehen (za zara warragiar na9miza oder kurzweg za waryousya Pyrrh, I 19ff, dogm, I 29ff.)") und begründeten weiterhin darauf die Lehre, dass der Skeptiker, soweit die Vernunft in Frage kame, sich von iedem Urtheil fernhalten und doch auf Grund des mairousror im täglichen Leben den gewöhn-

<sup>1)</sup> Unrichtig Natorp S. 153.

<sup>2)</sup> al goği vallayön iliyav, növor vö rasibos inniv örra quaviparov dogn. I 194, allerdinga zunächat als Meinung der Kyrenniker, aber doch auch als eigene; vgl. die Stellen der folgenden Anmerkung. Au Arnima Amiegme der Stelle über Ainesidemos dogn. II 8 (Philol. Untersuchungen XI S. 84f.) alaube jeha nöf Grund dieses Sprachgebrancha nicht.

lichen Anschauungen sich anschliessen könne - xara rny Biwτικήν τήρησιν αδοξάστως βιούν.1) An all diesen Stellen tritt nun aber eine bestimmte anologetische Absicht hervor. Es galt den Einwurf zu widerlegen, dass die Skeptiker durch ihre Zurückhaltung des Urtheils die Brücke mit dem Leben abbrächen, dass sie aich selbst zum Verzicht auf alles Handeln, zur ανενεργησία verurtheilten.8) Und auch da lässt sich wieder zeigen, dass auch diese Lehre schon Timon hatte und dass achon er sie apologetisch verwendete. Abgesehen nämlich davon, dass nur durch diese Angriffe der Gegner die Lehre von der μετριοπάθεια überhaupt verständlich wird, hat Sextus gewiss Recht, wenn er sich an einer seiner Stellen (dogm. I 30) ausdrücklich auf Timon beruft: xar' άνάγχην γάρ έδει τὸν ἀπορητιχώς φιλοσοφούντα, μη είς τὸ παντελές άνενέργητον όντα καὶ έν ταις κατά τὸν βίον πράξεσιν απρακτον, έγειν τι κριτήριον αίρέσεως αμα καλ φυγής, τουτέστι τὸ φαινόμενον, καθώς καὶ ὁ Τίμων μεμαρτύρηκεν είπων , άλλά τὸ φαινόμενον πάντη σθένει ούπερ αν έλθη (p. 22 Wacham., vgl, Diog. IX 105). Denn damit will Timon doch sagen, dass im Gegensatze zur looo 9 évera, die in der Beurtheilung der Obiecte durch die Vernunft gilt, das grationeror absolute Geltung als praktisches Kriterion hat. Die apologetische Absicht endlich tritt ganz deutlich hervor bei Diog, § 105 (Ser xal Tluwr er za Πύθωνί φησι μη έκβεβηκέναι την συνήθειαν, d. h. ,ich habe mich nicht etwa aus dem täglichen Leben zurückgezogen'. 2) -Beide Stellen verdanken wir jedenfalls wieder der gemeinsamen

<sup>1)</sup> So Pyrth. 123. dogm. 130, vgl. Pyrth. 1231. II 258. III 2. Anistokies bei Euseb. p. 7622 u. 6. Nach Pyrth. 123 besieht die βιωτική τήρησιε 1) δν ίγηγήσει γίσκους (die alσόγίσκος), 2) δν άνόχνη παθῶν, 3) δν παραδόσει νόμων τα καὶ δθῶν, 4) δν διδσακαλία ταγνών; vgl. 1237ff. — Dies ist ja such der Ankahöjungsponkt für die Empirika.

<sup>2)</sup> πόλεν οί δογματικοί φαιν καὶ τὰν βίων αἰτοῖε ἀναιράτο Ποις. 104, 6.Γ. γετη. 15 εΚ, 104 αδιαμ. 102 δόνε και λαταφορείο ἀναιράτο τοὺ εἰε ἀνενεργαίον αἰτὸν περικλέεσθαι κομεζύττων δοχμ. 130, 11 151 α, δ. γξι. noch Origines de oratione 6, 2 (ρ. 3), 2 (χ. Κάθειλη): τὰ γόρ οῦτοις (τζι. αλα). Δάματιαι παρί τοῦ μηθὰν εἰναι καταληκτόν ἢ οῖτων βιοῖ ωἰε πέτρον παρί παντόν οῖτικονοῦν; του Ο Ναίτρα, α. 0. p. 152.

<sup>3)</sup> Ygi, Sext. Math. 118 κὰν τὰ βίψ ὁ μὴ βουλόμενος τῆ συνή Φως παραδεχθείος ὀμιλία κατακολουθείν κλλ' (δίαν α΄τῷ τέμνειν μανίαι γγγέ όστεν. Die πάτρα δθη encheinen an alten oben angeührten Stellen. Baulita stellt gegenüber (h. in Julitam PGR 31, p. 31) τῷ τὸν ἐρθ ὸν ἐδρον τῆνεμόνα τῆς ἐροῖς ἐροντ, ἐλλὶ ἐρὰ κατὰ συνή δυλαίν των πορουρώνου.

Quelle von Diogenes und Sextus, also wohl Ainesidemos, 1) hat sie zu demselben Zwecke angeführt wie wir. Darsus seben wir freilich, dass es auch nach Timon nöthig war, den Verdscht der averegyngla sbruwehren. Allein die Stelle, an der ein unmiltelbarer Angriff suf Timon selber zurückgewiesen wird, zeigt uns, dass die Angriffe nach Timon doch ganz andere geworden sind. Ich meine die Stelle Sextus dogm, V 162-7 (cf. Diog. \$ 108, oben S. 18 A. 1). Der Einwurf lautet, dass der theoretische Verzicht auf positives oder negatives Streben durques eine Leugnung des Lebens bedeutet, und dass eregyela auch der Skeptiker in Lagen kommen könne, wo er im Widerspruch mit seiner Lehre ienen Verzicht aufgeben wurde. Wird ihm nämlich von einem Tyrannen zugemuthet durch eine sittlich verwerfliche Handlung, etwa durch einen Vatermord das eigne Leben zu retten, so ist hier eine wirkliche enorn unmöglich, denn ein Verzicht auf jene Handlung ist gleichbedeutend mit der bewussten Wahl des eignen Todes - ουτω τε ουκέτι άφυγης καὶ άναίρετος ἔσται κατά τὸν Τίμωνα, άλλά τὸ μέν έλεξται του δ' αποστήσεται. όπες την τών μετά πείσματος κατειληφότων τὸ φευκτόν τι είναι καὶ αίρετόν (164). Die letzten Worte zeigen une, worauf der Gegner hinauswill. Es handelt sich für ihn nicht mehr um den Vorwurf der aversovnala an sich. sondern um den Nachweis, dass der Skeptiker sich nicht immer darauf beschränken kenn, einfach den mann oder dem Herkommen zu folgen, sondern unter Umständen eine Vernunftentscheidung fällen muss, welche die dogmatische Ansicht von der Existenz eines φέσει αίρετον καὶ φευκτόν zur Vorsussetzung liat.") Er will also gerade zeigen, dass Timon durch die Lebre von dem xarà viv Βιωτικήν τήρησιν άδοξάστως βιοίν den Angiiffen der Gegner nicht zu entschlüpfen vermag.

Hst nun sher Timon thatsächlich diese Lehre in der Absicht vorgetragen, damit dem Vorwurf der areregyngia zu begegnen, b

t) Vgl. Wachsmuth p. t5 n. 1.

<sup>2)</sup> Damit soll steo der skeptische Setz bei Diog. IX 107 (ohen S. t7) widerlegt werden: οίτε γὸς τάδ' έλούμεθα ἢ ταῦτα φευξόμεθα ὄσα περί ἐμᾶε έστι.

<sup>3)</sup> Erboben ist er wohl von den Peripstetikern, da schon Aristoteis sist detont hatte, dass die Tugend eine ένέργεια ist. Wenn es z. B. Eth. Nik, 1176a, 33 heisst, dass die Giückseligkeit kelne têst sei — saal γάρ τη αναθέδοντε διά βίου υπάγχος άν φυτών ζώντε βίον, το segi shinich Aristokies (562d), die Skeptiker müssten καθάπιος έν ύπογο ξέγ, τgl.

so muss es eine ältere Stufe des Skepticismus gegeben haben, wo man die nothwendige Geltung der man als Kriterion für das praktische Leben nicht lehrte, sondern auch ihnen gegenüber die Zurückhaltung des Vernunsturtheils forderte. Das kann nur die Lehre Pyrrhons gewesen sein. Er kann ja anch die μετριοπέθεια schon deshalb nicht gekannt haben, weil mindestens der terminus erst nach Zenon geprägt worden ist. Wir müssten also vermuthen, dass er entweder die azapačia allein oder geradezu die Freiheit von den nc'9n als Ziel aufgestelli habe. Aber auch hier ist glücklicherweise keine Vermuthung nöthig. Denn wenn es bei Diogenes § 108 auch nur heisst, dass ,einige' Skeptiker die ana Seca als Ziel aufgestellt hätten, so ist durch andere Zeugnisse, insbesondere das des Antigonos sichergestellt, dass kein andrer als Pyrrhon dies gewesen ist.") Und die ana Seia ist auch das Ziel, das sein ganzes System fordert. Man hat is verschiedene Vermuthungen darüber aufgestellt, an wen Pyrrhon mit seinem Skepticismus angeknüpft habe. Mir scheint, man geht am besten davon aus, dass im Alterthum von Freund und Feind mehrfach der Skenticismus Pyrrhons als eng verwandt mit einem andern System, mit dem der Kyrenaiker, bezeichnet wird. So heisst es bei Sextus Pyrrh, I 215 φασί δέ τινες ότι ή Κυρηναική άνωνη ή αυτή έστι τη σκέψει. ἐπειδή κάκείνη τὰ πάθη μόνα φησὶ καταλαμβάνειν (-εσθαι? vgl. dogm, I 191, unten S. 23 A. 1), und er vermag als Unterschied auch nur die Formulirung des τέλος sowie das Dogma der Kyrenaiker anzugeben, dass die Objecte nicht erfassbar sind. Derselbe Gedanke

Sext. dogm. V 163 wat zwes gwron vgórnor tanigw. Doch hat auch achon Epikar im Gegenatiz zu Demokrit hervorgehoben, dass die ångappaoröng selber manchem nedeische Unrube verunsache (Pint. de tranq. p. 465 e II). — Wenn Galen de subligursilone empirice p. 62, 22 Bonnet schon von Pyrrhon agstrin die opperdionlines angenare sedential (det et zi quandparay), and is das cine Uebetrugung apäterer Lebre auf den Stifter, wie sie ans aus der Stos so gediafig ist,

<sup>1)</sup> Cic. Ac. pr. II 45, 130. Aristokles a. a. O. p. 763 (vgl. Wilsmowitz Aufty. r. Nar. S. 399), vgl. roll extr. Die obige Sicherstellang der draßebus für Pyrthon war auch nur deshalln nothwendig, weil Hirzel (Untersuchungen III) p. 14 fil. gemeint bar, Pyrthon sei erst unchäriglich zum Vertreter der årnåθus gemeicht worden. Ich höfen aber ohen gezeigt in baben, dass unch der Aubildung der Lehre von den матграуманµйн жöß prüberhunpt niemma durch hälte von selbst und den Gedanken kommen können, die ämäßens sei Ziel der Skepliker gewesen. Da muss eben eine bestimmte Ueberlieferung beständen haben. Vgl. noch Wachsmuth h. 13 n.

aber schwebt Aristokles vor, wenn er unmittelbar nach der Bekampfung Pyrrhona p. 764 c fortfahrt: έξης δ' αν είεν οἱ λέγοντες μόνα τὸ πάθη καταληπτό τοῦτο δ' εἶπον ἔνιοι(?) τῶν ἐκ ric Kvonenc (cf. Euseb. selber p. 763 d). An beiden Stellen tritt klar hervor, was man denn als die wesentliche Uebereinstimmung empfand, die manche zur völligen Gleichsetzung der Systeme führen konnte. Es ist die Lehre von den main, einmal der Begriff, den beide mit diesem Worte verbanden - denn auch die Kyrenaiker bezeichnen damit die namittelbar auf Grund der Objecte in una hervorgerufenen, also passiven einfachen sinnlichen Empfindungen und Gefühle') - zweitens die Lehre, dass diese πάθη scharf von dem, was sie verursacht hat, zu sondern sind und jedenfalls nicht nothwendig ihm adaquat sind. Klar ist aber auch, dass diese Lehre ebenso gut wie einem dogmatischen Systeme auch einem Skepticismus, wie ihn Pyrrhon lehrte, als Ausgangspunkt dienen konnte. Denn sohald man hervorhob, dass diese πάθη je nach der Beschaffenheit der verschiedenen Subjecte, aber auch nach der jeweiligen Beschaffenheit und Stimmung desselben Subjectes verschieden sind, konnte dies ebenso zu einem extremen Subjectivismus wie zu der Behauptung führen, dass auch diese Eindrücke selber nicht geeignet seien, ein Kriterion zu liefern, also zum Skepticismua.") Dass aber Pyrrhon diesen Weg eingeschlagen hat, ist nicht zu bezweifeln,3) und so ist es sehr erklärlich, dass er nun zu der Lehre

<sup>1)</sup> Sext. dogm. I 191 quair o'r o'i Κυργαιικώ ημετέρια είναι να πιάθο ημείρια που και πιάθο ημείρια και πιάθει μετά είδει διαθέτες το και παραφέτες το και παραφέτες το και πάθη μηθέε είναι ματαλογικόν, γεί, § 195. Piut. adv. Colot. I 120 d. Diog., L. I 192 από θα (δέν πάθη ήμεταντον, πάθον πει είδονθην, γεί. Sext. § 199 τών γείρ παθών να μέτε όταν μέδα κά δι διλμακά τά δι μεταξά τι α. ν., nachdem vocher νοι den μεθοβαια είν πάθη die Rede way.) Plutarch a. a. O. stellt mit den Kyrensikera Arkesiisos zusammen. Vgl. noch Zeller II 14° S. Alá A. 1.

<sup>2)</sup> Bezeichand ist, wie Sexton in seiner Destellung der kyrensischen chre dogen. I 190 genu dieselben Beispiele nud Wendangen gebrucht wie bei der der Skepticismen; vgl. z. B. § 191 ör: μόν γιὰ λυνικονέμοθα, γιατί, από γλοιαιζομόθα, δυνατίου λέγιαν δλαυρούσεων από αθαλελέγεταν του 100 δεκτονού δεκτο διατία όται, οὐ χάθο να διαγωρούσεων μαθ Pyrch. 120 φαίνεται έχειν γλοικέξειν το μέλι τοῦτο συγωρούμεν, γλοικάζουδα νη αδιοθόγεταιδ, κὶ δε από χλοιανό σου δεπί τοῦ λοιανός δεκτον διατία διατικού σου δεπί τοῦ λοιανός δεκτον διατία δεκτον δεκτον

<sup>3)</sup> Denn wenn man auch die Einzelheiten der skeptischen rooms sicher

kam, es gelte nicht bloss die Objecte, sondern alles was ausserhalb der Vernunft liege, als  $d\hat{a}i\hat{a}\rho_0\rho\sigma$  zu behandeln, also auch die  $\pi d\hat{\sigma}\eta$ , und ihnen gegenüber dieselbe Zurückhaltung des Urtheils zu beobschlen wie bei den Objecten, durch die sie verursacht sind.) So wurde die  $\pi d\hat{\sigma}\rho \Delta \tau \mu$  nunbebst erkenntnisstheoretische Forderung. Zugleich schien sie aber am besten geeignet, auch die ethische Zielbestimmung zu bilden. Denn da durch sie nicht bloss jeder Einlung der Aussendinge auf die Seele unmöglich gemacht, sondern auch das  $\pi \epsilon'\partial \sigma_{\delta}$  des Schmerzes zu einem  $d\hat{\sigma}d\alpha\rho\rho\sigma \nu$  berabgedrückt wurde (vgl. Cic. Tusc. II 6, 15 u. de fin. II 13, 43), so wurde durch sie ohne weiteres die unerschütterliche Seelenruhe gewährleistet, die Pyrrhons Lieblingsautor Demokrit (Diogenes IX 67. Aristokles 763a) als Zieb ingestellt hatte.?)

Freiich eutfernte sich dadurch Pyrrhon ganz von den Kyreniskern, die in ihrem Dogmatismus das eine der  $má\partial \eta$ , die Lust, zum Lebensziel erhoben hatten. Dafür röckte er äusserlich wenigstens einem anderen Systeme näber, das waren die Kyniker. Denn mit ihnen hatte er als Ziel gemein, die Vernuuft von allen Basseren Einflüssen zu befreien. Und doch welch ein Unterschied von Lebenszt eine bie diedel. Dort finden wir Kampfnaturen, die, stolz auf die Kraft, die ihnen das Wissen giebt, nur nach Gelegenbeiten auchen, um ihre Ueberlegenheit über den Feind, die körperlichen Lüste und die Einflüsse der Objecte zu zeigen; hier einem Mann, der hinter dem Walle vorsichtiger Zurückhaltung Deckung sucht gegen alle Widersacher, die seine Gemütherube stören konnten. Dort Leute, die im Bewusstein über Unfehlbarkeit kein größeres Verganügen kennen als sich inmitten des grösseres Verganügen kennen als sich inmitten des grösseres Verganügen kennen als sich inmitten des grösseres Weit genannt, zu tummeln und den Insassen ihre

nicht auf Pyrrhon zurückführen darf, so muss doch die Methode an ihm einen Anhalt gehaht haben. Auf ähnliche Beobentungen aimmt z, B. ja auch sehon Aristoteies Eth. Nik. 1176a. 2ff. bes. 15 ff. Rücksicht.

μηθέν ταϊε αίσθήσεσεν ἐπιτρέπον D. L. IX 62. So zeichnen den Pyrrhon durchaus die Anekdoten, in denen allerdings natürlich viel übertrieben ist (vgl. Hirzei Unters. III p. 15 n.).

<sup>2)</sup> Anch die Austricke érage@en not yadyre hat er wohl von diesem bernommen nug edegenütie für örnörne ingesetzt, ygl. Diog, 58 n. n. 6.

— Ucher das Verhältniss Pyrrhons zu Demokrit handeit sanführlich Natory a. n. 0. 151 ff., der sher den Begriff des nörörs het Pyrrhon sicht schaff fesst und susserdem in dem Bestuchen, die Ahhängigkeit Pyrrhons zu zeigen, dessen Sonderheit sicht genug berortreten lissu.

Narrheit vor Augen zu führen, hier der einsame Philosoph, der am ichsten allein seinen Gedanken nachgeht und selhat Schüler nicht sucht, da er folgerichtiger Weise sie doch nur lehren könnte, auch seine eigene Lehre als dötäpogov zu hehandeln. Dort endlich Manner, die sich einen Herakles als Ideal erwählen, hier der wellscheue Gelehrte, der Demokrits Satz μὴ πολλά περίσσε μήτε είδη μήτε ξυτῆ sich so sehr zu eigen gemacht hat, dass er sogar mit Worten sparsam umgeht (Galen aubüg, emp. p. 62, 19. 64, 14 b.) und dass man ihm zutraut, einen Freund, der in die Pfütze gefällen, liegen zu lössen. ¹)

Man muss sich diesen Gegensatz klargemacht hahen, um über eine Stelle richtig zu urtheilen, die für Pyrrhon von grösster Wichtigkeit ist. Bei Aristoteles heisst es nämlich Eth. Nik. 1104 b 24 diò καὶ ὁρίζονται τὰς ἀρετὰς ἀπαθείας τινὰς καὶ ἡρεμίας, vgl. Eth. Eud. 1222 a 1 διὸ καὶ διορίζονται πάντες προγείρως ἐπάθειαν και ήρεμίαν περί ήδονάς και λύπας είναι τάς άρετάς, τάς δέ xaxlaç êx xwv êvarrlwv (marrec secl. Spengel, xivêc Susemihl πάνυ?). Zeller mochte diese Stelle auf die Kyniker heziehen (II 14 p. 312 n. 2), allein abgesehen davon, dass bei diesen ein technischer Gehrauch von ana Beig nicht nachweisbar ist, muss man doch sagen: um das Wesen des Kynikers zu hezeichnen, des bellenden Hundes, der mit heissenden Reden die Vorübergehenden anfällt. des Supercavolarno, der die Menschen sogar in ihrer Wohnung nicht in Frieden lässt, hätte Aristoteles wirklich zur Erläuterung von ἀπάθεια kein unpassenderes Wort wählen können als ήρεμία. Hier waren airagneta, thev Sepla, byngareta am Platze, foeula kann nur auf den Mann zielen, für den die Rube, die Stille der Zurückgezogenheit, thatsächlich kennzeichnend2) war und dem man

Ansser der vorigen Anmerkung vergleiche man Galen subfigur. emp.
 4. Bonnet: Pyrrhon.. non erat talis sed quietus quidem et mansuetus, videlicet pauca verba loquens, sicut convenit, nisi aliqua necessitas advenirei.

bald die averegyngia als stärksten Vorwurf entgegenhielt,1) Ja, wir können sogar noch zeigen, dass noeuta für Pyrrhon technische Bedeutung hatte. Wilamowitz hatte schon guten Grund, wenn er Antig. v. Karystos 42, 13 an Diog. IX 113 Anstoss nahm, wo es von Timon heisst: Βορυβούμενός 3' ὑπὸ τῶν Βεραπαινῶν καὶ χυνών έποίει μηδέν, σπουδάζων περί το ήρέμα ζήν, Denn im Allgemeinen drückte sich der Grieche kanm so aus, und doch macht der Sinn jede Aenderung unrathsam (vgl. Hirzel Unterss. III p. 19). Auch wenn Wilamowitz bezweifelt, dass noeuely - tranquille vivere sein könne, so trifft das im Allgemeinen zu, und doch sagt Sextus, wo er die Unmöglichkeit der anabeta für die Dogmatiker nachweisen will (dogm. V 116) καὶ μή πω δραξάμενος τάγαθοῦ διὰ την του τυχείν έπιθυμίαν σφοδρώς ταραχθήσεται, καὶ τυχών διά την υπερβολήν της χαράς η διά την φρουράν του κτηθέντος ουδέποτε ήρεμήσει. Eine Stelle stützt die andre, und beide zeigen uns im Verein mit der Aristotelesstelle, dass hier ein fester skeptischer terminus vorliegt, der erst später in weitere Kreise gedrungen ist.2)

<sup>1)</sup> Wenn ich nicht irre, spricht Natorp an irgend einer Stelle die Ansicht aus, die Aristoletsautie es sie eine anjateren Demokriteer no beriehen. Er wird dabel von einem ganz richtigen Gefühl geleitet, doch fehlt für die eigentlichen Demokriteer in dieser Binacht jeder Anhaltspankt. Natorp selber würde wohl auch die Beziehung auf Pyrrhon, den er ja fast zum "Demokriteer macht, uicht verkannt haben, hätten ihn nicht die unten zu besprechenden chronologischen Bedenken gehindert.

<sup>2)</sup> So bei Plutarch snimine an corporis p. 501 d und besonders oft in jüdischen und christlichen Kreisen. Philon verwendet den terminus I p. 118 Mang. zur Erläuterung der καστηματική ήδονή (fr. 356 Us.), doch auch sonst oft für den seelischen Frieden des Frommen, z. B. I p. 230 ff. (bes. 232 in.). 276, 372, 409 u. č. Vgi. Clem. Al. psed. 204 (aus Ioh. Damssc. li p. 657 bei Dindorf III p. 511 als besonderes Fragment abgedruckt; auch die aus loh. II p. 307 genommene Stelle steht bei Clemens p. 450), Orig. in Ps. 29, 17 (t. XII p. 641 Del.) nara de Zumagov bar i , br vi i pemia mout, divaras vò yalnuon nal arapagon tre tetelescousine duloredas quere, Vita et convers, Polycarpi (asch Funk um 300) c. 3. Themist, or. I p. 16d. Meist erscheint das Wort dabei in Verbindung mit dem Bilde von der yalijen. - Etwas anders liegt die Sache bei [Arist.] Probl. 30, 14 p. 957a (von Natorp p. 105 n. 30 angezogen). Hier wird gezeigt, dass die Seele kelneswegs, wie es den Anschein hat, im Schlafe in Rahe, sondern vielmehr in grösster Bewegung ist. Wenn dabei auch mehrfach die arapagia erwähnt wird, so liegt doch in rocuste immer die Vorstellung eines augenblicklichen Zustandes, nicht die tranquillitas animi,

Dass nun Aristoteles thatsächlich an jener Stelle auf Pyrrhon zielt. würde man wohl kaum verkannt haben, wenn nicht chronologische Bedenken in Frage zu kommen schienen. Gilt doch Pyrrhon als der Nacharistoteliker, der in der Geschichte der Philosophie hinter Stoa und Epikur neben Timon ein bescheidenes Plätzchen findet und unwillkürlich in unsrer Vorstellung auch zeitlich mit diesem zusammengerückt wird. Dahei ist doch das einzige sichere Datnm, das wir über Pyrrhon wissen and das schon Antigonos allein kannte, seine Theilnahme am Alexanderzuge (vgl. Wilamowitz Antig. S. 34 f.). Und zwar erscheint er in der Ueberlieferung nicht etwa als Soldat, sondern als Begleiter Anaxarchs, d. h. als einer der wissenschaftlich gebildeten Männer, die diese Gelegenheit benützten, um ihren Gesichtskreis zu erweitern. Da nun diese Theilnahme Pyrrhons am Alexanderzuge hekannt war, so ist es jedenfalls auffällig, dass der auf Apollodor') zurückgehende Hesveh seine dzun noch höher ansetzt, cf. oc ny kal Othlanov ron Maxeδόνος κατά την οια όλυμπιάδα και δπέκεινα (Wilamowitz Antig. S. 36), und man möchte annehmen, dass dafür irgend eine bestimmte Nachricht den Anhalt geboten habe. Dass Pyrrhon schon frühzeitig mit philosophischen Lehren hervorgetreten ist, muss man auch schon deshalb voraussetzen, weil durchaus sicher verbürgt ist, dass Nausiphanes sein Schüler gewesen ist. 3) Dieser muss aber selber schon vor 310 der Lehrer Enikurs gewesen sein (vgl. Zeller III 1 S. 483 A. 1). Da nun zwischen dem ersten Auftreten eines Philosophen und dem Zeitpunkt, wo ein Schüler von diesem selbat wieder als Lehrer einen Einfluss ausühen kann, doch mindestens etwa ein Jahrzehnt verflossen sein muss, so zwingt diese Nachricht allein schon zu der Annahme, dass Pyrrhon schon bei Lebzeiten des Aristoteles als Lehrer aufgetreten ist. Dem steht auch um so weniger entgegen, als doch nichts zu dem Glauben nöthigt, Pyrrhon sei während des ganzen Alexanderzuges draussen gewesen. Nehmen wir z, B. an, er sei etwa im Anfang der zwanziger Jahre zurückgekehrt und sei hald darauf mit seiner Lehre hervorgetreten,3) so

<sup>1)</sup> Vgl. Jacoby Apollodors Chronik S. 340.

<sup>2)</sup> Diog, IX 64. 69. Sextus sdv. msth. I 2. Auf die Worte des Diogenes δθνν παι Νανοιφάτην ήδη νανιζακον δντα Νησιδηναι lege ich kein Gewicht, wenn auch die Quelle des Irrthums noch sufaudecken wäre. — Zeller III 1 5, 485 A. 1 muss die Nachricht natürlich bezweifeln.

<sup>3)</sup> Er wird sich doch wohl auch nicht gleich in Elis vergrsben haben.

konnte Aristoteles sie sehr wohl noch in den Vorlesungen der letzten Lehensjahre herücksichtigen, und die Stelle der Ethika macht auch durchaus den Eindruck, als sei sie eine der erst nachträglich zu dem bereits fertigen Manuscript hinzugefügten Bemerkungen.") Möglich ist aber sogar auch, dass Pyrrhon, wie Apollodor anzudeuten scheint, schon vor dem Aufbruch nach Asien mit philosophischen Lehren aufgetreten ist. Denn der einzige Grund, Pyrrhons Alter herabzudrücken, ist die Thatsache, dass Timon ihn als verheiratheter Mann noch gehört hat (Diog. IX § 109). Dies braucht aber keinesfalls später als in das erste Jahrzehnt des 3. Jahrhunderts gesetzt zu werden,") und da Pyrrhon 90 Jahre alt geworden ist, so kann er wirklich sehr wohl um 375 gehoren sein, ist also kaum ein Jahrzehnt jünger als Aristoteles. - Wollte man endlich hiergegen einwenden, dass Pyrrhon wohl nicht auf den Gedanken gekommen sein würde, am Alexanderzuge theilzunehmen, hätte er damals schon die ἀπάθεια und ἀπραγμοσύνη gelehrt und genbt, so ist zu bedenken, dass für seine Anschauung die Verschiedenheit der voutuge βαρβαρικά von grosser Wichtigkeit war und ihn wohl der Wunsch treihen konnte, diese mit eigenen Augen kennen zu lernen. Jedenfalls will die Ueherlieferung ihn schon für die Zeit des Zuges als den ¿παθής zeichnen.

Pyrrhon ist der erste gewesen, der die  $\dot{\alpha}\pi\dot{\alpha}\Im\epsilon\iota\alpha$  als Lebensziel aufgestellt hat. Seine eigenen Anhänger hahen sie sehr bald als unhaltbar aufgegehen. Dafür hat der Dogmatiker Zenon sie aufgegriffen, und hier erwies sie sich als haltbar. Denn seine  $\dot{\alpha}\pi\dot{\alpha}\Im\epsilon\iota\alpha$ 

<sup>1)</sup> Die gaues Stelle lautet 1104b, 181f. fri, sie uni regéragou simogen, mice upzig fisit, sip ofem régious pris platieurs, medie traires aux regious mei flatieurs, medie traires aux regious mei flatieurs, medie traires aux regious mei flatieurs, medie traires aux regious de la flatieur de la colonia del c

Wachsmuth Sillogr. p. 13 setzt allerdings 269—285 au, doch nur ala ungefähres Datum.

hatte aur den Namen mit der Pyrrhons gemein, in der Sache unterschied sie sich von dieser, wie der Zenonische Begriff des  $\pi \alpha \beta o_{\beta}$  von dem skeptischen. Doch damit kommen wir auf Fragen, die hier gelegenlich zwar berührt werden mussten, die aber nur in grossem Zusammenhange wirklich geklärt werden können. Das soll anderweitig geschehen.

Schöneberg-Berlin.

MAX POHLENZ.

## NEUE STUDIEN ZUR UEBERLIEFERUNG UND KRITIK DER METAMORPHOSEN OVIDS.<sup>(1)</sup>

In den unten angeführten Aufsätzen?) ward die Ansicht ausgesprochen und begründet, dass eine methodische Recension des Textes der ovidischen Metsmorphosen suf den cod. Marcisnus Florentinus 225 (M) und den cod. Neapolitanus IV F 3 (N) zu grunden sei. Beide stammen aus der ersten Hälfte des XI. Jahrhunderts, sind sich in ihren Lesarten und vielen Aeusserlichkeiten sehr ähnlich, brechen fast an derselben Stelle (M mit XIV 830, N mit XIV 838) ab und sind, vielleicht ohne Zwischenglieder, aus derselben Quelle geflossen. Dieses gemeinsame Original (O), dessen Lesarten wir glücklicherweise durch den Consensus von MN meist herzustellen vermögen (es ist das in Abh. VI versucht), führt uns am nächsten an den Archetypus heran, bietet den ältesten und reinsten Text, ist mithin für die ersten 14 Bücher (im 15. ist nur ein eklektisches Verfahren möglich) unsere weitaus beste Textesquelle. Aber nicht die einzige. Denn de nicht alle richtigen Lesarten, die uns die jungen, stark interpolierten Handschriften (c) im Gegensatze zu O überliefern, Conjecturen der Itali sein können, so leilet ausser O noch mindestens ein Canal zum Archetypus hinauf. Leider kennen wir bis jetzt auch nicht eine Handschrift, die geeignet ware, diese zweite Classe (X) zu vertreten.

<sup>[1)</sup> Auf Wanseh des Herrn Verf. merken wir an, dass alch das Macr. des nbigen Artikels seit Jahresfrist in unseren Händen befindet, aber wegen Platzmangels nieht früher abgedruckt werden konnte.

D. RED.]

<sup>2)</sup> I. Das fragmentum Bernene. Fleeksienn Jahrb. 1891 S. 689/706. —
II. Der Archetypen. Jahrb. 1893 S. 601/838. — III. Die Familie O. Jahrb.
1894 S. 191/207. — IV. Marcianas nod Neapolitianns. Jahrb. 1894 S. 637/635, ebd. 159/799. — V. Liber XV. Progr. des Saphilea-G., zn Berlin. 1893. —
VI. Noch einnam Marcianos und Neapolitianns. Fragr. des Saphilea-C., zn Berlin.
1902. — Da ieh wohl anschmen darf, dass die meisten von denen, die die eitzigenannte Serhift benatzen, auch diesen Aufstatt ziesen werden, ao blite ieh folgeodes naehautragen: III 600 primal primo O. VII 216 remorari Tartaral mertall barbera O matius. Na

lch persönlich habe alle Meiamorphosenhandschriften der Ambrosians, der Vaticans und die meisten der Laurentians geprüft, ohne das geringste brauchbare zu finden.

Keine von allen bisher bekannten g (von denen selten eine XII. Jahrh. hinaufreicht; die grosse Mehrahl gehört dem XIII. Jahrh. hoter noch späterer Zeit an) hietet einen auch nur annähernd reinen Text; dieser ist in allen ein huntscheckiges Gemisch aus beiden Recensionen: Lesarten der Familie O sind massenhaft durch Contamination auch in diejenigen g eingedrungen, die ursprünglich aus X geflossen waren — und umgekehrt. So haben die g war manche Fehler von O vermieden und manche richtige Lesart des Archetypus erhalten'), aber für die Recension des Textes sind sie nicht zu gebrauchen. Vielmehr gilt nach ohigem für diese folgende kritische Norm:

- 1. Lesarten von O sind nur dann zu verwerfen, wenn sie sich durch Sinn, Sprachgehrauch oder Metrik als falsch erweisen lassen.\*)
- 2. Wenn M und N auseinandergehen, so ist als wahrrcheinich anzunehmen, dass eine von beiden Learsten wiedergieht was in O stand und gewöhnlich das echte ist. Welche von beiden das musse im einzelnen Falle peinlich genau mit Abwägung allt wieden und standig zu berücksichtigen, Gerner darauf zu schten, ob und welche Besonderheiten von O des Schreiher von M oder N irre führen konnten (z. B. von welcher Lesart anzunehmen ist, dass sie als Glosse oder Correctur zwischen den Zeiten oder am Rande stand). Mit Paralleistellen ist sehr vorsichtig zu operiren; gerade hei Ovid spricht eine auf den ersten Blick sochlagende Parallele häufig nicht für, sondern gegen die Echtheit einer Lesart. Von untergeordneter Bedeutung ist es, oh Lesarten von M oder N durch viele, wenige oder keine c sezundirit werden.

<sup>1)</sup> Ein Verzeichniss s. Fleckeisens Jahrb. 1894 S. 192f.

<sup>2)</sup> Ich spreche hier nicht von den Stellen, wo O mit den noch älteren fragmentarischen Textesqueilen collidirt.

4. Wo O durch Schreibfehler oder — ein seltener Fall — durch Interpolationen entstellt ist, müssen wir natürlich versuchen, mit Hilfe der 5 und der übrigen Waffen unseren Arsenals das echte zu finden. Selbat hier wird aus der falschen Lesart von O oft etwas zu lernen sein. Es leuchtet übrigens ohne Weiteres ein, dass dieser Fall bei der neuen Recension des Textes nur ganz vereinzelt vorkommen wird. War hier doch der einzige Weg, auf dem die Vulgsta das Echte finden wollte und unsendlich oft nicht fand. Es handelt sich jetzt also fast nur um die Frage, wieviel von der Vulgstat im neuen Texte stehen bleiben darf.

Dieselbe Norm gilt mutatia mutandis auch für die neuerdings behandelte Frage nach Echtheit und Unechtheit ganzer Verse. Dass O nicht selten (meiat aus leicht erkennbaren Gründen) echte Verse Oberspringt, ist unbestreitbar. Wo also Sinn und Gedanke an dieser Thatsache keinen Zweifel gestatten, aind wir den c zu Dank verpflichtet, dass sie den Schaden repariren. Wo die Auslassung in O den Sinn nicht zu schädigen, das hier Fehlende und durch die 5 Gebotene indessen ohne Anstoss zu sein scheint, wird man sich die Sache schon sehr genau ansehen müssen; denn dies Zusammentreffen von zwei verdächtigen Umständen ist immerhin auffällig. Wenn aber Verse, die O nicht kennt, die der Sinn nicht fordert, ausserdem noch in irgend einer Hinsicht (Sinn, Sprachgebrauch, vor allem Metrik) auffällig oder gar anstössig sind, so sind aie als unecht anzusehen; denn das Zusammentreffen aller dieser Umstände mit der Echtheit würde in das Beich des Wunderbaren gehören. Wer gesehen hat, was selbst in den besten Metamorphosen-Handschriften zwischen den Zeilen und am Rande steht, wie oft namentlich prosaische Randbemerkungen sich der Versform nähern, kann nicht anders als misstrauisch sein.

Ich gehe nun zu kritischer Besprechung einer Anzahl einzelner Stellen über und schieke die Bemerkung voran, dass mir bei der Auswahl ein dreifaches Ziel vorschwehte. Ich wollte Beiträge zur Emendation des Textes liefern. Ich wollte au typischen Beispielen zeigen, wie mein neuer Apparta arbeitet und wie nach meiner Ueberzeugung die Kritik methodisch gehandhahl werden muss. Ich wollte endlich ad oculos demonstriern, welche Schickssle unser Text in den auf die Entstehung von O folgenden zwei Jahrhunderten gebaht, wie diese Zeit sich corrigirend und interpretiernd mit ihm heschäftigt hat, welche Arten von Corrup-

telen demnach vorzngsweise eingedrungen sind — kurz, wie die Vulgata auf den Standpunkt heruntergekommen ist, welchen der Text derjenigen Partie des Werkes, für die uns O fehlt (Buch XV), noch ietzt einnimmt.

Mit Recht fragt Hilberg 1): . Welcher gewissenhafte Herausgeher eines lateinischen Dichtertextes ist von dem unbehaglichen Gefühle der Unsicherheit frei gebliehen, so oft er die Frage zu entscheiden batte, oh ein est zu setzen oder wegzulassen sei, und im ersteren Falle, wo es zu setzen sei'. Meines Erachtens ist die Frage bei sehr viel Ovidstellen für uns nicht mehr zu beantworten, und wer es versucht, verfällt unkritischer Gleichmacherei. Aber es ist weder ohne Interesse noch ohne Ertrag, einmal festzustellen, was sich aus O für den Metamorphosen-Text ergieht. Zunächst für den Schluss des Hexameters. Dass hier selbst O wenig zuverlässig ist, zeigt XIV 703 amorem est (ich möchte jedenfalls lieber bei der Vulg. bleihen, als 704 new corrigiren). Ehenso ib. 758 saxum est. Sonst aher stimmt O mit den g (oder deren Mehrzahl) gewöhnlich Oberein, so dass wir die La, des Archetypus meist sicher herstellen können. Wenn man ihr folgt, so ergieht sich, dass Ovid in den Metamorphosen am Ende des Hexameters est gesetzt und weggelassen hat, ohne anscheinend das eine oder andere zu bevorzugen. Wenn also Hilberg (a. O. S. 394) hehauptet, die Weglassung des est am Ende sei die Regel, dessen Anhängung eine in iedem einzelnen Falle wohlbegründete Abweichung, so finde ich das hier nicht bestätigt. In manchen Fällen, namentlich da, wo M und N auseinander gehen, ist natürlich die Entscheidung sehr schwer, ja oft unmöglich. Doch sei die Vulg, noch an drei Stellen herichtigt. IX 232 f. sagiltas ferre iubes Poeante salum, quo flamma ministro subdita. Die Vulg. macht also aus dem Kolon quo subdita einen Zusatz zu Poeante satum mit Erganzung von erat. Offenbar darf aber das Anzunden des Scheiterhaufens als das Hauptmoment nicht nachträglich und nebenbei in einem Nebensatze untergebracht werden. Man lese also mit M und interpungire Poeante satum, quo flamma ministro est subdita; dumque sq. Dagegen V 626 quid mihi tunc animi miserae fuit? anne quod agnae est geht M mit der Vulg., N lässt est weg. Da dies letzte durch das treffliche frg. Hosii (Fleckeisens Jahrb, 1893, 627 f.) bestätigt, durch die leidenschaftlich erregte Rede empfohlen wird, so ist anne quod agnae

<sup>1)</sup> Die Gesetze der Wortstellung im Pentameter des Ovid S, 388. Hermes XXXIX.

einzusetzen. Endlich VII 361 quaque pater Coruthi parva tumulatus harena ist ohne Zweifel harena est mit O zu verbessern.") -Ganz anders steht es, wie der Sprachgebrauch lehrt, im Versinnern, in der Hebung, vor der Cäsur. Hier hat Ovid est nach der guten Ueberlieferung fast immer gesetzt, nur selten und aus besonderen Gründen weggelassen. Vgl. III 136. VI 252. VIII 624. 785 und oft. Von diesem festen Standpunkte aus werden nun mehrere Stellen des Vulgattextes zu verhessern sein. V 329 schrieb Ovid sicher das, was in O steht, Delius in corvo est. Dazu gehören mit Erganzung von in die folgenden Ablative; erst 331 ist pisce und ibidis alis mit latuit zu verbinden. Man sieht, wie sehr die Rede so an Kraft gewinnt. Ebenso ist (wie übrigens auch Ehwald sah) IX 613 mit O zu schreiben neque enim est de tigride natus (vgl. VIII 809, ars II 565, fast, IV 521) und XI 434 f. mil illis vetitum est: incommendataque tellus omnis et omne fretum est (über die gut ovidische Wiederholung des est s. Hilberg a. O. 492). Bei dieser ausgesprochenen Neigung des Dichters halte ich XI 609 nulla domo tota est und XIV 109 dextera per ferrum est, pietas spectata per iones (beides durch N bezeugt) wenigstens für das wahrscheinlichere. Wie sehr man sich aber in diesen Fragen vor Gleichmacherei zu hüten hat und wie gefährlich es ist, ohne zwingenden Grund von der guten Tradition abzuweichen, zeigt III 186. Hier liest man jetzt mit den meisten g quae quamquam comitum turba es t stipata suarum, obwohl O das est nicht kennt. Freilich: die Möglichkeit einer Haplographie in O liegt nabe und quamquam braucht ein Verbum. Aber wenn sich nun herausstellt, dass Ovid quamquam gerade so wie das häufigere quamvis mit Adjectiv oder Participium verbindet (vgl. I 612 speciem, quamquam invita, probat), so werden wir jenes est als handgreifliche Fälschung streichen müssen.

An einer Reihe von Stellen sind in die junge Ueberlieferung und aus ihr in die Vulgata dadurch Fehler eingedrungen, dass gewisse Eigenthümlichkeiten der ovidischen Grammstik von den Schreibern nicht verstanden und daher corrigiet wurden. So in se wiederholt einem zequisit gehrauchten Singularis ergangen.

XIV 501 f. cubitique leves sinuantur in alas. magna pe-



Auch XV 137 haben schliesslich die Hss. recht behalten. Von Postgate und Ehwald ist jetzt genz vorzüglich verbessert: . .erutantur in tilts; inde (fames homini vettiorum fanta ciborum est!) audeits vesei so.

dum digitos pars occupat. Das durch O verbürgte pedis liesse sich durch Annahme einer blossen Ungenauigkeit aus dem Sprachgebrauche rechtfertigen (IV 592, V 264, VI 309, VII 183, X 265, XI 79. am, III 3, 7. 6, 12. ars I 162, III 271. rem. 216 f. trist, I 10, 23). Aber vielleicht hat Ellis (in Simmons Ausg. des XIV B.) recht und der Singular hat seinen besonderen Sinn, Und zwar sagt er, wie mir scheint, dass, was den sich verwandelnden Acmon trifft, von der ganzen Gattung des neu entstehenden Vogels gilt (vgl. VI 380 spina viret. XIV 93 in deforme viros animal mutavit). Wenn nun daneben steht cubitique einnantur, so ist das an sich nicht anstüssig (sagte doch Ov. aus Bequemlichkeit v. 500 pectoraque et tergum; vgl. XIV 550 f. XV 84 f. 471 f.). Aber da O gar nicht sinnantur sondern sinnatur bietet, da ferner M eubiti/|que (i aus u) schreibt, so setzte Ovid höchst wahrscheinlich den Singular: ob cubitum oder cubitus, darüber giebt das vorliegende Material (ex P. III 3, 11 in cubitum relevo mea membra sinistrum. ep. Cyd. 16 cubito membra levare) keinen Aufschluss. Bei der Falschung gingen wohl das Bestreben, den auffältigen Singular zu entfernen und cubite mit leves zu verbinden, Hand in Hand.

Disselbe Interpolation finde ich an zwei andern Stellen. XIV
547 wird mit O zu schreiben sein stuppen praerupit Phrygiae ratinacula puppia (classi vulg.). Dos collective puppia ist im eigentlichen Sinne zu verstehen und übertrifft den recht farblosen Ausdruck der Vulgats weit an Anschaulichkeit. Derselbe specielle
Zug wird ja such in dem Orid vorliegenden Originale betont:
Verg. Aen. IX 118 puppe a sörmuppuns sus vineula ripite (zur Sache
vgl. Aen. VI 3 f.). Zum Singular noch X 90. XV 637. fast. III
108. Endlich less ich VIII 854 gleichfalls mit O vultumpus viriem indaul et cultus pincem copientibus aptos — das Volk der
Fische, alles was Fisch heisst. So gleich nachher sie sit tilt jussies
in unda creichtus und XV 101 sua creckulies pincen suppenderut
hame. Vgl. II 13. ars 148. rem. 209. trist. III 12, 5. V 2, 26. fast.
VI 173. Ibis 148 u. a.

An anderen Stellen hat die interpolirende Thätigkeit der Itali greit nur zu beseitigen versucht, die auf plützlichen Wechsel der grammatischen Person oder seheinbar unklare Beniehung der Prosomina zurückzuführen sind. Masche dieser Verschlimmbesserungen sind von einzelmen Herausgebern sehon richtig erkannt. Gewiss ist XIII 33 inzeris statt inzerit mit O zu lesen (rgl. Ehwald z. XIII

299), XII 439 hic statt hunc, dagegen III 120 hunc statt hic. I 448 hic statt his. Doch weiter. Wenn XI 94 die Vulg. liest qui simul agnovit socium comitemque sacrorum, O jedoch quem, so ist dieses gewiss bärter, lässt aber über das Suhiect zu agnovit keinem Zweifel Raum. Man wird also in einer schlecht bezeugten, gefälligen und glättenden, aber nicht nothwendigen La, eher eine Correctur als das Echte sehen. Mir scheint quem nicht härter als etwa V 160 hic. Ein weiteres Indicium zu seinen Gunsten ist der formelhafte Versanfang, zu dem es uns verhilft (vgl. V 471 quam simul agnovit. III 486, IV 455, 672, 769, XIV 254, 277, XV 577). Nicht so klar liegt die Sache ausserlich XIII 738 qui dum pectendos praebet Galatea capillos, talibus adloquitur, weil hier M mit der Vulg. geht, während N (und mit ihm viele 5) quam bietet. Ich bin unter diesen Umständen geneigt, beide Varianten auf O zurückzusübren, so dass eine die echte alte La., die andere eine (vermuthlich von späterer Hand beigeschriebene) Correctur wäre, die einer von beiden Schreibern als das bessere acceptirte. Nun leuchtet ohne weiteres ein, dass eher echtes quam durch cui, als echtes cui durch quam corrigirt werden konnte, denn der Corrigirende nahm offenbar Austoss an der verschränkten Stellung von Galatea im eingeschobenen Nebensatze und dem Fehlen eines Dativs bei dem zunächst stebenden praebet. Völlig entscheidend aber ist, dass Ovid in diesem Zusammenhange den Dativ bei praebere wegzulassen, den Accusativ bei adloqui ohne Ausnahme zu setzen pflegt; her, 13, 31 nec mihi pectendos cura est praebere capillos. ars III 235 at non pectendos coram praebere capillo sveto, vgl, met. Il 866. IV 457. So wird X 118 der Dativ ignotis manibus zu mulcenda, nicht zu praebere gehören. Dagegen VIII 726 quem facta audire volentem . . talibus adloquitur. XI 283 hunc . . talibus adloquitur und so immer (z. B. IX 243. her. 7, 4. 8, 1. fast. 1 228. III 611. IV 576. 892. VI 400. trist. I 3, 15, III 4b, 69, V 2, 45).

Zuweilen ist die Gestaltung des Textes von der Antwort auf die Frage abbängig, ob Ovid strenge Symmetrie und Responsion gesucht oder vielmehr gemieden und eine anmuthige, fast schalkhafte Abwechslung im Ausdruck erstrebt hat.

XIV 386 Tum bis ad occasus, bis se convertit ad ortus. Wean O hier occasum bietet, so mochte ich die La. der Vulg. nicht gern mit der Keule der guten Ueberlierung einfach todischlagen, sie auch nicht mit Hinweis auf die vorwiegend mittelalterliche Versform occasus - ortus bemängeln (denn gerade sie ist unserm Dichter nicht fremd; vgl. IV 626 saepe sub occasus, saepe est ablatus in ortus, II 190 prospicit occasus, interdum respicit ortus). Aber andere Stellen zeigen deutlich, dass er den Wechsel zwischen Singular und Plural hevorzugte. Zwar ex P. I 4, 29 solis ab ortu solia ad occasus utraque terra tremit wird Bequemlichkeit den Ausschlag gegeben hahen, doch picht met. V 445 solis ab occasu solis quaerebat ad ortua (denn ortum lag chenso nahe). VII 759 curus (curus cuim attulerat) fuerit mutatus in austroa. Denn die singulare Variante austrum in N wird hochst verdächtig, wenn man VIII 2 cadit eurus . . dant placidi cursum redeuntibus austri daneben halt. Vgl. V 285 victoque aquilonibus austro. Ibis 429 a vespere rursus ad ortus. am. II 11, 9 zephyros eurosque - borean . . notum. Ibis 33 zephyroa . . euroa . . notus. Ebenso XIV 128 turia honores, aber 130 turis honore.1) Ich schreibe daher occasum und folge der bewährten Führung von O auch XIV 255 mille lupi mixtique lupis ursique leaeque. Nicht ganz so klar liegt die Sache III 134, wo M mit tot natas natosone gegen die Vulg, naton natanque (so auch N) steht. Nun heisst es freilich VI 302 inter natos natasque virumque (diese Reihenfolge war hier geboten, da das Schicksal der Sohne zuerst erzählt war), aber dafür 182 huc natas adice septem et totidem invenes. Vgl. dazu Stellen wie VII 159 Haemoniae matres . . grandaevique patres, X 300 procul hinc natae, procul este parentes. ex P. 11 2, 75 nurus neptesque pias natosque nepotum. rem. 814 femina virque (cf. ex P. IV 9, 96, fast. III 861). Endlich scheint mir aus hos quoque iam iuvenes (135) hervorzugehen, dass nepotes sich unmittelbar an natos anschloss. Hierher gehört auch IX 749 f. spes est quae capiat, spes est, quae pascat amorem; hanc tibi res adimit. v. 749 hat in dieser Fassung manchen Sturm erleht, Heinsius strich ihn ganz. Tanaquil Faber erklärte die Phrase spes capit amorem für sinnlos (,certe numquam ita quisquam latine locutus est') und conjicirte (so auch einzelne c) faciat für capiat. Burman hilligte das und stützte es durch die hubsche Parallele I 469 fugat hoc. facit illud amorem. Riese2 endlich interpungirt stark binter capiat, ergänzt also als Object dazu nicht amorem, sondern anscheinend ein Wort allgemeineren Inhaltes wie homines. Aber offenbar will der Dichter mit pascere einen Fortschritt gegenüher dem capere bezeichnen. Der Sinn soll

<sup>1)</sup> Vgl. Ehwald z. St. und meine Bem. Jahrbb. 1893, 615.

doch sein: ,Ohne Hoffnung kann Liebe weder entstehen noch bestehen. Diese (die Hoffnung) wird dir aber durch die Natur (dein Geschlecht) abgeschnitten', Vgl. rem. 749 non habet unde suum paupertas pascat amorem, ep. Acont. 16 spe, quam dederas tu mihi, crevit amor. Wahrscheinlich ist faciat nur gefällige Interpolation. Freilich ist der Ausdruck spes capit amorem ungewöhnlich, Doch amorem capere - , Liebe fassen, schopfen' lässt sich auch aus Ovid durch Phrasen wie capere iras, gaudia, dolores, taedia und X 249 operisque sui concepit amorem glaublich machen. Dass aber von der Hoffnung gesagt wird was eigentlich vom Hoffenden gilt, scheint mir eine gar nicht besonders kühne poetische Uebertragung. Sollen wir nun pascit, die La. von O, für einen simplen Schreibfehler, das pascat der Vulg. für das echte, und nicht vielmehr dieses für eine von der interpolirten Ueberlieferung vorgenommene glättende Correctur halten? Mit andern Worten: dürsen wir dem Dichter den incongruenten Ausdruck capiat - pascit zutrauen? Ich meine, ja. Warum soll er nicht einmal betonen was die spes zu leisten fähig ist, einmal was sie wirklich leistet? Es liegt in der Natur der Sache, dass für dergleichen die Parallelstellen nicht dicht gesät sind. Aber wenn er am. II 16,27 schrieb quod si . . potentia vincit . . et auferet unda oder rem. 481 si rex ego sum nec mecum dormiat ulla, so sieht man, dass er seine Grunde hatte.

I 709 f. arte nova vocisque deum dulcedine captum , hoc mihi concilium tecum' dixisse , manebit! Vereinigung, Gemeinschast soll concilium hier heissen, heisst es aber bei Ov. nie (das ware nach trist. V 3, 45, 7, 61, 10, 35 vielmehr commercium oder commercia). Abgesehen davon erwartet man nach 707 dumque ibi suspirat, motos in harundine ventos effecisse sonum tenuem similemque querenti etwas ganz anderes; der Gott seufzt -- das Rohr antwortet und flüstert leise klagend. Das ist also eine Art Wechselrede bei einem Stelldichein unglücklich Liebender, die sich nicht umarmen dürfen (vgl. Pyramus und Thisbe in ähnlicher Lage IV 83 murmure parve multa prius questi), d. h. ein conloquium, freilich ein durftiges und unvollkommenes. Darum ruft Pan resignirt: hoc mihi conloquium tecum manebit, d. h. wenigstens diese Art des conloquium, des Liebesgeflüsters soll uns bleiben - und sie bleibt ja wirklich auch nachdem Syrinx verwandelt worden. Zu dem oft noch viel kühneren Gebrauche von conloquium vgl. 1. (erotisch): her. 16

(17). 262 acimus quid captes conloquiumque voces, ars 1 607 conloquii iam tempus erit: fuge rustice longe hinc pudor. 2. (— schriftlicher Gedaukenanstausch): her. 17 (18), 20 cetera cum charta dextra locuta mea est. 20 (21), 18 conloquii nobis sentiat este vices (rgl. 244), ex P. II 4, 1 accipe conloquium Natenia. 3. (— Geselligkeit, Verkehr): rem. 687 nec fuge conloquium. Bast. III 344 vir conloquio non abigende deum. Diese cehte La. conloquium denn achi ne drahlen. Oh mit seinem consilium eine Zwischenstufe zur Vulg. derstellt, oder oh dies leichte Corruptel einer (schon in O zwischen den Zeilen oder am Rande beigeschriebenen) in den Text gedrungenen Glosse concilium ist. lause ich dahingestellt.

Il 385f. electra. . quae lacidus amusi excipit es unribus mitti o gestanda Latinis. Die Vulg. ist an sich tadellos. Aber do spectande hat, muss dies geptift werden. psectare heisat bei Ov. meist, mit Bewunderung, Staunen schwen! — hewundern, anstaunen. Ill 600 specto zultum faciompus gradumgus (andere Nuance VI 518). X 662 spectatospus dix untlus invita reliquit. XIV 653 ut capret spectates gaudis formas. her. 13, 57 multo spectabilit survo. trist. IV 2, 63 currus specte oburnes. Zum Gerundirum vgl. trist. Il 511 spectasti spectandaque saepe deditit. Liv. 45, 28 ubi et alia spectanda ei vica. Ausserchem wurde spectanda hier noch eine feine Pointe dadurch erhalten, dass ja die Latinischen Frauen den Bernstein nach der Verwandlung zum ersten Male schwanen und ihn als etwas noch nicht Dagewesenes austsunen. So halte ich gestanda für eine verschönerade laterpolation, die das scheinbar zu schwache und leere Wort durch ein teffenderes und eleganteres erstetten will.

Von der Invidia heisst es (II 791 f.) quacumque ingreditur, florentia proterit arva ezurique herbas et summa cacumina carpit. Was meint der Dichter mit cacumina? Man ist zunschst geneigt herbarum zu erganzen (fast. IV 127 herbas execumina tollunt). Aber so ginge die Anschaulchkeit des Bildes verloren. Die herbas haben schon ihr Theil (ecurit herbas); auch sind die Spitzen versengter Gräser und Kränter für eine Invidia kein Angrilfsobject mehr. An Wipfel von Bä anne zu denken liegt schon ferner; doch wärde ich mich damit zu befreunden suchen, wäre nur die Invidia als in die Wolken regende Riesin, als Zwillingsachwester etwa der Fama, und nicht vielnehr als alte, dürre, am Boden kriechende Vettel geseichnet. Dass aber zur Erklärung von carpit nicht Wendingen wie carpier viam u. s., soudern um Vätelen wie

Cat. 62, 43 flos tenui carptus defloruit ungui heranzuziehen sind, leuchtet nach 781 carpitque et carpitur una ein. Alle Versuche, die Vulg. zu erklären, sind also gescheitert. Vor Feststellung der echten La. mochte ich davor warnen, durch Correlation von que - et (exuritque - et carpit) den Inhalt von 792 zu einem Begriffe zusammenzufassen. Dass es sich bier um ein dreigliedriges Polysyndeton bandelt, zeigt das folgende adflatuque und der constante Sprachgebrauch des Dichters (vgl. 1 500. Il 15. 25. Ill 210. V 432. 651. VI 415. 688. VII 224. X 260 u. a.). Wenn man nun ausgebt von dem Attribut summa und dies zusammenhalt mit rem. 369 summa petit livor (vgl. trist. IV 10, 123 qui detrectat praesentia Lipor: von anderer Anschauung geht ex P. III 3, 101 aus), so ergieht sich, dass nach Blumenflor und Rasenteppich an dritter Stelle etwas in die Höhe strebendes, eben weil es über seine Umgebung hervorragt, der Invidia unerträglich ist und von ihr geknickt wird. Welche Pflanze war nun geeignet, dieses erhabene, das erniedrigt werden soll, poetisch zu individualisiren? Ein bekanntes Geschichteben aus dem Alterthum giebt uns darüber Auskunft. Nach Herod, V 92, 6 führte Thrasybul von Milet einen Herold, den Periander von Korinth mit der Frage, wie er sich am besten in der Herrschaft behaupten konne, gesandt hatte, zu einem Getreidefelde und schlug den am höchsten ragenden Aehren die Köpfe ah (vgl. met. X 655 segetis stantes percurrere aristas). Als der junge Tarquinius den Rath seines Vaters, wie Gabii zu bezwingen sei, einholt, da geht dieser stumm in den nahen Garten (Ovid fast, Il 705) et virga lilia summa metit. Aehren so gut wie Lilien hatte also Ovid auch an unserer Stelle setzen können. Was noch? Auf ehen jene Frage des Sextus geht auch nach Liv. I 54 Vater Tarquinius in den Garten : ibi inambulans tacitus summa papaverum capita dicitur baculo decussisse. Dass der Mohn auch bei Ov. nicht nur die Schlaf bringende (met. XI 605, fast, IV 531, 547), sondern nehen der Lilie die xar' ¿ξογήν hochstenglige Pflanze ist, zeigt met. X 190 ut siquis violas (Levkoien) rigidumve papaver in horto liliaque infrinçat (vgl. fast. IV 438). Die Conjectur papavera für cacumina batte hierpach schon viel Wahracheinlichkeit, die durch O beglaubigte hal, La. ist ohne Zweifel echt, obwohl sie von allen Herausgebern verschmäht wird. In der Vulg, cacumina sehe ich eine Glosse. Die Parallelstelle Verg. ecl. Il 47 summa papavera carpens verstärkt unter diesen Umständen noch meinen Beweis.

III 124 inventus sanguineam tepido plangebat pectore matrem. So die neueren Ausgahen nach M und manchen c (Riese2 recipirt Merkels übermüthige Conjectur sanguineo tepidam). Aber tepido kann nicht richtig sein; dass die Brust .noch warm' ist, erscheint hier so überraschend selbstverständlich, dass es nichtssagend wird, passt üherdies nicht zu plangebat. Schliesslich lässt sich tepidus in diesem Sinne hei Ovid gar nicht nachweisen (vgl. dagegen ars Il 360 hospitis est tepido nocte recepta sinu, ehenso her. 3, 114). Die Verhesserung braucht nicht durch Conjectur gefunden zu werden: N (t//epido, ein Buchst, radirt) und viele g hieten trepido zuckend'. Vgl. met. VI 389 trepidaeque sine ulla pelle micant venae, ex P. II 2, 33 metuens pennis trepidantibus ales. Damit ist die Stelle aber noch nicht völlig geheilt: statt plangebat steht in N tangebant. In dem ersten Buchstahen dieser La, erkenne ich mit Rücksicht auf den festen Sprachgebrauch (vgl. met. V 84, XII 118, fast. I 578, IV 896. trist. IV 2,6) eine leichte Corruptel, aher durch ehendenselben wird der Plural plangebant gesichert. Ich verweise dazu auf Fleckeisens Jahrh, 1894 S. 645 und setze nur die dort übersehene Stelle her, 12, 143 turba ruunt et clamant her.

IV 586 f. ille quidem vult plura loqui, sed lingua repente in partes est fissa duas; nec verba volenti sufficiunt. Dass Ovid so schreihen konnte, ist nicht zu hestreiten. Aher wollte er wirklich sagen, was die Vulgata sagt? XII 342 heisst es saxum mittere conatur; mittentem sq. - nicht conantem. XII 293 nec dicere Rhoetus plura sinit rutilasque ferox in aperta loquentis condidit ora viri . . flammas, obwohl der vorige Sprecher mit seiner Rede fertig war, also volentis scheinbar näher lag. V 192 nach ahgeschlossener Rede pars ultima vocis in medio suppressa sono est. Ehenso II 363 cortex in verba novissima venit, III 674 lati rictus et panda loquenti naris erat. V 66 haec omnia nondum dimerat. VIII 233 dicebat (= er sagte es noch, vgl. fast, IV 241). rem. 598 ruptaque singultu verba loquentis erant (vgl. met. 111 295. X 489. XIII 745. trist, I 2, 14). So ist denn auch an unserer Stelle loquenti durch O verhürgt. Ovid will sagen: .er möchte gern mehr sagen, doch schon während er noch redet (vgl. 593 dum loquor), stehen ihm die Worte nicht mehr zu Gehote', er kann also nicht einmal die hegonnene Rede zu Ende führen. Die Motive für die Fälschung volenti sind ohne weiteres klar; vielleicht wirkte auch Reminiscenz an V 466 mit.

V 344 f. utinam modo dicere possem carmina diqua dea: certe des carmine diqua est. Wie kann ein Dichter, der mit vollem Tone anhebt illa canenda mihi est, der gleich darauf versichern zu sollen glaubt certe dea carmine diqua est, in demselben Athem sein schmerzliches Bedauern ausdrücken, dass es mit dem Liede nicht weit her sei? possim schrieh O und schrieh Ovid hier und fast, VI 656 possim utinam doctae verba referre deae. Die Wahrheit wird einigermassen dadurch verschleiert, dass utinam mit Präsens in den Metamorphosen sonst nicht sicher nachzuweisen ist. Denn I 363 bietet zwar O ebenfalls o utinam possim, aber der Sinn (vgl. 365 nunc) und der Sprachgebrauch (vgl. III 467) empfiehlt hier Zurückhaltung. Als ovidisch wird utinam possim durch viele Stellen sus andern Werken des Dichters erwiesen (her. 6, 21, trist, IV, 4, 87, ex P. IV, 11, 21 u. a.). Leider sind unsere Handschriften in der Unterscheidung des Conj. Präs. und Impf. von posse, hei denen uns das Metrum ganz im Stiche lässt, sehr unzuverlässig. Doch glaube ich noch mit einiger Sicherheit met, IV 400 posses (vulg. possis) aus O verhessern zu können.

VI 581 f. evolvit vestes saevi matrona turanni germanaeque suae carmen miserabile legit. So die Vulgata, die, auf wenigen c beruhend, so gut wie gar keine aussere Beglauhigung hat. O und fast alle c, also offenbar der Archetypus, lesen fortungeque. Jenes ist plan und gefällig, dieses bisher unverstanden. Daher ist auch der Versuch Korns (1880) und Zingerles, fortungeque einzuführen. erfolglos geblieben: Korn selbst hat in der 6. Auflage von Haunts erklärender Ausgabe die Vulg, gehalten und Zingerle ist 1896 zu ihr zurückgekehrt. Dass ein Italus das dunkle fortungeque durch germanaeque corrigirte, ist ja sehr begreiflich. Es fragt sich nur, ob die Correctur nothwendig war. Und das mnss ich jetzt bestreiten. Der Sinn ist: ,sie las die klägliche, von ihrem schrecklichen Geschicke kundende Inschrift (577) - die Unglücksmär von ihrem Geschicke'. Man sieht, wie verführerisch ushe hier interpolirendes Eingreifen lag. Dass Progne in dem was sie liest, ihr eigenes trauriges Geschick sieht und ausmalt, ist ein wunderschöner Zug, den Interpolatorenweisheit, die Beziehung auf die Schwester vermissend, nicht verstand, Dazu kommt die sehr kühne und ungewöhnliche Verbindung von carmen mit dem Genetiv des Inhalts. Meine Erklärung - ich muss es bekennen - scheitert. wenn es mir nicht gelingt, etwas derartiges glaublich zu machen.

Ich stütze mich auf analoge Verbindungen aus Ovid: am. II 1,2 peeta nequitiee mees, Ibis 525 lyrae vates severae, met. VII 857 ervoren nominis, IX 49 victoria regni, VIII 123 generis fabula, ib. 159 ingenio fabrae artis, ex P. II 7, 34 Ilias fati mei.')

VII 19 f. sed aravat invitam nova vis, aliudque cupido, mens alind suadet. Diese durch M gestützte La. beherrscht seit Merkel die Ansgaben. Aber gravat ist hier nicht am Platze (vgl. dagegen oculi morte gravati, somno gravatus, unda gravat pennas, poma aravantia ramos, fortunam meam gravare parce). Nicht über den Druck einer schweren Last klagt Medea, sondern darüber, dass sie, innerlich zwiespältig, ein Spielball widerstreitender Machte und Gefühle sei (vgl. aliud cupido, mens aliud suadet und video meliora proboque, deteriora sequor). Die Situation ist also dieselbe wie X 375 f. animus vario labefactus vulnere nutat huc levis atque illuc momentaque sumit utroque oder am, III 11, 33 luctantur pectusque leve in contraria tendunt hac amor hac odium, vgl. met. 1618 pudor est, qui suadeat illine, hine dissuadet amor. Ovid schrieb trahit; das wird durch N bezeugt und durch VIII 464 diversa trahunt unum duo nomina pectus (vgl. 470 f.) und am. III 10, 28 hinc pudor, ex illa parte trahebat amor bestätigt. Dass trahit hier meint zieht nach verschiedenen Seiten', geht aus dem folgenden (alfud - alfud, meliora - deteriora) deutlich hervor. Die Stelle zeigt, wie wichtig es ist, dass wir M durch N controliren können. Ein simpler Lesefehler des Schreibers (denn nur um einen solchen handelt es sich; auch in N sieht das trahit einem gravat merkwürdig ähnlich) hat die Herausgeber ein halbes Jahrhundert lang genarrt.

VII 213 custodemque rudem so m ní sopistis. For das sonne mancher 5 trat einst Ciofanus ein, ohne Beachtung zu finden. Jetzt, wo sonne durch O bezeugt wird, dürfen wir nicht zögern, unsern Text von der handgreiflichen Interpolation sommi zu säubern. Zu trist. II 424 Ennius arte rudis füge ich noch ex P. III 3, 38 arti-bus ut posses non rudis esse meis, Stat. Theb. VI 437 non arte rudes.



<sup>1)</sup> Yal. Festas p. 23). Naestus in carmine Panicis belli, Dr. Genetiv III, ore Genetiv III or common Primit un Marie bit Vari. I. VII 28 labs institlict incine and Draining un; Apal. Flor. p. 25 (Oodendorp) luscistae in solitudine different (opprince C. Krighey entrieum addisectating partium, Ourse square usin solitudine different carmen senectae meditantur int the solich wenighten nicht ganz nursententen genetium, directive gistatus.

VII 3461. quid facitis gnatae? quid vos in fata parentis arat? ail. An der Vulgata stort die Wiederholung des quid, die aussieht wie eine Anapher und doch keine ist, ferner das hier zu unbestimmte Neutrum als Subject zu armat. Vgl. dagegen XIII 226 quid facitis? quae vos dementia concitat? Den legitümen Gebrauch des Neutrums lehrt XV 71 docebat quid quaterat terras, fast. IV 99 quid genus creat volucrum. nisti blanda voluptas? Dessa übrigens Ovid diese Wiederholung des quid aicht suchte, sondern mied, zeigt deutlich her. 14, 103. Damit halte man zussammen Stellen win m. 1, 5.f. guis tibi . debit hoc . . intri? ib. III 7, 77 quid me ludit? quis te intebat? ep. Acont. 143 quis tibi permitit u. a.) Offenbar ist mit 0 avis vos zu lesen und in den Text us estren.

VII 555f. non ulla pati velamina possunt, nuda sed in terra ponunt praecerácia. So liest man gewöhnlich nach Benleys Vorschlage statt des überlieferten dura. Andere folgten Madvig, der — techt unmelhodisch — in strich, um dura terrö verbinden zu konnen. Offenbar ist Bentleys Conjectur wegen des vorhergehenden non ulla pati velamina possunt sehr verlockend. Aber nothwendig ist sie nicht, denn der Dichter konnte auch den Gegensstat von stratum und terra betonen. Durus heisst, hart, unempflodlich; hier unempflodlich gegen Unbequemlichkeit, Kälte und Feuchtigkeit des Erübodens. Vgl. met. XII 515 robora duris fert umeris, XIV 738 quot fuit in duro iam pridem pectore, her. 9,79 digitis dem torques stamina duris, ex P. VII 2, 37 lappe praecerdia dura soddi.

VII 5091. repetebom frigus et umbras et quae de gelidis exhalat vallibus auram. So die Ausgeben, aher nicht Ovid noch
sonst ein lateinischer Autor: aura ezhalat statt ezhalatur stönde
in der ganzen römischen Litterstur vereinzelt (vgl. Lachmann z.
Lucr. III 431). Ovid hat ezhalare shoolt nur met. VII 581 ezhalantes, wo man das Object wänn oder animam leicht ergünzt.
Achnlich Statius X 108 ezhalant vestes (sc. vaporem). Näher kommt
erat Amm. XIV 9, 1 quorum metu tumor ezhalaret (— verrauchte).
Auch schrieb Ovid wohl kaum bier eine Präsensform, durch die
der Gedanke unpassend zu einem Erfahrungssatze gestempelt
würde. Was er hier statt des gefälschten ezhalat (in den Has,
gewöhnlich ohne A) schrieb, lehrt sein Sprachgebernach: met. XI 602
ezit ab tim soxor rivus, III 75 halitus ezit ore, ib. 296 noz exit

Z. B. Cicero Cato m. § 4 quis coegit eos falsum putare? Hor. c. II
 3 quis te redonavit?

in auras, her. 8, 115 nomen exit (ore), trist. V 6, 20 spiritus hic membris exeat, met, VII 778 calamus levis exit ab areu und so oft (vgl. met. IV 397, VII 286, XIII 610, am. II 13, 10, ars III 741/45, rem. 653, trist, IV 3, 41, fast, IV 729). Und so ist denn hier exibat durch O (ebenso manche c) gesichert. Ist dem so, dann dürfen wir das ebenfalls in O überlieferte aura (statt auram, vgl. 811 aura) pur dann für einen Schreibsehler halten, wenn Ovid so nicht geschrieben haben kann. Lateinisch ist diese Attraction (Kühner II 864 u. a.). Aber ist sie auch ovidisch? Mit dem alten Ladenhüter der Grammatiken met. XIV 350 cecidere manu quas legeral herbas kann man freilich nichts anfangen, denn die La, ist schlecht bezeugt und aus den neueren Texten verschwunden. Auch Stellen wie trist, 1 10, 27 quodque fretum separat (ib. 31 quaeque litora), oder met. Il 839 quaeque . . tellus . . suspicit, hanc pete, oder am. Il 2, 4 illa, quae Danai porticus agmen habet (vgl. met. 1 342. her. 4, 1), oder Ibis 547 trunca geras . . qualia . . membra fuisse ferunt scheinen noch nicht beweiskräftig. Doch Attraction an den Abl. des Relativpronomens: ep. Cyd. 99 miror . . aram et de qua pariens arbore nixa dea est, ars Il 342 sub qua nunc recubas arbore, virga fuit, fast, VI 367 si respicerent, qua vos habitatis in arce. Attraction an den Accusativ und, unserer Stelle genau entsprechend, an den Nominativ: ars I 553 horruit, ut sterilis agitat quas ventus aristas, triat. III 10, 60 diripiuntur opes . . et quas divitias incola habet . her. 17 (18), 151 Andromedan alius spectet, quaeque micat gelido Parrhasis ursa polo, met. XV 634 laurus et, quas habet ipse pharetras, intremuere, fast. IV 564 linquit et in dextrum quae iacet ora latus, V 641 quem nunc gentes Tiberim noruntque timentque, despiciendus eram, VI 317 focum servat . . et quae versat asella molas, trist Il 389 regem, quaeque suam luget mater Ityn, III 2,2 Scythiam . . visere . . quaeque Lycaonio terra sub axe iacet, IV 4, 52 mitius exilium . . opto quique sit a saevo longius hoste locus, IV 10, 44 suas volucres legit . . quaeque nocet serpens, quae iuvat herba, ex P. 11 8, 47 quem dira tibi rapuit Germania Drusum, pars fuerit, Il 9, 73 stultam quam scripsimus Artem, haec vetat. An unserer Stelle ist also mit O zu lesen repetebam frigus et umbras et quae de gelidis exibat vallibus aura.

IX 551. siqua fides (neque enim ficta mihi gloria voce quaeritur), imposito pressus mihi monte videbar. Niemand bat bisher an der Vulgata Anstoss genommen. In der That ist jeder einzelne Ausdruck ovidisch. Besonders die durch neque enim eingeleitete erläuternde Parenthese ist etwas sehr gewöhnliches (z. B. met. II 766. XII 232. XIV 25. her. 5, 39. ars I 561. fast, III 625. trist. V 13, 19. ex P. III 3, 21). Dasselbe gilt von der Formel siqua fides, zu der gewöhnlich (nicht immer; vgl. am. 1 8, 11. ars III 791. ex P. III 5, 53) ein Dativ tritt. Aber ganz unerhört und ohne jede Parallele ist es, dass hier condicionales siqua fides durch neque enim begründet wird. Sinn bekommt das nur, wenn man etwa den Zwischengedanken est vero fides (neque enim . .) einschiebt. Kommen nicht weitere Verdachtsgründe hinzu, so kann dieser Nothbehelf vielleicht als erträglich gelten. Doch man vergleiche met. V 245 nec iniqua (nec enim tibi N) finis in ira est, ib. 526 neque erit nobis gener ille pudori (neque enim - pudori est N), XI 218 nec avi (neque enim O) magis ille superbus, XII 399 nec equi (neque enim M. corr. m. 2) mendosa sub ille deteriorque viro facies, XIV 383 neque, ait (enim 5) reddere Canenti. Weiter: Ovid redet sonst wohl von ficta verba (met. XIII 9. fast. II 258), doch nie von einer ficta von, konnte es auch schwerlich (denn nicht die von, sondern ihr Inhalt ist ficta). Gewöhnlich verbindet er fictus mit Substantiven, die auf eine ganz andere Spur leiten: res, imago, nomen, os, ebrietas, servi, dolor, furor, sacra, gratia, amantes, pars, nomen, nex. Sie zu verfolgen, rathen Stellen wie met. IV 650 gloria rerum quam mentiris, her. 16 (17), 243 si tua gloria vera est. Und wie stehts mit der Ueberlieferung? neque ficta michi || gloria noce (era über neque ficta m. 2) M, neque enim (i. r. m. 2, enim über der Zeile) ficta michi nunc (Strich durch nune von m. 2) gloria uoce N. Die in beiden erhaltene La. von O. neque ficta mihi nunc gloria ward also von späteren Händen im Sinne der Vulg. verballbornt. Anlass dazu bot falsche Messung und Verbindung von ficta, zu der wiederum das scheinbar isolirte voce einlud. Die Parenthese ist hiernach ganz zu beseitigen und die Sataform von met, VII 615. XIII 603. ep. Acont. 177. rem. 481 herzustellen (mihī wie XIII 131 und sonst). Ovid hat das geschrieben was die besten Hss. bezeugen:

siqua fides neque ficta mihi nunc gloria voce quaeritur, imposito pressus mihi monte videbar.

1X 194 qu'ed qu'ed Thracis eques humano sanguine pingues ... vidi ... peremi? Die Vulgata liest sich, wie gewöhnlich, glatt. Nur ist nicht recht ersichtlich, warum der Dichter danach die

Form der rhetorischen Frage verlasst. Nattriicher wäre es, ihn erst 200 seh nora pestis adest zur Form der Behauptung übergehen zu lassen. Wenn aber Ehwald quid gued als beliebte rhetorische Framel des Uebergangs emplehlt, so fürchte ich, sie ist nur allzu beitelt — auch bei den Itali! M hat namtlich quid tume, N mit leichter Corruptel (vgl. ars 1 171. III 293) quid eum. Und auch quid tum? Pist eine rhetorische Uebergangsformel, lange nicht so trivial wie quid qued, aber über jeden Zweifel erhaben. S. Seyffert schol. Lat. 195, dars unech Gie. Mur. § 26. Pis. 17. S. Gaur. 35. Verr. III 72. Quinct. 84. Cluent. 148. Flace. 55. Ueber den auch im Gebrauche dieser Formeln stark rhetorisch gefürbten Charakter der Oridisches Poesie handelt Eltwald an verschiedenen Stellen seines Commetarea und seiner Symbolas II (Gotha 1892). Bier ist zu lesen quid tum? Threats ques ... perseni.

X 408 f. sensimus', inquit amas, et in hoc mea (pone timorem) sedulitas erit apta tibi". Ehe wir una der Emendation dieser sehr schwach bezeugten La, zuwenden, sei eine allgemeinere Bemerkung vorangeschickt. Ovid liebt das Adverb hie im Sinne von .da' - bei dieser Gelegenheit, in diesem Punkte, auf diesem Gebiete, unter diesen Umständen', met. I 448 hic . . quicumque . . vicerat, 111 622 pars hic mihi maxima iuris, V 97 hic quoque . . Hodites ... incet. XIII 341 cur hic metuis, am. III 3, 1 esse deos hic crede (vgl. Catull 68, 63. 64, 269). Dieses hie ist nun oft von den Schreibern nicht verstanden und willkürlich geändert worden. Vielleicht gehört nicht dahin am. III 15, 2, denn die La. des Puteaneus raditur haec (vulg. hic) ultima meta ist nicht ohne weiteres abzuweisen. Wohl aber am. III 2, 84 hic (vulg. hoc) satis est.1) fast. II 167 , hic' ait , in silva' statt des interpolirten hac. Unbedenklich setze ich ferper met. XIII 76 aus O minimum est hic laudis statt des interpolirten hoc der c ein. Kehren wir jetzt zu X 408 zurück, Die Vulg. beruht auf den g. Dass deren La, lediglich einen alten Schaden verschmiert und bepflastert, zeigt O: amas et hunc mea pone timorem M, amas sed et in hoc (n hoc i. r. m. 2) mea p. t. N. Hierin wird das echte enthalten sein. Zweierlei leuchtet ohne weiteres ein: pone timorem muss Parenthese bleiben (vgl. V 226 und sonst), und das auf et folgende Wort wird durch dieses hervorgehoben und betont. Ovid schrieb also höchst wahrscheinlich

<sup>1)</sup> Auch das Pronomen Aie ist met, XII 439 aus O statt des interpolirten Auno herzustellen; a. oben S. 36.

amas. sed et hic mea (pone timorem) sedulitas erit apta tibi. Man sieht, wirel die Rede so an Kraft und Nachdruck gewinnt: durch sed et hic werden die früheren Versprechungen der Amme (395 opem me sine ferre tibi f.) fortgesetzt und erhöht. X 27 sed et hic tamen atsuurcr sess.

X 725 f. luctus monimenta manebunt semper, Adoni, mei, repetitaque mortis imago annua plangoris peraget simulamina nostri. So fast die gesammte, auch durch M gestützte Ueberlieferung. Dagegen steht N mit fast singulärem rediningque. Die Entscheidung ist ungeheuer schwierig. Nur scheinbar ähnlich liegt die Sache fast. IV 45 ille dedit Capyi repetita vocabula Troiae, wo die Hss. zwischen repetita und recidiva schwanken. Denn hier ist das nur schwach durch manche 5 bezeugte recidioa handgreifliche Interpolation aus dem recidiva Pergama bei Verg. Aen. IV 344.') VII 322. X 58 (vgl. aber met. XIV 611 tenuit repetita Latinus nomina cum sceptro. Serv. ad Aen. X 145). An unserer Stelle dagegen wird redivivaque durch einen wesentlichen Theil der ältesten Ueberlieferung gestützt, und der Gedanke an Interpolation scheint mir durch die Schicksale des Wortes ausgeschlossen. Ein seltenes Wort zweiselbaster Etymologie!") Es taucht, in bautechnischem Sinne verstanden (von schon einmal gebrauchten und wieder verwendeten Baumaterialien) zuerst bei Catullus 17, 3 auf. Und so hat es auch Cicero (Verr. act. II 1 §. 147 - 148). Damit stimmt Festus p. 273 M. (p. 372 Thewrewk) redivioum est ex vetusto renovatum und Vitruv VII 1. 3 statuminationibus inductis rudus si novum erit, ad tres partes una calcis misceatur, si redivivum fuerit, quinque ad duas mixtionis habeant responsum.") Schon in

Diesen Vers h
 ätt Belling (Compositionskunat Vergila S. 143) f
 ür inter polirt. Die La, lat überall sicher (aur an der dritten Stelle taucht im Romanus
 nud wenigen anderen die Variante rediteira auf.

<sup>2)</sup> Vgl. L. Lange in Curtius Studien X (1878), 227-255.

<sup>3)</sup> Offenbar verträgt sich diese bautechnische Bedeatung ganz gnt mit der populären Etymologie, die das Wort mit -rüwst (— wieder behelt) zu-ammenbrachte. Damit behaupte Ich natürlich nicht, dass diese Ableitung richtig seit, sondern betone nur die Möglichkeit, dass die richtige sehon danste vergesem awr, eine Möglichkeit, die für das erste Jahrb. n. Chr. zur Gewisscheit wird. — Lange a. O. S. 255 leitet rediteisus von einem Verbum redusere bet (coll. redutur än kitnage), redusiese — abgeorgene Haut der Schlangen), minum als orsprüngliche Form redusvisus an und erklärt, berausegeorgen". Doch das liegt usserschalb des Rahmens unserer Darstellung.

ganz anderer Bedeutung gebraucht es der Verf. des Moretum (v. 62) hortus quem . . calamo rediviva levi munibat harundo.') Die Classiker der augusteischen Zeit kennen nach unsern Texten das Wort nicht. Wir finden es wieder in den Exc. controversiarum des Seneca (III 4): redivioum me senem meretrix vocat, parasitorum iocantium materia sum. Die La. ist sicher.2) Ueber den Sinn kann man verschiedener Meinung sein, da wir den Zusammenhang, aus dem der Excerptor die Worte riss, nicht weiter kennen, aber so viel ist klar, dass die Zusammenstellung senex redivious vom Rhetor selbst herrührt, dass also von bautechnischer Bedeutung hier nicht die Rede sein kein. Ebensowenig bei Seneca Troad, 472 rediviva ponas Pergama.") Noch deutlicher reden die Excerpte aus Suctons Verborum differentiae (Roth p. C und 318. Reifferscheid p. 288): recidivum quod renascitur semel in anno, rediniuum qued saepe reninescit.4) Ebenso klar ist der Sinn und sicher ohne jede Variante -- die La, bei Iuvenal 6, 363 ac velut exhausta redivious pullulet area nummus.") Das unantastbare Ergebniss unserer Untersuchung ist dies, dass sich redivivus während des 1. Jahrh, an einigen wenigen Stellen in einer Bedeutung findet, die mit der Bautechnik nichts zu thun hat und die populäre Ety-

Doch wohl — 'abgeschaltten und wieder nen ausschlagend'. Die La, ist sicher. Nar die Variante redimität erschelnt vereinzelt, recidica ist handschriftlich überhaupt alcht sicher beglaubigt. Vgl. ausser Ribbek 1 u. 2 noch Heyne 'S. 326 and Sillig daseibat.

Denn dass nach H. J. Müller der Moutepessulanus redeniuum, fünf junge Has. redde uinum lesen, ist belangios.

So E, recidion A and deu oben citirten Vergilatellen. Unheil hat hier Gronovs die bandechnische Bedeutung von redivious einseitig betonende Note magerichtel.

<sup>4)</sup> Dass so trotz kleiner Abweichungen des Montepessulanus zu lesen ist, halten beide Herausgeber für zweifellos. S. bes. Relfferscheids Note.

b) Tamquam si romanentur preunta Scholis vetera. — Die beiden Stellen Silian Pun, I 106 and X 256 sind vielleicht nicht einbetlicht zu gestalten. An der ersten setts Bauer gens reveldira Pärggam mit Laurentinung ergen Flor. Oxon, Val. in den Text. Leb wage alcht zu entscheiden, ob der Autor zelbst dord ist Uebreiterung stätzer darch die instalten Vergilians beschlickant ist. An der zweiten ist umbronen dusonien redirios in beilar retreatunt past ohltem deutzen ohne jede Vrainste (betilleter (124. Anniant 28. j. i. in Beis beilar erdiriotes consurgranf). — Beschlenswerth sind die Glossen, die sich mit unserem Worte beschliftigere es wird erlistert durch raußbegost, densus vitaer reddilet voll routsentlie, a morte auf a veturates revocatum u. s. w. Gotet Thessuras glosserum encedaturem il 1. S. 190.

mologie deutlich durchblicken lässt.1) Von da an verschwindet das Wort für lange Zeit. Im vierten Jahrh, beginnt die dritte Periode seiner Geschichte, über die Lange (a. O. S. 245) gut gehandelt hat. Ganz vereinzelt ist eine letzte Spur der bautechnischen Bedeutung.\*) Im Sinne von "wieder belebt" haben es zweimal Panegyriker auf Constantin, viermal Ammian, einmal Claudian, 2) einmal Prudentius und Paulinus Nolanus. Noch später kommt es ehenfalls nur vereinzelt vor (z. B. Corippus laud, Just. 1, 25 rediviva laus Petri). Man sieht, wir haben es mit einem seltenen, wenig beliebten Worte dunkler Herkunst zu thun. Daraus und aus der lange pachwirkenden Abhängigkeit von Vergil erklärt es aich auch. dass ibm zu Interpolationen neigende Schreiber mit entschiedener Abneigung begegnen und gern recidious dafür einschwärzen. Bei dieser Sachlage ist nicht glaublich, dass N ein ihm vorliegendes klares, tadelloses repetitaque ohne jeden Grund mit dem seltenen und danklen redivivaque sollte vertauscht haben. Ich halte vielmehr dieses für echt und jenes für eine in den Text gedrungene

Glosse, Vielleicht war der Hergang folgender: rediminag: stand schon im Archetypus und ward so von O übernommen. M und N fassten das verschieden auf und nahmen der ein eiles, der andere das. 7) Der Schreiber von X, dem Stammvater der meisten 5, begnügte sich wie M mit der ihm einleuchtenden Verbesserung

<sup>1)</sup> Wenn sioo Lange (a. O. S. 232 n. 249) behanptet, !n den drei ersten Jahnbunderten n. Chr. gebe en öberhanpt (abspeche von Cattal), Geber and Vitrav) keinen sicheren Beieg für redirivus, and das Wort, weiches Bichter wie Pressikter aswenden, wenn sie cim Wiederresischen des Vergangenen an enem Leben bezeichnen wollen, aci ansschliesslich reedirius, so atcht das im Widersprüche mit den Thatsachen.

Codex Theodos. 15, 1, 19 novum quoque opus qui volet in urbe moliri, sua pecunia, suis operibus absolvat, non contractis veteribus emotumentis, non effossis nobilium operum substructionibus, non redivivis de publico saxis.

<sup>3)</sup> De ave Phoen. (c. 44) v. 66 dispersa vigor per membra volutus aestuat et venas redivivus sanguis inundat.

<sup>4)</sup> Anch sonst conservirt N raweilen das siterthmiliche und echte im Gegenatz un M. So schein im II 620 sein apppatit rotte Ekwids Widersprach wahrscheinlich echt gerade wegen der ayskopiten Form and im Hinslick sof Vergils auspostegen ehrer Desiphan, Dienz repostum Gezenburn; Jast. II 63 templorum ponitor, templorum sancte repostor; Leo De Hor, et Archil. 18. Vil. Aez. XI 120 miserie sur ponitor eintbut stemen.

repatitaque. Untergeordnete Indicien für redirinoque sind noch die ovidisch-witzelnde Zusammenstellung mit mortis image und die ausserliche Achnlichkeit mit Ill 331 geneticaque venit image. Ist es wirklich echt, so scheint mir der Gewinn nicht zu verschlete eine durche gehällige Interpolation zurechtgemache Stelle ist eine durche gehällige Interpolation zurechtgemachen Stelle ist demedirt, auf die Geschichte des Textes fallen interessante Streiflichter, der Versuch des Dichters, einem aschenbrödelmässig behandelten Worte Aufnahme in die gute Gesellschaft zu verschaffen, kommt zu seinem Rechte, Orida Bekenntniss zur populären Etymologie ist unzwiedettig.

XI 358 nant alii celsoque instant super aequora collo. So die neueren Ausgaben mit M (und vielen 5). Ehwald bemerkt dazu: "Mit hoch ans den Fluthen emporgerichtetem Halse drängen sie (schwimmend) gegen die Fluthen'. Verstehe ich recht, so soll man super aequora mit celso - ,emporgerichtet aus den Fluthen verbinden. Ist das aber ovidisch oder auch nur lateinisch? Noch weniger sprachlich und sachlich zulässig schiene mir die Verhindung instant super aequora - , drangen gegen die Fluthen' denn was hiesse hier super? Lassen wir uns also einen Augenblick jenes celse super acquera gefallen und fassen instant absolut - "drängen vorwärts". Aber diesem instare wohnt sonst immer der Sinn eines seindlichen Vordringens auf ein hestimmtes Ziel inne (vgl. V 162. 602. XII 73 u. a.). Beides trifft hier nicht zu. Die Thiere schwimmen nicht vorwärts drängend nach irgend einem Punkte hin, sie liegen faul im Wasser. Wird also von 352 an ein anschauliches Bild träger Mittagsruhe an heissem Tage gezeichnet, so bringt instant einen ganz falschen Zug hinein, nicht instant, sondern extant fordert der Zusammenhang. Vgl. 1332 supraque profundum extantem Tritona, XII 352 summis extantem Riphea silvis, ex P. II 10, 46 liquidis altior extat aquis; Verg. Aen. Il 206 in ähnlichem Zusammenhange pectora quorum inter fluctus arrecta inbaeque sanguineae superant undas. Dass dies auch wirklich in O stand (mit i über ex?), wird durch das Zeugniss von N wahrscheinlich. Vielleicht wirkte heim Eindringen von instant Reminiscenz an IV 690 mit; hier ist imminet, nicht eminet, durch O (ebenso die meisten c) überliefert und offenbar richtig (trotz Manilius V 581 caput eminet undas scindentis pelagusque movet).

XI 464 f. stantemque in puppe recurva . . maritum prima videt. Aber da M relicta hietet und in N curua von m. 2 auf Rasur steht, so ist jenes als La. von O gesichert. Dann aber ist recurva als Falschung zu tilgen und relicta (als Nominaliv) dem Dichter wiederzugeben, her. 3. 66 et videam puppes ire relicta (uas.

XI 492 f. ipse pavet nec se, qui sit status, ipse fatetur scire ratis rector, nec quid jubeatve vetetve. Die Vulgata wird anscheinend durch trist. I 2, 31 rector in incerto est, nec quid fugiatve petatve invenit trefflich gestützt. Aber Aehplichkeit und Beweiskraft sind gering. In der Tristienstelle fordert das allgemeine und negative fugiatee freilich den Gegensatz petatee. Hier dagegen wird durch inbegtpe ganz positiv der Gedanke ausgesprochen; der Capitan bekennt selber nicht zu wissen, was er anordnen, d. h. welche Commandos er geben soll (484 biess es in einer noch nicht so verzweifelten Situation hie jubet; inpediunt adversae jussa procellas). Ist es nun glaublich, dass im Gegensatz zum dienstlichen Commando das Verbot besonders hervorgehoben sein sollte? Gewiss kann ein Commando so gut negativ wie positiv sein, aber diese Zerlegung der Begriffe, durch die inbeatre seines technischen Sinnes entkleidet wird, missfällt entschieden. Viel eher erwartet man nach inbeatue ein synonymes Verbum, das diesen Begriff breiter ausmalen könnte. Das würde der Sprachgebrauch bestätigen: nicht die Formel fugiatve petatve (vgl. ex P. IV 12, 45 nolimve velimve) ist hier legitim, sondern XIII 238 laudatve petitve, XIV 162 casusve deusve, XV 215 furmusve sumusve, ex P. 1 2, 65 sperove precorpe. das ware für unsere Stelle inbegtpe velitne. Dass Ovid wirklich so schrieb, wird uns durch O verbürgt und durch die formelbafte Zusammenstellung von jubers und velle (Liv. 45, 21 vellent juberentne u. sonst) bestätigt. Ich halte vetetve für eine Interpolation, zu deren Entstehung die Tristienstelle beigetragen hat.

XII 1181, que plangente graven moribundo vertice terram estrabit ... de vulnere telum. Dazu wird citirt V 84 resupinus human moribundo vertice pulsat. Parallelestelles können je nach den Umständen eine Lesari atūtzen oder verdächtigen. Im fünften Buche wird einem Kämpfer der Schädel mit einem Mischkrug zerschmettert, der Getroffene Bills trückings (resupinus) und schlägt mit dem Hinterkopfe schwer auf den Erdboden. Dieser vertex heisst moribundus, weil er eben zerschmettert ist und die Näbe des Todes anzeigt.) An unserer Stelle dagegen triffi Achilles

<sup>1)</sup> Vgl. Fieckeisens Jahrb, 1893 S. 61 t.

einen Lycier durch Panzer und Brust (loricam subjectaque pectora rupit). Dass dieser rücklings falle, wird, was sonst immer geschieht. selbst wenn es sich aus der Situation ergiebt (vgl. IV 121. XII 138. 324. XIII 86), nicht gesagt, - entspricht auch nicht der Anschauung des Dichtera, wie das homerische odat éleir ordar, das vergilische humum ere momerdit oder mandit humum zeigt (vgl. auch met, V 58, 292). Weiter, Wenn er nicht rücklings fallt. dann kann er auch nicht mit dem Hinterkopfe auf die Erde schlagen und dann könnte dieser vertex nicht moribundus beissen. - denn er ist heil und gesund! Dies Epilheton kann eben nur der Körpertheil erhalten, der zum Tode wund ist. Ovid schrieb also pectore - und so ateht in O! Vgl. fast, IV 895 cadit Mezentius ingens atque indignanti pectore plangit humum (ahalich met. III 125). Die Wiederholung pectora - pectore in 117/18 konnte man durch X 443/44, 467/68; VII 28/29; VIII 557/58 und ähnliche Stellen stützen.1) Aber das ist kaum von Nöthen. Wir haben hier vielmehr ein Beispiel jener bewussten, wirksamen und affektvollen Wiederholung, die auch X 589/90 decorem - decorem begegnet. Sinn also: ,ala diese soeben geuannte zum Tode getroffene Brust am Boden zuckte'. Die Fälschung verties in den ç ist höchst wahracheinlich aus V 84 hier eingedrungen. Würde sie ohne O je entdeckt worden sein? Nicht ganz so sicher bin ich meiner Sache XI 795, wo O das aequor amat nomenque tenet, quia mergitur illo durch nomenque manet ersetzt. Sicherlich wird dies nach dem eben Gesagten nicht durch das 794 vorhergehende longa manet cervix bedenklich, auch nicht durch den Subjectswechsel (vgl. IX 127 u. a.), und manere steht gerade in diesem Zusammenhange häufig bei Ovid (z. B. II 485. IX 320). Aber freilich bleiht hier das manet auffällig, weil der in den Taucher (merqus) Verwandelte vor der Verwandlung noch nicht so hiess. Das trafe ja nun auch die Vulgata, wenn man tenet wie gewöhnlich in dieser Verbindung - , hält fest, behält' (met. 1 712. X 502. XIII 897. ars I 288. ex P. III 2, 70 u. a.) veraieht.") Indessen findet man doch auch bisweiten tenere nomen abgeschwächt - habere n. (XIV 626 fast. II 142. III 402. V 240). Und so werden wir die

Vgl. meine Samminngen im Progr. des Sophien-G. 1887 S. 28. Jahrb.
 1893 S. 606. Owen proleg. Trist. p. XCVIII. Heim, Festschrift für Vahlen S. 347.

<sup>2)</sup> An den intransitiven Gebrauch von tenere (ars I 445) ist hier wohl nicht zu deaken.

Möglichkeit, dass in O manet durch Schreibfehler aus dem vorliergehenden Verse eingedrungen sei, nicht kurzerband abweisen dürfen. 1)

XII 1301. parmam gladio galeamque cavari cernit, at în duro leadi quoque corpore ferrum. Mir scheint das at der Vulgata gegenaber dem durch O bezeugein et nichts als eine die Feinheit des Ausdrucks jämmerlich verwischende Interpolation. Zu diesem unwilligen et —, und doch, und dabei; vgl. met. II 62 et quid Iove maries habemus, VII 488 dizit, et utilius putat, X 335 et o vellem, XII 470 et te, Caeni, ferem, XIII 388 et se mihi comparat, am. I 8, 72 sine crodat amari, et acue, ber. 3, 115 et quisquam quaerit. Auch met. XIII 38 wird mit O zu lesen sein et stiti mutilior. Ebwald zu IX 203 und X 346, die Erklürer zu Cic. Cat. m. §. 28 et videtis annos. Serffert schol. Lat. I 155.

XII 300 Ingemuit durque sudem viz osse revulsii. Wenn obier revelliti bietet, so haben wir nicht nur zu untersuchen, ob dies echt, sondern auch, ob es Präsens oder Perfectum ist. Run ist ja Tempuswechsel in der Ovidischen Erzählung sehr gewöhnlich, aber etwas hinliches wie hier das Präs. revellit umgeben von riegemuit und flagit habe ich doch nicht gefunden. Ist also die Perfectform revellit bei Ovid möglich? Merkel? praef, p. XXVI scheint die Erage zu verneinen. Aber die wichtigste seiner Beweisstellen errsagt. Denn VIII 585 hat O zwar resulsi, aber ulsi ist von zweiter Iland auf Ras. geschrieben, weist also offenbar auf reselli (ib. 588 weiss ich mit dem pariterque resellit in O nicht recht etwas anzufangen). Ganz sicher ist die Perfectform resellit im II 10, 14, ber. 6, 104, ars II 100, sehr wahrscheinlich met, IX 86. Was sollte uns hindern sie auch her einzusetzen?

XII 568 f. nunc videor debere tui praeconia rebus Herculis, o Rhodiae ductor pulcherrime classis? Wenn ein Wort bei einem Autor nur einmal vorkommt, wenn es an dieser einen Stelle der



<sup>1)</sup> Mit aller Entschiedenheit würde ich für manet eintreten, wenn die nielen er auftanchende Variante tilli weuigstess durch M oder N bezeugt wäre. Die Vortüge der La. nomenque manet, quid mergitur, till wären erident: ale sichert das manet der goten Übebrilieferung (vgl. IV 338 Gratungue manet mildt nomen ab ille), si verhillt dem aequuer von M an seinem Rechte (Ehwelds Vorsehlag, tillo sis Adv. zu isssen, scheint mir nicht plausibet), sie macht die Rede staffen and prichert (merge nomen manet a mergendo, nom a mergendo in aequore). Vielleicht sind diese Gründe schwerwierend genue, in till das schle zu seiten.

guten Tradition völlig fremd ist, wenn sich der Verdacht einer Fälschung einleuchtend begründen lässt, wenn die maassgebenden Hss. dafür ein anderes nach Sinn und Sprachgebrauch evident Richtiges setzen, so sind wir is wohl berechtigt ienes zu corrigiren. Ovid hat das Substantiv ductor nirgends. Wohl aber ist es ein Lieblingswort Vergils (Aen. VI 334 Luciae ductorem classis Oronten, VIII 6, 470, 513 und oft), Fälschungen aber aus Vergil sind in schlechten Ovidbandschriften etwas ganz alltägliches.") Statt ductor setzt aber O (und die meisten c), also offenbar der Archetypus, rector. Dies beisst bei Ovid durchaus nicht immer ,Steuermann' (selbst VI 232, XI 482, 492 nicht), sondern steht häufig als Synonymum von ductor - Fübrer, Lenker, Herrscher mit abhangigem Genetiv; Il 60 rector Olympi, IV 798 pelagi rector, V 242 rector Seriphi, VII 481 rector populorum centum, XII 364 Dolopum rector. Auch gerade in Verbindung mit classis gebrauchen es Spätere: Silius VI 369 von Regulus pacatus frontem, qualis cum litera primum attigit appulsa rect or Sidonia classe, Val. Max. VI 9 ext. 6 Dionusius . . maximarum opum dominus, exercituum dux. rector classium . . puerulos Corinthi docuit.

XIII 495 f. nata, iaces, videoque tuum, mea vulnera, vulnus: en, ne perdiderim quemquam sine caede meorum, tu quoque vulnus habes. Dass die Zusammenstellung vulnera vulnus ovidisch klingt, ist nicht zu bestreiten (V 94 pensagne hoc vulnere vulnus und ebenfalls eigentlich und übertragen neben einander ars I 166 qui spectavit vulnera, vulnus habet). Aber das wussten die Itali auch. Wenn also eine solche gefällige La. der guten Ueberlieferung fremd ist, so wird sie unsicher, verdirbt oder verschlechtert sie ausserdem Satzbau oder Gedanken, so ist sie gefälscht. Hier hat nun die Vulgata vulnera vulnus die Herausgeber gezwungen, in 496 das durch die gesammte Ueberlieferung verbürgte, völlig tadellose et in en zu ändern. Und selbst dann bleibt der Ausdruck immer noch tautologisch. Diesen Uebelstand vermeidet die durch O und viele c verburgte alte Tradition videoque tuum, mea vulnera, pectus. Was ist daran auszusetzen? Ist denn der Tochter todeswunde Brust etwa nicht ein vulnus für die Mutter? Und dass diese Brust die Todeswunde zeigt, wissen wir ja seit v. 476 und wird nun durch das folgende et - vulnus habes noch betont. Der Ausdruck ist durchaus ovidisch; met. Il 515 honoratas summo, mea vulnera,

<sup>1)</sup> Beispiele Jahrb, 1891 S. 699, 1894 S. 763, 771, Vgl. oben S. 48,

ceele rideritis stellas, 111 420 spectat geminum, zua lumina, zidus, X 197 videoque tuum, mea crimina, vulnus, her. 11, 19 infestum, funebria munera, ferrum. Die Falschung ist veranlasst durch das scheinbare Fehlen des wichtigen Begriffes "Wunde" und den Wunsch, einen eleganten, in Ovids spielender Manier gehaltenen Ausdruck zu erzielen.

XIII 581 f. ille color, quo motatina rubocant tempora, padieurat. So die durch N gestützte Vulgata, M hat rubor. Vielleicht stand in O rubor mit übergeschriebener Correctur color. Wie dem auch sei, methodische Kritik hat hei dieser Sachlage eiufach zu nargen: Issate es sich beweisen oder wahrscheillich machen, dass unserem Dichter die Verbindung rubor — rubocount zuzutrauen ist? Bejaht man sie, so ist rubor als echt in den Text zu setzen. Vgl. Vl.46 eru but i sübüusque invita notami ora rubor. 1386 poolde roget ore pavetque, 1718 praeruptem rupem, 1V 732 stentibus exte aquits. V 150 pugnant pro causa merzitum inpupantat, Vl.12 sedibus altis sedent, Xl.270 regonum regebat, Xll.379 praetenta austinet, XlV 250 ire et subira, XlV 365 proces et verba precantia, her. 10, 106 strateque belue stravit humma. Auch Vl.55 tela ingo iuncta est gebort wohl hierher (s. Fleckeisens Jahrb. 1857, 139). Weiteres Material bei Zingerle, Wiener St. 1884, S. 2.

XIII 613 f. bella gerunt rostrisque et aduncis unguibus iraa escerent alaque adversaque peteora la sa n.t. Die Vulgata ist nicht gerade unerträglich, obwoll lassant mit pectera verbunden und näch bella gerunt nicht recht passend scheint (vgl. dagegen fast. IV 297 June contento bracchia lassant, met. I 308 lassatis alis volucris decidit, V 1353 abhere lassata membra). Aber der eigentlich hereichnende Ausdruck für rasche, heltige Bewegungen wie hier ist vielmehr iactant, vgl. met. III 685 lasciooque iactant corpora, XII 329 labefactaque robora iactat, her. 3, 50 pectora iactantem sanguinulenta, ars II 61 humiles propiere frate iactabinus alas mad so oft in den verschiedensten Verbindungen. Das hatte offenbar auch O (iactant M, lassant — aber ss von zweiter Hand — N). ex P. III 7, 28 scheint dagegen die Vulgata qui tumidis bracchia lassat ansis vorsusiehen.

XIII 756 nec, si quaesieris, odium Cyclopis amorne Acidis in nobis fuerit praesnitor, edam: par utrumque fust. Da hier durch par u. fuit das vorhergehende begründet werden soll, so muss man das Futurum edam höchst auffallig — "ich kann es sagen"

fassen. Auch ist die La. unaicher. N hat mit der Vulgata Nec. M dagegen En. Anscheinend war also schon in O irgend etwas unklar (Doppellesart, Correctur, Randnote?). Welche La, macht nun den Eindruck der Echtheit? Ich meine, net sieht aus wie eine wohlüberlegte Aenderung, die dem Sinne und der Logik ausbelfen soll. Dann fragt es sich nnr, ob sie nothwendig ist. Ich bestreite das. Was ist an dem Gedanken: wenn du mich fragst, oh Hass oder Liebe grösser war, so werde ich sagen, beide waren gleich gross', vom Standpunkte der Logik auszusetzen? Die Interjection. das ampondonner - alles passt trefflich zu der lebhaften und. wie das folgende zeigt, leidenschaftlich erregten Rede der Galatea. Ovid setzt en mit Vorliebe an den Anfang des Verses, 1) Ein Bedingungssatz mit si ist wie hier angeknüpft met. V 518 f. Ein ganz abnlicher Vorgang hat sich X 93 abgespielt: für et ist ebenfalls durch Interpolation ein nec eingesetzt, das noch heute die Vulgata beherrscht (ebenso X 346 nec viele c atatt et),

XIII 762 f. quid sit amor, sentit validaque cupidine captus urstur. Zwar hat sich Ehwald hier bereits vom Banne der Vulg. hefreit und liest mit O sensit, aber eine Begründung dieser La, ist immerhin noch lohnend, zumal wenn sie zur Emendation einer andern verzweifelten Stelle führt. Die Fälschung sentit ist offenbar veranlasst durch den Wechsel sensit - unitur und die Sorge um die consecutio temporum. Ich schreibe einige markante Stellen zu jedem Capitel aus und notire die ührigen. 1. met. Il 344 enixa est - vocat, IV 94 egreditur - pervenit - sēdit, VIII 448 implet et mutavit, XIII 940 f. obstipui dubitoque - inquam decerpsi, XIV 78 f. excipit - incubuit - decipit, ber. 14, 37 abit - relinquit - iacui, fast, VI 703 f. miratur - nescit - sensit dimittit - superbus erat - provocat - pependit.") Dagegen wird XIII 957 wohl mit Unrecht das durch O bezeugte sentit verschmabt. - 2. met. III 322 placuit quae sit sententia quaerere, X 277 sensit, vota quid illa velint, XV 645 darentque, oravere, deum, qui finiat, fast. Il 802 in dextra, qui vetet, ensis erat, VI 487 intumuit Iune, qued educet,2) Diese Eigenthumlichkeit

<sup>1)</sup> Progr. 1893 S. 25.

Vgl. Ebwald z. met. X 172. — Achaliches met. III 39. 74. V 104.
 X 476. 708. XII 74. XIII 912. XIV 286. 608. her. 14, 37. fast. Ii 755 u. sonst.

<sup>3)</sup> Vgl. met. VI 95. VII 95. XI 739. her. 1,39. 3,54. 18(19), 83. fast. I 260. III 105. V 65. 613. trist. III 4, 21. V 1,79. ex P. I 7,48 u. sonst. Dazu

bringt überall, wo der Vers nicht entscheidet, ein bedauerliches Element der Unsicherheit in unsere Textesgestaltung, namentlich da, wo es sich um Conjunctivformen von posse handelt. So steht I 307 frgm. Bern, mit posset gegen possit in O. Dagegen müchte ich einerseits im Widerspruche mit der Vulgata nach O IV 400 (vgl. oben S. 42 zu V 344), V 437, XII 620 posses und VI 390 posses nach N neu einführen, anderseits XII 70 possit mit M (posse N) schreiben, ohne wiederum X 158 posset (nach dignatur) anzutasten. - 3. met. IX 237 recumbis, quam si conviva iaceres, fast. VI 505 quaerit, quae gens foret, ex P. II 9, 53 neve vates foret unicus Orpheus, ingenio terra superba tuo est.1) Diese Beobachtungen lassen sich für die Emendation der schlimmen Stelle VIII 117 verwerthen. Hier haben wir hübsch beisammen die älteste, bisher unerklärte La, exponimur orbe terrarum nobis (- M), den Beginn der Fälschung exponimus orbem t, n. (- N), die mundgerechte, glatte, flache Interpolation der Vulg. obstruzimus orbem t. n. Neuerdings (s. Ehwald Jhb. 1901 II 294) hat P. v. Winterfeld vorgeschlagen exponimur orbae, terrarum nobis ut Crete sola patescat.2) Mir scheint hierin orbae eine ganz ausgezeichnete Restitution der guten Ueberlieferung (denn orbe und orbae ist dasselbe). Zu orbus - ,vaterlos' vgl. fast, III 211. Zu exponimur ohne Zusatz vgl. XIII 46. fast. II 413. III 54. 600. V 466. Das Präsens bedarf kaum der Rechtfertigung, doch sei auf die viel auffälligeren Stellen bei Vahlen Ind. Lect. Ber. 86/87 verwiesen. Soweit ist alles in schönster Ordnung. Aber der Gewinn ginge wieder verloren, wenn man ihn wirklich mit der unglücklichen und unmethodischen Aenderung patescat bezahlen müsste. Nach dem oben bemerkten unterliegt es keinem Zweifel, dass die La. der guten Ueberlieferung pateret buchstäblich richtig ist. Die der schulmässigen Regel widersprechende Consecutio temporum möge man notiren, aber nicht corrigiren.

XIII 769 tutae veniunt que abeuntque carinae. So die durch N gestutzte Vulgata, veniunt ohne que M. Wir können offenbar hier nicht die echte La. durch das Zeugniss von O erweisen, sondern müssen umgekehrt aus der Sachlage schliessen, dass diese, wenn

tritt biswellen noch der Indie, Im abhängigen Satze, ep. Sapph. 4 seires unde movetur opus, her. 7, 53 si nescires, insana quid aequora possunt.

Ygl. met, XV 331. her. 15(18), 71. fast. Il 321. ex P. 1 7, 48.
 So ist nämlich nach brieflicher Mittheilung R. Ehwalds der Schreibfelt dort zu corrigiren.

sie auf anderem Wege festgestellt ist, auch in O gestanden haben wird. Es wird gelehrt, dass die Correlation mit doppeltem que eng verbundene Begriffe als untrennbar und nothwendig zusammengehörig hinatelle. So lesen wir wirklich bei Ovid fraudesque dolique, terque quaterque, divesque miserque, rexque paterque, tempusque locumque, oculique animique, corpusque animusque, refoventque foventque, refluitque fluitque, dantque negantque. Aber auch fas omne nefasque, somno vinoque, dextra laevaque, terra pelagoque, voce manuque, vorat revomitque, dat recipitque, timeo cupioque, redit itque u. a. Das ist der Zwang des Metrums, sagt man. Gut, Aber dann müsste der Dichter da, wo dieser Zwang nicht vorlag, die Correlation bevorzugt, zum mindesten nicht gemieden haben-Nun finden wir proavos atavosque, praeceps amensque, linguis animisque, gemmas aurumque, cantus herbasque, vires annique, egressus introitusque, ventos undasque, Volscos Aequosque, vultus oculosque, latices epulasque, colunt habitantque, annis animisque, dant adimuntque. - doch kein Beispiel der andern Form: veniuntque abeuntoue stande einzig da l Ich schliesse daraus, dass Ovid die ae Correlation') nur als Versfüllsel verwendete, dass M die La. von O und damit das Echte erhalten bat. Zum Ausdruck met. XII 53 veniunt, leve vulous, cuntoue.

XIII 867 laesusque exaestuat acriua ignia. Da M agrius, N acrior liest, so bleibt die La. von O zunächat zweifelhaft: ver-

muthich etwa acrior. Denn es lag nahe, des exquisiten Gebrauch des Adjectiva durch das Adverb zu glossiren. Ueber das pradicative Adjectivum in der Dichtersprache ist oft gehandelt. Dass Ovid gerade den Comparativ gern so setzt, geht hervor aus II 722 quanto splendidier quem cetera sidera fulget Lucifer, VII 747 vie-lentier ignis ad ossa pervenit, rem. 651 torrens solet acrior ire. Ich habe überhaupt kein Beispiel für das Adv. acrius hei Övid gefunden.

<sup>1)</sup> Nicht ganz so consequent ist anschriened Ovid bei Correlation mit dreichem que verfahren. Ich finde zwei vereinzelle Stellen, wo er sie, nicht unter dem Zwange des Merums stehend, navendet: mel. Vil 541 zilniguse agrisque eitigun, XV 122 donne Casturungus aarraque Lavini seides Therinaque ad ostia vonit. An der lettent Steller foordert der Rhyhmus die Correlation. Dieselbe mit vierfachem que habe ich nach der gnien Ueberlieferung herzestellt VII 224 de quarque Ona tatti sq.

<sup>2)</sup> Vgl. z. B. Schäfler Die sogenannten syntaktischen Gräcismen bei den Augusteischen Dichtern, Amberg 1884, S. 57 f.

XIV 34 carmine cum tentum, tentum queque gramine passim. Der Schreibschler carmine — carmine im dreklart sich allerdiags bequem aus der Vulgata, aber verständlich ist er auch, wenn in O gramine — carmine stand. Und dass dem so war, verbürgt uns N. Offenber ist das die naturliche Reithenfolge: erst die Zauberkräuter, dann das Zauberlied. Sie wird denn auch gewöhnlich inne gehalten. V 19.1 34 Aovernals infamie pabula sueis contririt et triist Hecateis carmina misset (chenso 55.), VII 137 neee parum valeant as et data gramina, sarmen auxiliare camit (b. 1941.). XIV 68 nimiumque houtiliter usae viribus herbarum werden sogar die Zauberkräuter als Hauptasche allein genannt, ähnlich XIV 403.1., fast. II 425 pellentibus herbis nee prece nee magico carmine, am. I 41, 39 cantates herbes.

XIV 271 f. dicta acceptaque salute diffudit vultus et reddidit omina") votis. Die hier lediglich auf den g beruhende (in M fehlen die vv. 272-307) Vulg, lässt sich nicht befriedigend erklären. Ehwald z. St. bemerkt: .(durch ihre Freundlichkeit) gab sie uns als Antwort auf die Wünsche, mit denen wir sie begrüssten, günstige Vorzeichen'. Die Begriffe ,durch ihre Freundlichkeit' und ,gunstig' findet er offenbar in diffudit vultus - und das mit Recht. Aber der Ausdruck reddidit oming potis ist sprachlich sehr auffallend und wohl ohne Beispiel; man kann potis bei obiger Erklärung nur als Dativ fassen und erwartet doch einen Ablativ (vgl. fast. IV 833 tonitru dedit omina laevo). Und von was für Wünschen ist eigentlich die Rede? Von denen des Grusses? Aber die sind ja doch schon mit dieta acceptaque salute (271) erledigt, einer Formel, die in gleicher Weise von beiden Theilen gilt und die Gegenseitigkeit betont (vgl. XIV 11). Vielmehr muss 272 einen Vorgang nach der Begrüssung meinen. Ich lese also mit N reddidit omina voce, d. h. durch freundliche Miene (diffudit vultus) und freundliche Worte (voce)

<sup>1)</sup> Daueben natūriich such XV 326 carmen et herbus (tgl. XV 726. mm. Ill 7, 28). Ich küpfe na diese commina ciene Verbesserungevorsching zu son, Ill 12, 13 neoserunt carmina semper. Hier ist semper mit an prosist dubinu murertinglich. Alle Anagaben lassen certe, den Sissen such richtig, aber von der Übertliefernag weit abliegend. Ovid schrieb böchst wahrscheinlich auspe. Vgl. an II 553.

<sup>2)</sup> In N sieht freilich omnia, aber ex corr. van m. 2 (aus omina?). Also selbst, wenn man diese La, in dem prignonien Sinne fassen wollte, über den Leo Culex p. 59 handelt (vgl. met, IX 753. ex P. III 1, 77. Progr. dei Soph.-G. 1893, 11 Anm. 3), k\u00fante sie mit der Yulg, sehwerlich concurrien,

gsh sie uns günstige Vorzeichen. Aehnlich XV 682 praestant et voos et meute favorens. Zum Gebrauche von voet 1384 rumptique seitentie voet (Catull. 64, 140 promissa dedisti voet). Man sieht leicht, dass reddisti hier shgeschwächt im Sinne von desti steht wie XI 608 sanua nee vervo strideres cardine reddit, X 702 proverbis murmura reddunt, VI 308 nee bracchia reddere motus, rem. 437 reddente obscena puella u. a.

XIV 523 f. nec privis os tacuit, quam guttura condidit arber: arbor enim est, necepue licet cognoscere meres. Dem Sinne nach untadelig, aber schlecht bezeugt; denn O hat arbore (arbor N) enim sucepue (chenso die meisten g). Und so ist zu schreiben. Nattriich heists arbore licet cognoscere mores nicht, daran, dass der Hirt überbaupt ein Baum wird, kann man erkennen, wes Geistes Kind er war, sondern daran, dass er gerade dieser Baum, der olesster, wird': die nothwendige Erlauterung und Ergänzung zu arbore und asco giebt also im nachsten Verne olesster und daets amarts. Ucher das prägantes erbores a. Progr. d. Soph. 6, 1857 S. 10.

XIV 594 f. estis, ait, caelesti munere digni, quaeque petis pro quoque petis. Was heisst hier caeleste munus? Dasselbe was ars 1 557 munus habe caelum besagt? Aher an der einzigen Stelle, wo ich dem Ausdruck caeleste munus begegnet bin (XIII 659), hat er eine ganz andere Bedeutung (- die von einem Himmlischen, einem Gotte gewährte Gabe, vgl, ebd, 650), die an unserer Stelle nicht passt (damit stimmen verwandte Ausdrücke wie das häufige Cerealia munera). Wenn Venus (588 f.) ihren Vater bescheiden bittet Aenege mee . . quamvis parvum des . optime . numen, so kann doch die gutige Zusage dieser Bitte füglich nur lauten estis caelesti numine digni, quaeque petis pro quoque petis. Ein caeleste numen erhalt ja Aeneas auch wirklich: Tibullus II 5, 40 f. cum te veneranda Numici unda deum caelo miserit indigetem. Der Ausdruck caeleste numen ist ganz gewöhnlich (I 367. XV 128. fast. VI 23. 251. her. 19. 181; vgl. Vl 331 numen montanum u. a.). Da nun numine auch durch O verburgt wird, so ist schwer begreiflich, warum die Herausgeher das schlecht bezeugte munere bevorzugten. Denn der Einwurf (der übrigens die Vulgsta ganz ebenso treffen wurde), Venus könne aus dem einfachen Grunde des caeleste numen nicht erst für würdig erklärt werden, dass sie es schon besitze, erledigt sich offenbar durch die Erwägung, dass der Ausdruck, auf Venus hezogen, bedeutet ,du verdienst es die Eigenschast einer himmlischen Gottheit für deinen Sohn zu emplangen'. Dass ührigena die La. der Vulgata eine Interpolation im schlimmaten Sinne zei, soll nicht hehauptet werden; Formen von munus und numen werden sehr oft in den Handschriften verwechzeit (Bach z. met. VI 443).

Eines Nachtrages bedürfen meine Ausführungen zu VIII 67 Fleckeisens Jahrh, 1894 S. 778. Beim Nachweis, dass coepta placent parum est zur Rede der Scylla zu ziehen und 67 mecum mit N zu lesen sei, ward unter andern Stellen, die man für die his dahin herrschende Auffassung geltend machen könne, auch IX 517 hoc placet, haec dubiam vicit sententia mentem citirt. Sehr mit Unrecht. Denn dieser Vers gehört zweifellos zur Rede der Byhlis. Der Dichter konnte in eigener Rede schwerlich nach hoc placet mit dem Perfectum vicit fortfahren. Dass ferner derartige reflectirende Zwischenreden ihm durchaus fremd sind, ist a. O. S. 779 dargelegt. Er berichtet auch hier nur die Thatsachen und nimmt dementsprechend ganz correct erst 518, 521-529 das Wort. Endlich das Wichtigste: der Inhalt von 517 ist richtig und verständlich als Ausdruck einer momentan bei Byblis die Oberhand gewinnenden Stimmung, aber als Bestandtheil ohjektiver Erzählung von Thatsachen falsch und mit dem folgenden (523 f.) unvereinhar. Byhlia iat mit nichten schon entschlossen: quid velit ignorat; quidquid factura videtur displicet. Wir hahen also mit 517 Byblis' langes Selbatgespräch zu schliessen. Achnlich sind fast. Il 781 die Worte exitus in dubie est mit Merkel? zur Rede des Tarquinius zu ziehen; die La, der ührigen Ausgaben ist (trotz VI 565, doch vgl. met. XII 522) einfach Unsinn.

Berlin-Pankow.

HUGO MAGNUS.

## LIVIUS UND HORAZ

## DEBER DIE VORGESCHICHTE DES ROEMISCHEN DRAMAS.

Ich habe in meinem Aufsatz über "Varro und die Satire" (in dieser Zeitschr, XXIV 75) das Capitel des Livius VII 2 als ein bestätigendes Beispiel für die sonst mit Sicherheit beobschtete Thatsache verwendet, dass Varro sich in seiner litterarhistorischen Forschung der peripatetisch-slexandrinischen Methode bedient hat. Die Ursprungsgeschichte des römischen Dramss, wie ienes Capitel sie bietet, erwies ich als eine nach peripatetischem Muster aufgestellte Construction und schrieb diese, nsch O. Jahns Vorgange, Varro zu: gleichfalls auf Varro führte ich die in ähnlicher Weise construirte Vorgeschichte des Dramss bei Horsz en. II 1. 139 ff. zurück (S. 81 A.). Was die Urheberschaft Varros angeht, bin ich inzwischen eines besseren belehrt worden. Hendrickson hat in zwei susgezeichneten Abhandlungen in der einen') den Beweis für den Zusammenbang der livisnischen Darstellung mit Aristoteles und der peripstetischen Litterarbistorie vertieft, in der zweiten \*) den sicheren Nachweis geführt, dass weder Livius noch Horaz varronische Lehre wiedergiebt und dass wenigstens die von Horaz vertretene Vorstellung vorvarronisch ist. Ich empfinde nun die Verpflichtung den Gegenstand neu aufzunehmen; nicht weil ich es nöthig fände, das von Hendrickson Bewiesene noch einmsl zu beweisen, sondern weil einige zur Sache gehörige Fragen von Hendrickson theils nicht zu Ende, theils nicht zum richtigen Ende geführt worden sind.

Um zu sehen, dass das Liviuscapitel nicht von Varro herstammt, bedurfte es eines freieren Blickes als Hendricksons Vorgänger bewiesen haben; denn von vornherein war alle Wahrschein-

The dramatic satura and the old comedy at Rome, Amer. Journ. of phil. XV 1 ff.

A pre-Varronian chapter of Roman literary history, Amer. Journ. of phil. XIX 285 ff.

lichkeit für Varro. Es ist etwa in Varros Todesjahr geschrieben und behandelt Dinge, die zu seiner Domane gehörten. Aber die Stelle, die Livius Andronicus hier als Glied in einer Entwickelungsreihe hat, und damit die ganze Construction verträgt sich nicht mit dem was Varro von Andronicus selbst ermittelt und berichtet hatte. So klar und einfach liegt die Sache freilich nicht wie sie Hendrickson erscheint.") dessen Interpretation des Liviuscapitels darunter leidet, dass er es dem Inhalt nach mit Horaz identificirt; darauf komme ich nachher zurück. Livius spricht nicht ausdrücklich von fabulae, die es vor Andronicus gegehen habe. Er spricht nur von Wechselreden in Versen, dann von regelrecht für Gesang und Tanzbewegung componirten saturae. Das Drama erscheint erst mit Andronicus, qui ab saturis ausus est primus arqumento fabulam serere. Wie weit der Urheber dieser Darstellung den saturge einen dramatischen Character hat zuschreiben wollen. wird nicht klar ausgedrückt, aber dass er es überhaupt wollte, ist daraus zu schliessen, dass die saturae zwischen den alternis gesungenen Fescenninen und den fabulae stehn.") Aus dieser Darstellung wurde also Andronicus immer noch als der eigentliche Schöpfer des Dramas in Rom hervorgehen können; aher eben als der Schöpfer eines römischen Dramas, der, von den saturae ausgehend, diese durch Erfindung einer Handlung zum Drama erhoben hat, Varro aber wusste, dass Andronicus zwar Volkabrauch und offentliche Spiele vorfand, aher keine regelmässige Production, an die er anknupfen konnte oder anknupfte, dass er als griechisch Geborner das griechische Drama importirte. Wenn er also sagt (bei Gellius XVII 21, 42); pace cum Poenis facta - primus omnium L. Livius poeta fabulas docere Romae coepit, post Sophochis et Buripidis mortem annis plus fere CLX, post Menandri annis circiter LII. so hat dieses primus omnium allerdings den Sinn, dass er mit etwas ganz Neuem auftrat, und zwar mit der Kunst des Sophokles und Menander, nicht mit einer aus Rudimenten römischen Spiels heraus entwickelten Kunst. So die gleichfalls von Varro stammende Angabe in Ciceros Brutus (73 qui primus fabulam dedit) und Ciceros danach eingerichtete Worte (Tusc. I 3): serius poeti-

<sup>1)</sup> Hendrickson XIX 300.

<sup>2)</sup> Hendrickson XV 13 fesst argumento fabulam serere anders suf: fabula habe es vorher gegeben, nur ohne argumentum. Der Zusammenhang empflehlt, wie mir scheint, diese Erklärung nicht.

cam nes occepiums; sero (gitur a nostris pestas tol cogniti vel recepti. Offenbar ist eine Construction wie die bei Livius vorliegende nicht von der Art, dass Varros Gedanken leicht auf sie geführt werden konsten; aie trigt vielmehr den Stempel einer zurs bereits an die gasphare Darstellungsweise der griechischen Forschung ankuppfenden, aber durch die massgebenden historischen Ermittelungen noch nicht aufgeklaren und befestigten Methode. Die allgemeinen Erwägungen, die en nabe legen an Varro zu denken, dürfen gegen diese Erkenntniss nicht aufkommen.

Noch nüber lag es, bei Horaz einen Zusammenhang mit Varro anzunehmen. Denn wie die Satire I 4 nach Varros Vorgange Lucilius an die alte Komodie anknupft, so ist die Epistel an Augustus voll von Anspielungen auf Varros und der Varronianer ästhetische und kritische Anschauungen (diese Zeitschr. XXIV 80 A.). Aber im polemischen Sinne; die Epistel kämpft mit aller Macht gegen den von Varro stammenden Archaismus; sie kämpft gegen verbreitete, im ungelehrten Publikum heimisch gewordene Tendenzen (clament periisse pudorem cuncti paene patres), sie ruft den Geist der neuen Zeit gegen immer wieder gehörte Schlagworte auf, die freilich aus dem varronischen Kreise rührten. Dazu bedurfte es keiner litterarischen Vorlagen. So gewiss die Tendenz gegen Varro geht, so gewiss geht sie nicht gegen einzelne Bücher, die Horaz hätte zur Hand nehmen müssen um sie zu bekämpfen, sondern gegen die ganze durch die gelehrte und halbgelehrte Arbeit im Publikum genährte Vorliebe für die alten Poeten. Dagegen der Abschnitt v. 139 bis etws 170 ist litterarhistorisch, ein Abriss der Vorgeschichte und Anfangsgeschichte des römischen Dramas, der mit dem Anspruch austritt die Entwickelung zu zeichnen. Nur für diesen Abschuitt ist es wahrscheinlich dass Horaz eine bestimmte Darstellung im Auge gehabt hat; durch die Vergleichung mit anderen Zeugnissen wird es, wie wir sehen werden, noch wahrscheinlicher. Aber es ist kein Anlass mehr, von vornherein an eine varronische Vorlage zu denken.

Die Gegend, aus der die Durstellung stammt, hat Hendrickson nach v. 162 richtig bezeichnet und Kiesslings luterpretation widereit, obwohl seine eigene nicht einwandfrei ist (XIX 293 ff.). Graecia capta ferum victorem cepit et artes intulit agresti Latie; sie horridus ille defluxit numerus Saturnius (156—158): welche Remma XXXI.

Zeit ist gemeint? gewiss aind weder mit victorem cepit noch mit defluxit Saturnius bestimmte Ereignisse bezeichnet, wie die Unterwerfung Tarents oder die Einführung des Hexameters, sondern allgemein die Aufnahme litterarischer Cultur und kunstmässiger Form, sed in longum tamen gevum manserunt hodiegue manent vestigia ruris: serus enim Graecis admovit acumina chartis (159-161): das hängt eng zusammen. Der Römer hat sich nie völlig in litterarischen Dingen civilisirt; dazu hat er zu spät angefangen die griechischen Dichter grundlich vorzunehmen, ein οψιμαθής, serus studiorum. Wann denn? post Punica bella quietus quaerere coepit, quid Sophocles et Thespis et Aeschylus utile ferrent (162.3)1): erst nach den punischen Kriegen (den beiden ersten natürlich: Porphyrio sagt sogar Carthagine iam deleta); es ist kein Zweifel und wegen coepit auch keine Ausflucht: Horaz setzt den Anfang der Beschästigung mit griechischer Poesie, sowie die erste Production (164 temptavit quoque rem, si digne vertere posset) in die Zeit nach dem hannibalischen Kriege. Es ist also auch klar, dass er mit v. 156-159 dieselbe Zeit im Auge batte. Es jat für ihn die Anfangszeit der nach griechischem Muster gestalteten litterarischen Production in Rom; d. h. die Zeit des Livius Andronicus.")

Daraus ergiebt sich unmittelbar: Horaz folgt dem Ansatze des Accius, der inn Jahr 197 v. Chr. die erste Aufführung des Livius legte?); er drückt diesen Ansatz genauer aus, als es Porcius Licinus thut, der auf derselben Vorstellung des Accius fussend (dena Livius sollte 209 nach Rom gekommen sein) die Poesie in Rom Poenico bello secundo beginnen liess.") So that Horaz zwolf Jahre nach Varron Tode.

i) Ich gestebe oicht zu begrelfeo, was Thespis hier soll. A. P. 275 ist von gaoz anderer Art. Horaz kooste doch our voo Tragödieo aprecheo; wie kommt er dazu, eineo Schatten zwischeo Sophokles und Aeschylus zu atellen?

<sup>2)</sup> v. 62 Livi scriptoris ab aevo.

<sup>3)</sup> Plaut. Forsch. 57.

<sup>4)</sup> Pisul Forch, 88; Schoo Rhein Mun, LIV 19 ff. (der dieselbe Combination vortiegt, ohne sich meier Eröstreng zo entsiones): Hendricksoo XIX 200. Was B\u00e4ten Rhein. Mus. LV 121 ff. dageges einwendet, scheitert so dem Zeugolss des Gellios, der (ohne Zweifel nach Varre, was soch B\u00e4tten sicht in Abrede zu stellen acheint) sia Anhang zu \u00e3 42-45 (d. h. zu Varros Augsben \u00fcher Livius ood Naervins, olcht \u00e4ber Neervins zilenju mitthelit: Purctius autem Licitus zerfus poeticam flomae coeptisse dizet; worsos folgt, dess der Zussammenbang bel Porties eine Chronics eine Chronologische, keine Stabettisch-

Das Resultat ist, dass der lahalt von Livius VII 2 nicht varronisch, der von Horaz ep. II 1, 139 ff. vorrarronisch ist. Darum kann auch das Liviuscapitel vorvarronisch ein. Aber Hendricksons Versuch zu beweisen dass das der Fall sei, indem er die beiden Berichte identificirt und beide direct auf Accius Didascalica zurückführt, dieser Versuch ist nicht geglückt; und ich muss mich von hier an von Hendricksons Wege entfernen.

Der Bericht, den Livius mittheilt, enthält folgende Momente der Entwickelung, die ich nicht vermeiden kann hier anzumühren 1):

1) Zu den Spielen des Jahres 390 v. Chr., den ersten fudi szaznici, werden etruskische hadiones verschrieben, die ohne Lied und Spiel zur Flöte tanzen; 2) junge Römer ahmen diese nach, indem sie sugleich nach Art der Fescenninen scherzhafte Wechselreden in Versen improvisien und den Tanz nach dem Liede einrichten, also åpus@atz und ukunne, binzuhuna\*); 3) die Sache kommt in Aufnahme, römische histriones führen satures auf, die aus regelrecht zur Flöte componiten Liedern mit entsprechender Tanzbewegung bestehen; 4) einige Jahre später hat Livius zuerst ein Drams mit richtiger Handlung gedichtet und als Schauspieler\*) die

kritische Angabe ergab; gans anders, als wenn Lucres von Ranius sagt, dass er primus amoonne detaillt en Bisicome persont fronde corenam (Schans S. 19).— Bisitore melas N. 213, doen Satte Mars pinnate grade insulit se bestiesseme in Romali genium forem antiese una beliessem gentem forem bestiesseme in Romali genium forem antiese una beliessem gentem forem Schansturi chen Regriff bildet, die ans gielcher Bedentsagushier sind not im Satte so gestellt, dass das eine zum Verbum, das nodere zum Nomen georgen wirk, wirde leich ber einen Beieg verlangen als für die Verbindung instalt se beliessem. Bier ein paer Stellen: Cleero in Val. 31 to in templum Casterio to — funestum instaltst, Apielium Ent. VII spulstureinbur sess proximum instalti, was mit Unrecht geändert wird. Aber diese Frage trifft je die Seben nicht.

Die Anslyse in dieser Zeitschr. XXIV 76ff., vgi. Hendrickson XV.
 Unrichtig ist, dass der Bericht ,die satura in Analogie zum Satyrspiel setzt'
 (S. 77, berichtigt von Hendrickson S. 7).

<sup>(5. 1),</sup> vertidings von reconstruction 5. 1).

2) aposfala: § 5. 11 inter se, 7 alternis; pipqest: 4 sine imitandorum carminum actu, 5 nec absoni a voce motus erant, vgi. 7 cantu motuque

<sup>3)</sup> Dass dies Erfindung ist (Arist, Intel. 1403) 23 vinzeptevere yng ener der gergepfact of morpreri vin ngeïnen) de Livins Schnimelster war, habe ich S. 78 bemerkt. Ribbeck Gesch. d. r. D. 1<sup>3</sup> 351 wendet dagegen ein: Warmm hätte er mit diesem Alltagaberra nicht bei Geiegenheit der Fesiplen, die künstlerische Thätighelt verhünden können 7 wie dies zu allen Zeiten vor-

Sitte eingeführt, dass ein Sänger die cantica sang und die Schauspieler nur den Dislog sprachen; 5) hiermit ist die Eatwickelung der fabula abgeschlossen, kres vir keurrig gefort, die Burgerschne überlassen sie den Schauspielern und kehren ihrerseits zu den alten Scherzspielen zurück, die später den Namen exodis bekommen und meist hinter den Atellanen aufgeführt werden.) Denn auch die oskische Atellans blieb in den Handen der jungen Romer, und in ihr aufzuterten führte nicht die mit der Schauspielkunst sonst werbunden Atlimie herbei.

Auch Horaz giebt eine Entwickelungsgeschichte, sie verlauft folgendermassen: 1) Beim Erntefest bildete sich die Sitte der Fescenniene aus und bürgerte sieh durch die jahrliche Wiederkehr ein '): improvisirte Wechselreden in Versen,') zu Schimpf und Spott, in bäuerlicher Ausgelassenheit; 2) der harmlose Scherz artete aus, die unschuldig Angegriffenen vereinigten sieh mit den um die offentliche Ordnung Besorgten und es wurde das Gesetz gegen die male carmina erlassen; 3) darauf wurde das Hadliche Spiel wieder harnlos und verstudlich. in Schimof und Soott hörten auf.')

gekommen ist und auch jetst uoch bei Volksachauspleien ohne Anstaud zugelssens wirdt. Deshalb nicht weil bei den Römern die Atimie daraus folgte nud sie weitigktens damals artem ludierem seaenamque totem in probroducebant (Gie, de rep. 19 10). — Bei Livins siud die Vorgänger des Androneus Schauspleier, die such diehten. Androniens ein Dichter der anch soielt.

Hor. 147 tibertas recurrentis accepta per annos, Liv. § 6 accepta itaque res sacques usurpando excitate.
 Hor. 146 versibus alternis opprobria rustica fudit, Liv. 5 inconditis

 <sup>101. 140</sup> versious alternis approbria rustica fudit, Liv. 5 inconditis inter se iocularia fundentes versibus, 7 Fescennino versu similem incompositum temere ac rudem alternis iaciebant.

<sup>4) 154</sup> vertere modum, formidine fustis ad bene dicendum delectandumque redacti, d. h. Gegensatz zo opprobrie rustica v. 146, Hendrickson XV 23 bezieht das nicht mit Recht suf die litterarische Komödle, die römische wie.

4) Die griechische Litteratur kommt herein, das Altlatinische (als Typus der Saturnier) verschwindet, die Römer ergreifen selber Tragödie und Komödie.

Zwischen beiden Berichten besteht eine auffallende Achnlückeit, die sich nicht nur in einzelnen Ausdrücken wie den angemerkten zeigt, sondern vor allem in der gemeinsamen Tendenz, der Ankußpfung an Volkährauch und Festsitte. Es ist gans deutlich, dass der eine wie der andere Bericht in Anlehaung an die griechischen Vergeschichten des Dramas entstanden ist. Damit at aber die Achnlichkeit zu Ende; auch die übereinstimmenden Wendungen erklären sich aus der gemeinsamen Methode. Sohald man die Verschiedenbeiten ins Auge fasst, ergieht sich dass die beiden Darstellungen in den Hupptpunkten auseinander gehn.

Erstens: Livius schaltet das Griechische aus. Die ganze Entwickelung ist italisch: Etrusker, römische Jugend, römische Schauspieler, Livius einer von diesen, nehen ihm der etruskische Flötenspieler, endlich die oskische Atellans. Bei Horat daggen ist die griechische Einwirkung das entscheidende Moment der ganzen Darstellung. Es ist möglich, dass Livius selber das griechische Element verschleiern wollte. Wie sein Bericht vorliegt, unterscheidet er sich hierdurch wesentlich von dem des Horat; und ehenso wesentlich, um das nachzutragen, von den Anschauungen Varros.

Zweitens: die livianische Darstellung geht in zwei parallelen Linien, die heide von den etruskischen ludiones ausgehn. Einmal die ludiones, die histriones, Livius ala erster der entwickelten Kunst: zum andern die jungen Romer als Nachahmer der budiones, die exodia mit der Atellana. Diese beiden Linien verlaufen ungebrochen. Die horazische Darstellung heateht aus zwei Fäden. deren zweiter an das Ende des ersten angeknüpft wird. Zuerst rein romische Entwickelung: Erntefest, Fescenninen, Entartung, Beschränkung. Milderung der Sitte; sodann die damit gar nicht zusammenhängende Einführung der griechischen Tragödie und Komodie. Diese treten auf als Gegensstz zum Einheimischen, sie vertreiben die herkommliche Bauernpoesie. Hier ist nicht durchgehende Entwickelung von primitiven Kunstanfängen zur Kunst, sondern Cultur nach der Uncultur: auch hier völlige Verschiedenheit des leitenden Gedankens; auch hier die historisch richtigere Grundanschauung bei Horaz.

Drittens: Horaz kennt zwar als einheimisches Rudiment des Dramas nur ein lustiges Spiel, das eine Zeit lang aggressiv geworden war: aber dann behandelt er, nach dem allgemeinen Bericht über das Eindringen des Griechischen, zuerst die Tragodie und sondert von ihr die Komödie. Livius dagegen stellt die Geschichte des Dramas in der Weise dar, dass nicht ein Wort auf die Tragodie bezogen werden muss. Das Ganze könnte, wie es ist, in einen Tractat πεοὶ χωμωδίας umgesetzt werden. Nur soll man darum nicht meinen, dass der Urheher der livisnischen Construction sich grade an einen solchen Tractat angelehnt habe.")

Viertens: für Horazens Darstellung der Vorgeschichte ist die Betonung des polemischen Grundzuges der Fescenninen charakteristisch, die mit ländlichem Spott begannen und zu unerträglichen persoulichen Angriffen ausarteten, so dass Gesetze dagegen nothig wurden: die Strafbestimmung der XII Tafeln gegen die mala carmina (sat. Il 1, 82) tritt in deutliche Parallele zu den attischen Psephismen περί του μη ονομαστί κωμφόειν. Dies ist eine Construction, die in der That vollig in Anlehnung an die peripatetisch-alexandrinische Darstellung von der Geschichte der Komödie gemacht ist, wie sie uns in vielen Brechungen in den Tractaten πεοί χωμωδίας vorliegt: ländliche Sitte, diese recipirt und auf der Bühne entwickelt, persönliche Angriffe, deren gesetzliche Beschränkung. Entwickelung zur (uéan und) véa. Aber bei Horaz ist die Anwendung lediglich auf die Vorgeschichte gemacht, von der litterarischen Entwickelung ist noch gar nicht die Rede.1) Während so für die horazische Darstellung dasselhe Motiv bestimmend ist, das jene Tractate beherrscht,3) fehlt bei Livius ganz der Hinweis auf das polemische Element. Er kennt nur die allmähliche Entwickelung der primitiven Form zu einer vollkommenen Kunstform: das heisst, das Motiv der livianischen Darstellung ist das der aristotelischen Poetik, wie es in den historischen Sätzen des 4. und 5. Capitels erscheint: πολλάς μεταβολάς μεταβαλούσα ή τραγωδία ξπαύσατο, έπει έσχε την αύτης φύσιν, und entsprechend die Komodie.4) Hierdurch treten die heiden Berichte

t) Ueber die Zurückführung von Tragodle und Komodie auf eineu gemeinsamen Ursprung vgl. Kaibel Abh, der Gött, Ges. il 4 S. 14. 44. 2) Oben S. 68 Anm. 4.

<sup>3)</sup> Diese Zeitschr. XXIV 73f.

<sup>4)</sup> Da ist die laußiser idea erwähnt, aber auch das ersetzt Livius durch

in entschiedener Weise auseinander und es ist nicht etwa stathaft, ') Livius aus Horza und Horza sus Livius, wie zwei Excerptoren derselben Vorlage, zu ergänzen. Vielmehr sind die massagebenden Gesichtspunkte, denen beide folgen, verschieden, zwar
beide peripateitsich, aber in der philologischen Behandlung des
Gegenstandes längst gesondert: der eine ist rein historisch, wie er
in der Poetik erscheint; der andere ursprünglich theoretisch, als
Kennzeichen der alten Komodie im Gegensstz zur neuen, aber wegen
dieses Gegensstzes, der einen Fortschritt bedeutet, als Motiv einer
Entwickelungsgeschichte verwendbar und verwendet.

Fünstens: die livianische Darstellung geht von den städtischen Festen aus und bleibt städtisch, die horazische von den ländlichen und bleibt ländlich; ja die vestigia ruris sind ihm unvertilgbar. Bei Livius sind es die ludi scaenici des Jahres 390 und ihre Einbürgerung, bei Horaz das Erntefest und seine jährliche Wiederkehr; bei Horaz die Fescenninen, bei Livius ein Fescenning versu simile: bei Horaz die Bauern mit ihren Knechten und Frauen, bei Livius die jungen Bürgersöhne. Dieser Gegensatz von Stadt und Land tritt in der von Aristoteles zurückgewiesenen Herleitung der κωμωδία von κώμη hervor (poet, 1448° 38). Da diese Etymologie in den Ursprungsgeschichten der Komödie trotz Aristoteles die eigentlich herrschende wurde,2) so waltet in diesen die Vorstellung von dem ländlichen Ursprung der Komödie vor; und zwar theils in der Weise, dass die Entstehung des Schelt- und Rugeliedes auf die Dörfer verlegt wird.") theils durch die Anknupfung an Wein- und Kornernte,4) wie auch die gemeinsame Ruckführung der Tragodie und Komodie auf rogywola in der Regel die Weinlese voraussetzt.") Dies ist also ganz die Anschauung, in der Horaz steht, d. h. die in der griechischen Lit-

ab saturis, ohne dass den saturas polemischer Charakter beigelegt worden wäre. Hendricksons Folgerung XV 10 kann Ich nicht mitmachen.

<sup>1)</sup> Wie Ich in dieser Zeitschr. XXIV 81 Anm. meinte.

<sup>2)</sup> Kaibel Abh. d. Gott. Ges. II 4 S. 43 ff.

<sup>3)</sup> Besonders παρέ κωμφδίας IV, Kaibel Com. Fragm. p. 12.

Etym. M. τραγωβία (Ksibel Com. Fragm. p. 16): ή δὲ κωμωβία ώνομάσθη έπειδή πρότερον κατά κώμας έλεγον αὐτὰ ἐν ταῖ: ἐορταῖς τοῦ Διονέσου καὶ τῆς Δήμητρος.

Et. M. (vor. Anm.) v. 9, Athen. II 40<sup>2</sup>, Euanthius p. 62, 1, auch Diomedes p. 57, 136 (bel Kalbel C. F.).

terachistorie herrschend gewordene.) Dagegen tritt in der livianischen Construction auch hier deutlich das Bestreben hervor, die ganze Entwickelung vom Ursprung an als specifisch römisch erscheinen zu lassen, ausgegangen von einem durch etruskischen Einfluss, der in religiösen Dingen zugestanden war, besonders gestalteten römischen Sühnefest.

Es ist, wie ich meine, volkkommen bewiesen, dass Livius und horza, was die Herkunft ihrer Berichte nageht, nichts mit einander gemein haben. Wir haben zuvor gesehen, dass beide Berichte unvarronisch sind, aber dass nur Horza nachweislich vorvarrosische Anschauung vorträgt. Der Hauptvertreter der falschen Chronologie des ältesten römischen Dramss, der gegen den Varros Wildreigung sich halte richten müssen, war freilich Accius. Aber daraus folgt keineswegs (was Hendrickson folgert, XIX 303 ff.), dass Horzz, als er die Geschichte des Dramss berühren wollte, dies Horzz, sie er die Geschichte des Dramss berühren wollte, der Didascalica des Accius zur Hand genommen habe. Das war nicht der litterarische Kreis, in den Horzz sich zu begeben liebte. Es folgt daraus nur, und dies sit das wichtigste was wir in diesem



<sup>1)</sup> In den Scholien zu Dionyaius Thrax (p. 12 K.) wird die Uebertragung der auf den Dörfern entstandenen Komödie in die Stadt angedentet: Blantopevol tives yempyol napa tan nolitan tan Adning - natiosan in ti πόλει uni - - περιώντες περί τας αγυιάς ατέ. Aus dem 4. Tractat περί κωμφδίας (Kaibel ib.) erkennt man die ältere Fassung, die noch von der richtigen Auffassung bestimmt ist, dass die naums oder dripos zusammen die πόλις bilden: τὸ παλαιὸν οἱ ἐν ταῖς κάμαις άδικούμενοι παρά τῶν πολιτων νυπτός απήρχοντο παρά τον δήμον έκεινον ένθα ο άδικήσας ήν dann wird die Sitte recipirt als χρήσιμον τη πόλει. Nun besitzen wir ein Referat über Varros Darstellung, bei Diomedes de poem, IX 2 (p. 57 K.): comoedia dieta and rav xapav (xapar enim appellantur pagi, id est conventicula rusticorum): ilaque inventus Attica, ut ait Varro, circum vicos ire solila fuerat et quaestus sui causa hoc genus carminis pronuntiabat; aut certe a ludis vicinalibus: nam posteaquam ex ogris Athenas commigratum est et hi ludi instituti sunt, sicut flomae compitalicii, ad canendum prodibant et ab urbana xwen xal obj comoedia dieta est u. s. w. Hier finden wir zweierlei was für diesen Zusammenhang interessant ist. Erstens hat Varro (dem dies Ganze ohne Zweifel gehört) attische ludi vicinales mit den römischen compitaticii parallelisirt; darauf werde ich unten zurückkommen. Zweitens versucht er dieselbe Ansgleichung von Stadt und Land wie der Dionysinsscholiast, wahrscheinlich beide nach älterem Vorgang. Auch von dieser Selte angesehen sondern sich Horaz wie Livius von Varro. -Donat de fab. V 6 in vicos et compila ex omnibus locis - veniebant trifft cher mit π. κωμ. IV zusammen (oben S. 71).

ganzen Zusammenhang erfahren, dass die Resultate von Varnos Forschung, die durch Atticus' Vermittelung in Cioeros Brutus, Tusculanen und Cato maior erscheinen, immer mit polemischer Spitze gegen die herrschenden Irrthumer, dass diese Resultate ein Jahrzehnt nach Varros Tode noch nicht in das allgemeine Bewustisein der römischen Bildungskreise übergegangen waren.

Wir pflegen nas wohl die Wirkung von Varros gelehrten Buchern zu hreit vorzustellen. Sie waren für Gelehrte wie Verrins Flaccus und Hygin, für Liehhaber wie Nepos und Atticus, für solche, die sich eines Stoffes für ihre besonderen Zwecke bemüchtigen wollten, wie Vergil; der allgemeinen Bildung standen sie fern, bis nach der Wiedererweckung der varronischen Litteratur durch Probus diese von neuem in das Gentrum der gelehrten Arbeit irat und nus allmäblich, je mehr die Zeitneigung archisistien wurde, ein sehr beschränktes Quantum varronischen Gutes zum gemeinen Bildungszut wurde.

Horaz brauchte sich vielleicht, als er jene Uebersicht in sein Gedicht aufnahm, überhaupt nicht an eine litterarische Quelle zu wenden, sondern konnte sich auf das verlassen was er fürher in Schulbüchern gelesen hatte. Wenn wir aber fragen, wo der Gebildete diese Diage im Zusammenhang las, so werden wir sagen müssen: bei den Annaliente. Desfür liefert uns ehen Livius den Beweis. Livius zeigt uns auch durch seine Behandlung des anti-quarischen Stoffes, dass die Annalen, selbst in der durch ihn erreichten Vollendung, im alten Geleise hlieben und sich durch Varros Forschung nicht, wie es Dionys gethan hat, beirren liessen. Wenigstens wird es sich im allgemeinen so verbalten. Was die Notizen von litterarhistorischem Interesse anlangt, die in Livius' Erzählung verwöhen sind, so nötligt uns der Zusammenhang, ihre chronologische Beschaffenbeit etwas näher zu prüfen.

Die Annalen, die in der Generation vor Livius gelesse wurden, standen gewiss unter dem Einfluss der ihrerzeit in populärer Form und doch mit Autorität vorgetragenen Anschauungen des Accius. So wissen wir, dass Valerius Antias die ersten scenischen Spiele ins Jahr 563/191 legte?): das geht mit einer Confusion auf Accius' Ansstz zurück. Der Bericht des Livius VII 2 unterbricht den graden Gang der Erzählung und wird dementsprechend

<sup>1)</sup> Livius XXXVI 36, 4, vgl. Madvig opusc. acad. I 82, Headrickson XIX 201.

eingeführt und abgeschlossen, d. h. als Einlage gekennzeichnet. Da er aber als nichtvarronisch erkannt ist, hesteht gar kein Anlass mehr, ihn als eine Einlage des Livius in den Zusammenhang seiner annalistischen Vorlage zu betrachten; ebensowohl kann Livius die Einlage bei seinem Annalisten vorgefunden haben. Dies ist in der That das wahrscheinliche. Denn wenn Livius nach einem grammatischen oder sonst gelehrten oder auf neuere Untersuchungen gegründeten Buch gegriffen hätte, so würde es doch vermuthlich ein varronisches oder von Varro abhängiges gewesen sein. Livius zeigt sich in seiner litterarischen Chronologie nicht unherührt von Varros Forschung. Er hatte den richtigen Ansatz für die erste Aufführung des Livius Andronicus.") Zu den budi Romani von 557/197 hat er nicht den falschen Ansatz des Accius, dagegen eine Mittheilung an die sich dieser upmittelbar anschliessen konnte.3) Zu 563/191 notirt er die falsche Angahe des Valerius Antias (oben S. 73 A. 1).3)

Wenn man diese drei Punkte ins Auge fasst und danach die chronologische Vorstellung prüft, die dem Capitel VII 2 zu Grunde liegt, so findet man, dass (ganz anders als bei Horaz) die Zeit des Livius Andronicus im Unklaren gelassen ist; post aliquot annis hat Livina die neue Einrichtung getroffen; es ist aber kein Zeitpunkt angegeben, von dem aus die aliquot anni zu rechnen waren. Das Anfangsiahr (364/390) ist natürlich nicht gemeint. denn nach diesem ist eine Entwickelung in mehreren Phasen erzählt (eine davon & 6: accepta res saepiusque usurpando excitata). Wenn man den varronischen Ansatz nimmt, den Livius etwa 10 Bücher weiter befolgt hat, ao kommen für die Zeit zwischen den ersten ludi scaenici und der ersten Aufführung des Andronicus 124 Jahre heraus; das trifft ungefähr mit dem Eindruck zusammen, den die Erzählung erweckt und zu erwecken bestimmt ist. Aber ausdrücklich gesagt hat es Livius nicht, d. h. er hat das chronologische Gefüge verwischt, aber nichts aufgenommen,

<sup>1)</sup> Cassiodor a, 515 (Chron, min. II t28 Mommsen) his cons. ludis Romanis primum tragoedia et comoedia a L. Livio ad scaenam data.

XXXIII 25, 1 ludi Romani — in circo scaenaque — magnificentius quam alias facti.

a) Ferner XXIV 43, 7 (540/214) ludos scaenicos per quadriduum eo anno primum factos aò curulibus aedilibus memoriae proditur; XXXIV 54, 3 (560/194) Megalesia ludos scaenicos — aediles curules primi feoerunt.

was dem varronischen Ansatz des ersten Aufführungsjahres des Andronicus direct widerspricht. So hat er vielleicht zu 557/197 nur den Ansatz des Accius fortgelassen.

En ist deutlich, dass Livius das chronologische Grundschema der lude zoenier nach var one Ermitelung hat susgleichen wollen, ohne gradezu Partei zu ergreifen; vielleicht hat er sich zu 514/240 darüber geäussert; im Uchrigen ist er um die Sache herumgegangen, nirgenda deutlicher als in VII 2-7)

Es steht hieranch fest, dass Livius sich mit der varronischen Chronologie des Dramas bekannt gemacht hat; keineswege dass er Varro studirt hat. Das wahrscheinlichste ist, dass er sich aus einem Buch wie es Atticus' annalis war orientirt hat, nach Ciceros Exempel. Da fand er die wichtigsten Daten, aber nicht die origines scenici: die hat er nach seiner annalistischen Vorlage gegeben.

Von Varros Werk de scaenicis originibus müssen wir uns nun freilich eine andere Vorstellung machen, als wir es zu thun geneigt waren, so lange der Bericht des Livius als Reflex der varronischen Darstellung gelten konnte. Es ist kein Grund mehr anzunehmen, dass Varro die Vorgeschichte des römischen Dramas in der Weise ienes Berichtes construirt habe.2) Wohl aber hat er die Ansätze dramatischen Spiels, die an ludi verschiedener Art, in alter Sitte und gottesdienstlichen Gebräuchen, zu beobachten waren, verfolgt und zwar ohne Zweifel in derselben Tendenz, die in der griechischen Litterarhistorie seit Aristoteles' Hinweis auf die ααλλικά und ihr Verhältnisa zur Komödie lebendig war. Unter den wenigen Fragmenten des Werkes\*) finden sich deutliche Spuren, dass von den ludi saeculares (frg. 1, 2), den Lupercalien (3, 11), den compitales (7, aus dem dritten Buch) und einem Ceresfeste (6) die Rede war; frg. 1-3 gehören ins erste Buch, 6 und 11 sind ohne Buchzahl üherliefert.

Einen Schritt weiter führt die Erwähnung der compitales, wenn wir mit ihr die varronischen Etymologien von χωμφοθα bei Diomedes vergleichen, in die ein Stück der dramatischen originas in Attika eingelegt ist (ausgeschriehen oben S. 72). Dort

Hendricksons Zweifel XIX 292 und 302, ob Livins einmst die falsche und einmal die richtige Ansicht vertrete, ist unberechtigt.

<sup>2)</sup> Plaut, Forsch. 64.

<sup>3)</sup> Cichorins in den Comment. Ribbeck. 417 ff.

heisst es, in Alhen seien hudi vicinales eingerichtet worden sieut. Romae compitalizii: bei diesen wurden die Gestinge aufgeführt (ad canendum prodibant), aus denen die Komödie hervorgegangen ist. Wenn diese Stelle nicht direct eine Erörterung der zeantiei orines reproducirt, so enthilt sie doch gewiss einen auch dort ausgeführten Gedankengang. Auch in den Tractaten des Euanthius und Donat sind ohne Zweifel, wenn man das Horzaische und dan direct aus griechischen Tractaten Stammende abzieht, Nachklänge aus Varros origines nachzuweisen. Ich erwähne hier nur Donat V 2 comediate a more antiquo didae, quie in vicit huitummedi carmina intito agebantur apud Graces, ut in Italia compitalicits indersis.

Ich darf es nicht unterlassen, als ein Resultat dieser Untersuchung hervorzuheben, dass es für die 'dramatische satura' nun kein Zeugniss mehr giebt das man auf Varro zurückführen dürfte, Dadurch gewinnt der Umstand erhöhtes Gewicht, dass in dem Abschnitt des Diomedes über die satura (S. 485 K., in Kaibels Com. Fragm. S. 55), der ohne Zweifel auf Varro zurückgeht, 1) Ennius der älteste Vertreter der satura ist. Es ist aber blosse Willkur, den Namen der 'dramatischen' satura von dem der lucilischen zu trennen. Oder wie lässt es sich sprachlich hegrunden, dass die satura 'das Spiel der saturi' sei? Schon dadurch ist eine solche Auffassung ausgeschlossen, dass in dem livianischen Bericht (dem einzigen) die satura nicht als die den Fescenninen ähnliche Improvisation der iuventus erscheint, sondern die histriones führen auf impletas modis saturas descripto iam ad tibicinem cantu motuque congruenti; es sind die auf die iocularia folgenden ersten kunstmässigen Versuche.2) Dass sie dramatischen Charakter hatten, wird nicht deutlich gesagt, deutlich aber, dass das im eigentlichen Sinne Dramatische erst mit Livius beginnt (oben S. 67). Die Möglichkeit, dass der Urheber der litterarhistorischen Construction für seine satura den Namen der ennianischen angewendet bat, wächst hierdurch und ihre historische Gewähr wird noch geringer als sie war.3)

<sup>1)</sup> Diese Zeitschr, XXIV 69 ff.

<sup>2)</sup> S. besonders Hendrickson XV 7ff.

<sup>3)</sup> Warmm Atta und Pomponius den Titel aufure anwendeten, wässten wir wenn wir die Siddes hittet; aber zo gut man im Leben die Schüssel, die Warst, den combiniten Antrag aufure nannte, zo gut Ennius und dann Lucilius ihre vermischten Geldelte, zo gut konnte eine togats oder Atellans einmail diesen Titel erhalten. Naevius 'aufura (Festas, 257) war gewiss, wie die Worte zeigen, nicht dremallich.

Varro hat die lucilische satura aus der alten Komödie hergeleitet (diese Zeitschr. XXIV). Hendrickson hat (XV 11), von dieser Combination ausgehend, die litterarhistorische Erfindung der dramatischen satura daraus zu erklären gesucht, dass die dovala. die Komödie mit polemischem Charakter, in ihrer vorausgesetzten römischen Erscheinungsform den Namen der lucilischen satura erhalten habe. Diese Erklärung ist deshalb nicht statthaft, weil in der Darstellung bei Livius, wie oben ausgeführt, nichts von polemischem Charakter der satura zu finden ist. Nun hat aber Hendrickson zur Stütze seiner Ansicht den Abschnitt des Euanthius herangezogen (S. 13 ff.), in dem die satyra als mittlere Gattung zwischen der agyala und vea aufgeführt ist. Ich kann über diesen Bericht nicht anders urtheilen als vordem (in dieser Zeitschr. XXIV 72). Was wir bei Euanthius lesen (11 3-6, p. 63 bei Kaibel, p. 16 Wessner) ist nichts als die Reproduction eines Tractates περί χωμφόίας, vermischt mit römischem Stoffe varronischen und horazischen Ursprungs; eine Vermischung, die von Missverständniss ausgeht und zu Missverständniss geführt hat. Hier ist satura die Komodie, in der die Bürger ohne Namen verspottet werden; Lucilius habe diese Gattung zuerst als poesis behandelt (primus novo conscripsit modo: dahei ist als sein Vorganger Ennius gedacht). Diese Einordnung der Satire in die Geschichte der Komodie ist dadurch erklärt, dass Varro (und Horaz) die Satire auf die Komodie zurückgeführt hatte: der Verfasser des Tractats kannte von Lucilius nur den Namen und hatte überhaupt nur abgeleitete Ueberlieferung. Es bedarf, um diese Verwirrung zu lösen. nicht der Annahme, dass die 'dramatische satura' des Livius mit im Spiele gewesen sei.

Göttingen.

FRIEDRICH LEO.

## NOTE SUR UNE INSCRIPTION DE MAGNÉSIE.

L'inscription de Magnésie n° 105°), qui contient la sentence rendue par les Magnètes, lorsqu'ils interriarent en qualité d'arbitres entre les villes d'Itanos et d'Hiérapyina, est l'une des perles de l'admirable recueil qui fait tant d'honneur à la science et à la conscience de M. Otto Kern et de ses collaborateurs. Par malheur, à partir de la 1.60, ce document si précieux est déplorablement mutié. L'elier babes wir hier kûnfiger Emendation besonders viel abrig lassen müssen', disait M. von Wilamowitz. Les 'emendatores' out mis jusqu'à présent beaucoup de discrétion à répondre à cette univatation. Il me semble pourlant qu'il est possible de rétabilir la partie du texte comprise entre les 1.73 et 94 un peu plus exactement que n'à fait le premier éditeur, et que le 'tenor orationis' se laisse la ressaisir assez facilement et suivre sans trop d'interruptions.

Voici les lectures et les suppléments de M. Kera:

L. 73. έτε (Φ)άβιον — — — — | . x]al διὰ λευχωμάτων ἄεινα τὰς ἐνιανόσος εἰχεν τῶν τε[τσιμέν]ων διοι[χ]ςσεις. Γποὸς δὲ τοῖς [\*\*elρημένοις καὶ δι΄ αὐτών ὧν αἴ τε λοιταὶ πόλεις καὶ ἀντὶ οἰ ἐι ἐιρανίσενοι γεγράς ποι περὶ τῆς Γποὸδοβληλωμένην γρίφον εὐσύνοπτον ήμεξν ὑπήρχεν τὸ καὶ τὴν Γποὸδοβληλωμένην γρίφον Αείκτην — | εἰκαὶ [Υποίων καὶ ἀπακτεισχῆσθαι ὑπ' αὐτῶν καὶ διὰ τῆς τῶν φιλοι[ν ...] και τι ποιείς — — | ... σίας καὶ μέχει τοῦ συσταίνος ὁ Κρήτη πολέμου ὧν ἀνσμπησιν... . Εποιούς σ — — — Εκρίτη πολέμου ὧν ἀνσμπησιν... . Εποιούς σ — — — Εκρίτη πολέμου ὧν ἀνσμπησιν... . Εποιούς σ — — — Εκρίτη πολέμου ὧν άνσμπησιν... . Εποιούς το — — Εκρίτη πολέμου ὧν άνσμπησιν... . Εποιούς το — — Εκρίτη πολέμου δια ἀνσμπησιν... . Εποιούς το μένο το καριστέθεν γιε το Αναρτεί επο το Κρίτη και μένο το Εκρίτη του Κιαρόν εὐσόντιον καθότι το παρατεθέν γιε διάγραμμα περί έχεν Ιτστί [Νοίν — — ] στεί Ιλαντες ε Ιπισολήν δεσά-έχεν Γιστί [Νοίν — — ] στεί Ιλαντες ε Ιπισολήν δεσά-

<sup>1)</sup> O. Kern, Inschr. von Magnesis am Macander, nr. 105, p. 95 et sqq.; Dittenberger, Sylloge, n. 929 (où l'on tronve joints l'un à l'antre l'exemplaire d'Itanos et celoi de Magnésiel. Cf. Wilamowitz. Gôtt gel. Anz. 1900. p. 586.

φησαν ότι έπὶ τὴν νῆσον αὐτῶν τὴν [καλου]μ[έ]νην Δεύκ[ην --- | ..... x al φανερον ποιούντες και διά τού τοιούτου τρόπου . . . . . . εχον άλλας τα - - - - - - | . . . . Ιτ[α]νίων [τ]ε συνπαφόντων έπὶ τῆς κρίσεως Ίεραπύτ[ν]ιοι σ ...... ο ήμεν τ -- -- | ..... πρὸς ἐαυ[τ]οὺς πρότερον ὑπὸ Γορτυνίων ἐπιστολήν δι' ή[ς] ....λ.γα ----- - | \*..... προνοούμενοι Γορτύνιοι τοῦ χατὰ Ιτανίους συμφέρον[τος έ]λυσ[α]ν αὐτο[ὺς ..]οις -- - | ... τή]ν νήσον αὐτῶν τὴν Δεύκην γίνονται ὡς κυριεύσοντος ......  $\lambda$  ...  $\eta$   $\dot{\epsilon}$   $\pi\iota\sigma\tauo\lambda[\dot{\eta}$  ---- | ..... $\dot{\nu}$  $\pi$   $\dot{\sigma}$   $\dot{\sigma}$   $\dot{\sigma}$   $\dot{\sigma}$   $\dot{\sigma}$   $\dot{\sigma}$   $\dot{\sigma}$ άντιλογίας, έκρίναμεν δέ καὶ αὐτῆς λα..λγγ καταχωρίσαι ---- - - | 'Top turlar of xopuor xal a molic Irarlar τοῖς κόρμοις καὶ [τ]ᾶι πόλ[ι] χαίρεν · πεπεισμ[ένοι ----.. δεβόήλωκεν ότι οἱ Πραίσιοι οἰκονομόνται περὶ τᾶς Λεύκας ώς [δαμοπ] garlaς γενομ[ένας - - - | ..... έχρίναμεν ύμεν έπιμελίως οποστείλαι ύμεν καλώς ......ης έν τῷ χωρίω -- -- | ..επ ... σην θέμενοι παρώρων τε εί χρείαν έχετε έν τὸ χωρίο[ν .....] ἀπεσταλμ — — — — — ... τούτων φίλων τω τε βασιλεί και αυτοίς υμίν [δι]ά [πα]ν $t\hat{o}[\varsigma \hat{\epsilon}\pi\iota\mu\epsilon]\lambda\hat{o}\check{\nu}\mu\epsilon\nuo\iota x[\alpha]\hat{\iota} \hat{o}[\pi\omega\varsigma ---|.\epsilon...\tau\tilde{\phi}$   $\tau\epsilon$   $\beta\alpha\sigma\iota$ λεί και τοις τω βασιλέως φίλοις και συμμάγοις. Επί - τάς χώρ ας αμφισβη τουμένης | . . αύ τοὶ καὶ φάσκοντες την νήσον ξαυτών είναι προγονικήν κτλ.

Voici les restitutions<sup>1</sup>), — incomplètes et, pour une bonne part, incertaines —, que je me risque à proposer, après m'être longuement aidé, pour révier le texte, d'un estampage et d'une photographie, que je dois à l'amicale obligeance de M. le Prof. Winnefeld:

διμέ τε [π.]λειόν[ων έτερων χορματισμών (!) κ]αὶ διά Μπκυμάτων δέτεν τα δι καιαίσως διέγε τῶν τε[ταγμέν]ων δια[κ]ήσεις, [ποδς δὲ τοῖς περο]\*ειρ[ημένοις καὶ δι ἀτῶν ὧν αὶ τε λοιπαὶ πόλιες καὶ αὐτοὶ δὲ [τε[ραπ]όννιοι γρεφάρ[αι περεί τῆς [ποδοδ]δηλωμένης νήσοι τόὐνονονον ήμεὶν ὑπίρενε τὸ καὶ τὴν [ποροδεδηλωμένην νήσ|ον περογονική ν [ελνα] [τα κόν καὶ διακατασχήσδαν ἐπ΄ ἀτῶν καὶ διά τῆς τῶν ηλίω] [καὶ πολον καὶ διακατασχήσδαν ἐπ΄ ἀτῶν καὶ διά τῆς τῶν ηλίω] [καὶ ξενίνο καὶ διακατασχήσδαν ἐπ΄ ἀτῶν καὶ διά τῆς τῶν ηλίω]

i) il importe de remarquer que, dans cette inscription, le nombre des lettres à la ligne est très variable; il flotte entre 70 et 95. Le plus souvent, les lignes comptent environ 80 lettres.

αθ τών καίλης προνοίας μέχρι της πειριπετ είας (?) καλ μέχρι του συστάντος έν Κρήτη πολέμου, ων άνα ..... χά ρεν έπεμνήσθημεν έν τη προεκθέσει Εγνωμίεν γαρ την του βασιλέως Πτολεμαίου προστασίαν καὶ [ωμολογημέν]ην παρά τοῦ χοιν οῦ Κρηταιέων | \*\* παρ' ω ν Ελαβον εὐδόχησιν, χαθότι τὸ παρατεθέν ήμιν διάγραμ μα περι είχεν, Ιτάν [ ο [ ι, έπεὶ αὐτοῖς άπο στεί λαντες επιστολήν διεσάφησαν ότι επί την νήσον αύτών την [καλου]μ[έ]νην Λεύκ[ην Πραίσιοι μέλλουσιν | έπέργεσ θαι, φανερόν ποιούντες και διά του τοιούτου τρόπου --- άλλας τὰς π|όλεις (?) - - | . . Γο] στυνίων [δ] ε συνπαρόντων έπὶ τῆς κρίσεως Ίεραπυτ[ν]ίοις, [παρετίθεντ]ο ήμιν Ίτά-[νιοι ἀποστα λείσαν] πρὸς έαυ[τ]οὺς πρότερον ὑπὸ Γορτυνίων ἐπιστολήν, δι' ή[ς ἔκδη λ[ο]ν α[πασιν έγίνετο ότι | " ἐπιμελώς] προνοούμενοι Γορτύνιοι του κατά Ιτανίους συμφέρον τος έμήplugaly aurolic Hoales love, out | nepl rily visor aurais rily Λεύκην γίνονται ώς κυριεύσοντ[ε]ς. άνεγνώσθη τ ε ή ξπιστολί ή καὶ ἀντεγράφη, γενομένης ὑπ' οὐδενὸς ἀντιλογίας, ἐκρίναμεν δὲ καὶ αὐτῆς [ἀντίγραφον] καταχωρίσαι [τὸ ὑπογεγραμμένον ] ,Γ ορτυνίων οι κόρμοι και ά πόλις Ιτανίων τοις κόρμοις και [τ]αι πόλ[ι] γαίρεν' πεπεισμένοι ύπ' ανδρός τινος | ός δεδ]ίλωκεν ότι οί Πραίσιοι οίκονομόνται περί τάς Λεύκας ώσ τε, στ ρατίας γενομένας, χρατήσαι αὐ τας, τάδε εκρίναμεν ύμιν anogrethat tuer xading [notigere r. ]c er zij zwolip [---- ......... θέμενοι, παροφών(τές) τε εί χρείαν έχετε εί[ς] το χωρίον έ[πεταδείω]». γεγράφ[αμεν ουν ύμιν, καίπερ όν των τούτων φίλων, τῷ τε βασιλεί καὶ αὐτοίς ὑμίν [δι]α [πα]ντό[ς ἐπιμε]λούμενοι (?) κ[α]ὶ βω[λόμενοι ἀεὶ χαρί]ζε[σθ]α[ι] τῷ τε βασιλεί καὶ τοίς τῶ βασιλέως φίλοις. Ιεραπύτ[νιοι] δ[έ έτι τή]ς αμφισβη[τ]ήσ[εως άντε|χόμεν]οι καί φάσκοντες την νησον ξαυτών είναι προγονικήν κτλ.

L. 73. Kern: ατε [Φ]άβιον —, lecture qui ne peut éridemment être conservée. Quoi qu'il sit semblé à M. Dittenberger
(Sylloge, 929, not. 62), il ne saurait être ici question du légat
romain Q. Fabius, nommé à la l. 46. Entre ἀπεδείχν[νχο7] et ατε,
il γ a place, comme on le voit par l'estampage, pour les deux lettres
dt, et l'estampage autories pleiement la correction [π]λεσον ——
L. 75. Noter les mots καὶ αὐτοὶ δὰ ἔε[ραπ]ύτνιοι, qui justifient,
contre les critiques de Dittenberger (Syll. 929, not. 50), la lecture
de Kern à la 1. 36: δ τε αὐτοῖ ἐτος ἐτος ἐτος τος ἐτος ἐτος

l' Προκείσες

xxl. - L. 77. La fin de cette ligne offre de grandes difficultés de lecture. Après φίλω[ν], le supplément [ατ] των semble autorisé par la présence probable ou certaine des lettres ruy sur l'estampage. Viennent ensuite les deux lettres xa, bien lisibles l'une et l'autre; mais je ne suis pas très sûr de ce que j'ai cru déchiffrer, non sans beaucoup d'effort, à droite de ces lettres. M. Kern lisait τίποιεισ, d'où l'on ne peut tirer aucuu sens. - L. 78. La première lettre conservée à gauche semble, d'après l'estampage, être Je me hâte d'ailleurs de déclarer que le supplément [negemer]elag n'est proposé ici qu'à titre d'essai. Après ava-, vide d'environ 6 ou 7 lettres, puis le groupe PIN bien apparent sur l'estampage; je déchiffre ensuite assez aisément ἐπεμνήσθ -.. Pour la restitution en to προεκθέσει, qui, du reste, est douteuse, cf. l. 9 et 26. Le pléonasme ανα μνήσεως χά ριν έπεμνήσθημεν serait si choquant que je ne puis me résoudre à le basarder; je ne sais quel est le mot qui commence par ava. - L. 80, Cf. iGlus. III 254, l. 27, οù le mot διάγραμμα designe pareillement un acte émanant du Κοινον Κοηταιέων. A la fin de la ligne, Ιτάγ[ι]o[ι] et non Tray[ί]ω[ν]. - L. 81-82. J'avais d'abord songé à un supplément tel que βοηθείας έκα|νης δέοντ αι, mais l'estampage laisse voir nettement, avant qu, une lettre ronde qui ne neut être qu'nn 3. Pour la fin de la l. 82, l'estampage donne peu de chose; la lecture exov du premier éditeur m'inspire les plus grands doutes, et je ne sais que faire des mots allag rag nobeig?], déjà en partie retrouvés par M. Kern. Le sens parait être celui-ci: par la démarche qu'ils ont faite auprès du Korror Kontacéur, les Itaniens ont montré clairement que c'est avec l'agrément de toutes les villes crétoises (moins, bien entendu, Praisos) qu'ils étaient maîtres de Leuké. - L. 83. Au début de la ligne, M. Kern écrit: 'Ir [α] ν lων [τ]ε συνπαρόντων κτλ., ce qui rend inintelligible tout le passage qui suit; la restitution Io of viw ne peut faire doute; le o et l' v ont laissé sur l'estampage des traces bien visibles. Pour les συνπαρόντες, cf. l. 1; 61-62 (où il faut restituer: συνπαρό ντες Ιτανίοις παρήσαν). A l'extrémité droite de la ligne, je lis sur l'estampage ετα, là où M. Kern note seulement un τ. -L. 85. Il y a place suffisante pour le supplément ¿µr, v | v q | a | v après συμφέρον τος; il est d'ailleurs possible que la leçon έμην νον doive être préférée. La ligne se terminerait, selon M. Kern, par les trois lettres ous; l'o me semble extrêmement douteux et je Hermes XXXIX.

n'hésite guère à le remplacer par un a.1) - L. 86. Kern: xuetsugorroc. Mais de l'examen de l'estampage il résulte que l'avant-dernière lettre n'est certainement pas un o. Après xuotsugorrisic. lacune d'une dizaine de lettres; je ne vois pas le trait vertical (ε, Kern) que M. Kern signale devant ή ἐπιστολή; en revanche, je crois, à cette place, reconnaître un s. Mes suppléments ανεγνώσθη et αντεγράφη ne prétendent naturellement qu'à la vraisemblance, - L, 86. Pour l'expression ytyrea au mept re, cf, Schweigh., Polyb, Lexik, p. 464 (s. v. nepl, 5); Krebs, Die Praposit, bei Polyb. 102, etc. - L. 87. Entre auxoc et xaraywolaat. il y a juste place pour le mot avrlypagoy; je crois retrouver sur l'estampage des traces de l' a initial (à, Kern) et du p. - L. 88. La seconde et la troisième lettre du mot l'oprovier se lisent encore sur l'estampage. - L. 89. An lieu de dofre, orlourlas verouséras], peut-être conviendrait-il d'écrire de, lémistipartes yeroniéras, xxl. La graphie στρατίας ne devait pas se trouver dans l'original de la lettre des Gortyniens; elle est imputable soit au copiste de cette lettre, soit au Ispicide de Magnésie (cf., entre autres exemples d'itacisme, Inachr. Magn. 98, l. 53: 100 a. l. 25. 44). - L. 90. Il faut surement rétablir, au milieu de cette ligne, la formule xaluc moieir, d'un usage constant dans le style épistolaire: cf. Ad. Wilhelm, Jahreshefte, 1900, 43-44; Inschr. Magn. 67 (lettre des Knossiens aux Magnètes), l. 5. Avant er vo zwolw, M. Kern croit lire les deux lettres ng; sur l'estampage, la lettre qui précède le \u03c3 est tout-à-fait indistincte; je ne sais s'il faut suppléer rôle ou rale (ou rale), et, dans cette incertitude, je ne me sens pas l'audace de proposer une restitution pour le fin de cette ligne, - L. 91, Kern: . . en . . . gny 9éusyou; l'estampage ne me montre, avant Séperot, qu'un y précédé d'une barre droite (¿?); ce passage demeure pour moi à l'état de locus desperatus. Ce qui vient ensuite ne laisse pas d'être aussi fort embarrassant. M. Kern écrit: παρώρων τε, que l'estampage permet de corriger en παρορων τε, mais παρορων τε n'a pas de sens. Je ne donte guère que le lapicide, induit en erreur par la pré-

<sup>3) [</sup>Ayant examiné à nouveau l'estampage et la photographie que l'ai entre les mains, je doute même de la présence sur la pierre des lettres se; peut-être est-ll loisible de restituer: sufépios[ay (ou sufopos) airolfs nage. Agmaslow Sri art, supplément qui serait assurément préférable à celui que l'is torquosé dans le texte.]

sence de la copule re, n'ait omis de graver la désinence reç, et je me fais peu de scrupule de rétablir le participe παρορών(τες). Le malheur, seulement, est que le verbe παροράω n'est pas du tout celui qu'on attendrait ici : c'est προσρώντες que paraît réclamer le contexte.') Je me demande dès lors si le lapicide ne s'est point rendu coupable d'une nouvelle étourderie et n'a pas substitué par mégarde nao à noo: la présence fréquente, dans l'inscription, du verbe παρορέω (cf. l. 11-12; 28-29; 50) rendrait assez bien raison de cette bévue. Au lieu de en so zwolo[v], il faut lire certainement el[c] ou e[c]. Après ywolo[v], traces d' e, puis un vide de 8 lettres environ, et les traces d'un y: d'où le supplément |πεταθείω|γ. A la fin de la ligne, je lis sur l'estampage: γεyeard .- L. 92. Les willor des Cortyniens dont il est ici parlé sont naturellement les Praisioi. Je dois dire que le mot léneus lovueros demeure à mes veux fort suspect. A la fin de ligne, après x[a]t, je distingue assez netiement la haste et la boucle inférieure d'un B; la lettre ronde qui suit peut être un o ou un w. - L. 93. La cinquième lettre, à partir du début de la ligne, est certainement un a, ce qui paratt justifier le supplément xaplico Sat. li n'est peut-être pas indifférent de noter que la formule Bulóuevos vaniliandas und se rencontre très fréquemment dans les lettres et décrets des villes crétoises, relatifs à l'aquilla de Tées, Après milore, il n'y a pas à douter de la lecture lepareir[viot] diel. La lettre des Gortyniens se terminait donc avec le mot quiloic. A la fin de la ligne, je lis sans difficulté -ς αμφισβη . ησ. -L. 94, à gauche: Kern lit sot; je ne puis distinguer que ot. Le supplément [arreyouer]os est du à mon collègue Ph. E. Legrand.")

li est vrai que παροφάω s'emploie queiquefois — rarement — à peu près de la même manière que δνοράω (cf. Herodot, I 37; 38), et peut, à la rigueur, signifier 'remarquer, observer'; mais, en ce cas, le verbe se construit avec dens régimes, l'un au datif, l'autre à l'accusatif.

<sup>2)</sup> Pespère avoir d'ici peu le loisir d'étudier les parties de l'inaccipiton, qui précèdent et miveux ceile que l'ai axanisée sujeardissel, le me borne, pour l'instant, à noter les corrections autrantes: L. 70. Il faut probablément suppléer d'arrepopties d'ai qu'evir. 1. 11. denarcològiq; 1. 72. denarcològiq; 1. 70. dena

Lyon.

## CHRONOLOGISCHE UND HISTORISCHE BEITRÄGE ZUR GRIECHISCHEN GESCHICHTE DER JAHRE 370—364 v. Chr.<sup>(1)</sup>

Kürzlich hat H. Swohoda den bekannten Process behandelt. der in Thehen gegen Epaminondas, Pelopidas und ihre Collegen nach ihrer Rückkehr von dem grossen peloponnesischen Winterfeldzuge des Jahres 370/69 v. Chr. geführt ward ). Nach den Berichten der alten Historiker\*) wurden damals die höotischen Feldherren wegen Ueberschreitung ihrer Amtzeit angeklagt, eines Vergehens, das nach dem Gesetz mit Todesstrafe hedroht war. Swohoda aucht nun nachzuweisen, dass die Anklage anders gelautet habe. pämlich auf Ungehorsam. Die höotische Gemeinde habe ihren Bootarchen aufgegehen, in Lakedamon nicht einzurücken, und da es trotzdem geschehen, Rechenschaft von ihnen verlangt. Denn eine Ueherschreitung der Amtzeit liegt nach Swohoda nicht vor. da ja Epaminondas auch zur Zeit des Processes Böotarch war und als solcher noch in demselhen Jahre 369 v. Chr. die zweite thebanische Expedition in den Peloponnes führte, also zwei Jahre nacheinander, 370 und 369 v. Chr., sich im Amte befand. Er hat also, als er nach Ahlauf des Jahres 370 v. Chr., im Felde verblieh. das Gesetz nicht verletzt und kann nicht dafür zur Rechenschaft gezogen sein.

Diese Ausführungen Swobodas unterliegen allerlei Bedenken. Sie widerstreiten, von andern Einwänden abgesehen'), vor allem unserer unverdächtigen und einstimmigen Ueherlieferung, in der

fortsetzung der Bd. XXXIV dieser Zeitschr, veröffentlichten Beiträge zur Geschichte des arkadischen Bundea,

<sup>2)</sup> Rhein. Mus. N. F. 55, 460 ff.

<sup>3)</sup> Piutarch Pelopid. 25. apophth. Epamin. p. 194A. Appian Syr. 41. Aelian var. hiat. XIII 42. Cornei. Nepos, Epamin. 7, 3. Pausan. IX 14, 5. 7.

<sup>4)</sup> Swoboda nimmt nur auf Epaminondas und Pelopidas Rücksieht, nicht auf ihre Collegen. Auch halte ich es für unwahrscheinlich, dass die Thebaner ihren Feldherren die supponirte Instruction mitgegeben haben soitten.

sie auch sonst keine Stutze finden. Xenophon, der den Process der Böotarchen nicht erwähnt, erzählt wohl, dass die Thebsner Bedenken getragen hätten, in Lakedamon einzurücken, aher nicht mit Rücksicht auf eine entgegenstehende Instruction der Thebaner, sondern wegen der Schwierigkeit des Unternehmens und aus Respect vor den spartanischen Waffen.1) Auch lässt sich nicht absehen, weshalb unsere Quellen den Gegenstand der Anklage geandert haben sollten, welche politische oder rhetorische Absicht sie hei einer solchen Vertauschung der Motive geleitet haben sollte. Trotzdem haben sich J. Beloch ") und nach ihm neuerdings E. Meyer\*) an Swoboda angeschlossen, zugleich aher eine andere Auskunft versucht. Sie werfen den erwähnten Feldherrnprocess mit der Anklage zusammen, die Epaminondas nach dem zweiten peloponnesischen Feldzuge zu erfshren hatte,4) Es ist ein etwas gewaltsames Mittel, zu dem sie greisen; denn bei dieser Anklage handelt es sich nur um Epaminondas, nicht um alle betheiligten Böotarchen, wie hei der Rückkehr aus dem ersten Feldzuge. Epaminondas wird wegen verrätherischer Schonung des Feindes angeklagt, nicht wegen Ueberschreitung seiner Amtzeit, endlich wird bei der späteren Gelegenheit Epaminondas verurtheilt, während der frühere Process mit Freisprechung endigt. Es ist slso bei den beiden Processen ungefähr alles verschieden, und ihre Vereinigung, wie sie die genannten Gelehrten vornehmen, ist nicht zu empfehlen.

Gleichwohl läsat sich nicht leugnen, dass die Schwierigkeiten, die den Ausführungen Swoboda's und seiner Nachfolger zu Grunde liegen und zu den erwähnten Hypothesen geführt haben, wirklich vorhanden sind. In Währlieit ist es sehr auffallend, dass Epaminondas und seine Collegen 369 v. Chr. wegen Ucherschreitung ihrer Amtzeit angeklagt worden sind, wenn sie in diesem Jahre Bootarchen waren. Und dieses betrachten Swoboda wie Beloch und Meyer wenigstens für Epaminondas als eine unanfechthare Thatsache. Mit allen heutigen listorikern, soweit sie mir bekannt sind, nehmen sei nach dem Vorgange von Siverar's na, dass der

Xenoph, Bett. VI 5, 24 f.
 Griech, Gesch, II 266.

<sup>3)</sup> Geschichte des Alterth. 5, 436.

<sup>4)</sup> Diodor XV 72.

G. R. Sievers, Geschichte Griechentands vom Ende des peloponnesischen Krieges bis zur Schlacht bei Mantinea S. 277 ff. 395.

zweite peloponnesische Feldzug, den Epaminondas führte, dem Jahra 369 v. Chr. angebort. Ich halte jedoch die Sieverssche Zeitbestimmung für irrig. Gerade der Feldherrsprocess zeigt uns, dass die Angeklagten, Epaminondas und Collegen, in diesem Jahr nicht Bootarchen waren ), dass also die zweite thebanische Expedition in den Peloponnes erst ins nachste Jahr 368 v. Chr. zu setzen ist. Dies wird zugleich durch alle übrigen Nachrichten und Zeugnisse, wie ich mich schon seit längerer Zeit überzeugt habe, vollauf bestätigt und soll im Folgenden näher begründet werden. Dabei müssen, wie es die Sache mit sich bringt, auch die anschliessenden Ereignisse berührt werden; neben den peloponneschen Dingen kommen die gleichzeitigen Kriegsläufte in Thessalien in Betracht und schliesslich auch der Tyrann Dionysios, der sich mehrmals in die hellenischen Wirren der Zeit einmischte.

Die bier zu entwickelnde Chronologie ist in der Hauptsache chon früher von Clinton in seinen Fasti Hellenici und vorher von Dodwell in der Chronologie Xenophonies vorgetragen worden. 7 Ich habe also nichts Neues mitzutheilen. Wenn ich es trotzdem unternehme, diese altere Rechnung ausfchricht zu begründen, so geschiebt es, weil sie, wie gesagt, von den neueren Historikern fast ohne Ausnahme verschmäht wird, und zwar nicht nur bei uns in Deutschland; auch die Engländer von Grote bis Bury haben ihre Landsleute im Stiche gelassen und sich an Sierers angeschlossen.\*) Es ist also nicht überfüßseig, die ältere Chronologie durch ihre eingehendere Begründung wieder zu Ebren zu bringen.

Unare Quellen lassen dabei viel zu wünschen übrig. Wenn Zenophon ein Thukydides gewesen wäre und die Ereignisse Jahr für Jahr, nach Sommer und Winter erzählt hätte, so würden ernste chronologische Schwierigkeiten überhaupt nicht entstanden sein. Aber er giebt nur wenige Zeitbestimmungen und ist vor allem unvollständig, berichtet nur, was er für besonders wichtig oder

Sievers S. 277 hat sich dieser Folgerung nicht entziehen können; um ihre chronologischen Wirkungen aufsubehen, greift er zur Auskunft, dass Epsminondes nicht Böstarch gewesen sei, sondern in ausserordentlichem Anftrage das Heer über den ishmos geführt habe.

<sup>2)</sup> S. 71 ff. (hinter Bd. 3 der Oxforder Xenophon-Ausgabe von 1700). Mit Verguügen folgt man den präcisen und kluren Ausführungen Dodwells, dessen kalendarische Irrthümer für unsere Sache ohne Belang sind.

<sup>3)</sup> Thirlwall, Grotes Vorgänger, folgt der Clintonschen Rechnung History of Greece 5, 144 ff.

lehrreich hält, in erster Linie Kriegsthaten, während er das Uebrige verschweigt oder nur andeutet. Er hevorzugt den Peloponnes, von den Thebanern spricht er möglichst wenig, von den Seeunternehmungen der Zeit gar nicht. Wie es nicht anders sein kann. erzählt er durchweg nach der Zeitfolge, doch giebt er Einzelnes, wie die Geschichte der Pheräischen Tyrannen, des Euphron von Sikvon und der Phliasier, in Excursen oder Einlagen vorgreifend oder nachholend.1) Bei allen Mängeln jedoch ist er unser ältester, bester Autor und verdient eindringliche, sorgfältige Betrachtung und Auslegung. Zu seiner Erganzung dienen die jungeren Autoren, vor allem Plutarch und Diodor, die in letzter Hand auf dieselbe Quelle zurückzugehen scheinen, in zweiter Reihe Cornelius Nepos, Pausanias und allerlei versprengte Notizen. Von den genannten ist Plutarch der beste, aber auf chronologische Genauigkeit kommt es ihm nicht an, auch beschränkt er sich, nach den Gesetzen seiner Biographie, suf dasjenige, was seinen Helden, hier Pelopidas, angeht; er giebt immer nur einen Theil der ihm vorliegenden Ueberlieferung wieder. Seine Biographie des Epaminondas, die zur Erganzung dienen konnte, ist leider verloren; nur dürftige Reste davon liegen theils bei Pausanias, theils in den Apophthegmensammlungen vor.2) Diodor ist vollständiger: zugleich weist er gemass der Anlage seines Werkes jedes Ereigniss einem bestimmten Jahr zu. Doch ist bekanntlich die anscheinend genaue chronelogische Gliederung bei ihm nur da zuverlässig, wo sie auf chronographischer Ueberlieferung beruht, sonst willkürlich und ohne Gewähr. Chronologischen Werth hat er also nur durch die Reihenfolge und Ordnung, worin er nach seinen Quellen die Dinge erzählt, und durch einzelne chronographische Daten. Sonst ist von chronographischer Ueberlieferung nur wenig erhalten. Das Marmor Parium ist leider sehr fragmentarisch und nicht immer zuverlässig.\*) Auch was uns Pausanias und der Scholiast zu Aeschines') hieten,

t) Xenoph. Hellen. VI 1; 4, 27ff. VII 2f.

Wilamowitz, Commentariolum grammaticum I (Index lectionum von Greifswald, Winder 1879/80) p. 11. Auch Appian Syr. 41 wird auf Platarch zurückgehn.

Die neueste Ausgabe von Hiller v. Gärtringen Inscript. Graecae XII
 1 n. 444.

<sup>4)</sup> Man nimmt wohl an, dass der Scholinst Atthiden benutzt habe. Das kann sein, bedarf aber noch näherer Untersuchung. Freyer (Leipziger Studien zur class, Philol. V 237ff.) hat zunächst nur die Benutzung der Lexikographen

ist recht verschiedenen Werthes. Bei diesem Stande der Überlieferung ist es dann kein Wunder, dass hier unter den Historikern manche chronologische Zweifel hestehen. Manches Ereigniss lässt sich nur innerhalb hestimmter Grenzen festlegen. Doch glaube ich, dass bei genauer, eindringlicher Betrachtung der überlieferten Thatsachen die chronologische Bestimmung in den Hauptutgen sicher festgestellt werden kann. Zuerst soll uns der zweite peloponnesische Feldung der Thebaner beschäftigen, der für alles nachfolgende von entscheidender Bedeutung ist.

Die peloponnesischen Ereignisse von 369-367 v. Chr.

Dass die Schlacht bei Leuktra unter dem attischen Archon Phrasikleides Olymp. 102, 2 im Monat Hekatombaion, also etwa Juli 371 v. Chr. geschlagen ward, ist sicher bezeugt. Die Schlacht und ihr Jahr gehören zu den Marksteinen der Chronologie, und schon Eratosthenes hat sie in seinen Kanon aufgenommen.') Ebenso gut bezeugt ist, dass Iason von Pherä kurz vor dem nächstfolgenden Pythienfeste starh\*), das August oder September 370 v. Chr. begangen ward. Darauf folgt der erste Zug der Thebaner in den Peloponnes, bei dem Lakonien verheert und Messene wieder hergestellt ward. Dieser Feldzug ward im Winter unternommen ), und es wird nicht bezweifelt und kann nicht hezweifelt werden, dass dies der Winter 370/69 v. Chr. ist, in welches Jahr (Olymp. 102, 3) Pausanias die Grundung Messenes setzt.') Zeit wie Dauer des Feldzuges waren ungewöhnlich; er dehnte sich his ins Frühighr 369 v. Chr. hinein aus. Die thebanischen Böotarchen, Epaminondas und Collegen, überschritten ihre Amtzeit um vier Monate 1); sie kehrten also, da das thebanische Amtsjahr um das Wintersolstiz beginnt"), erst Ende April oder gar Anfang Mai 369 v. Chr. in die Heimath zurück. In der That hatten sie vielerlei Geschäfte auszurichten, den Angriff

constatirt, die ihrerseits manches aus den Atthiden haben. Damit ist die Frage aber noch nicht erledigt.

Eratosthenea bei Clemens Alex, Strom. I § 138 p. 145 S. 402 P. Schon im Marmor Parlam z.. 84 eracheint das Datum. Vgl. Plutarch Agesil. 28 und sonstige Zengoisse bei Clinton, Faal, Hell. II unter 371 v. Chr.

<sup>2)</sup> Xenoph, Hell, VI 4, 29,

<sup>3)</sup> Xenoph, Hell. VI 5, 20, 50.

<sup>. 4)</sup> Pausan, IV 27, 9.

<sup>5)</sup> Pintarch Pelop. 25.

<sup>6)</sup> Plutarch a, O. Xenoph, Hell, V 4, 4.

auf Sparta und die Verheerung Lakoniens von einem Eude his zum andern, die Gründung Messenes, die Einrichtung und Befestigung des arkadischen Bundes und noch manches andere dazu. Man kann die Gesammtdauer des Feldzuges getrost auf fünf Monate berechene.<sup>1)</sup>

Nach der Heimkehr hatten die thebanischen Peldherren zunachat die Anklage wegen Ueberschreitung ihrer Amtzeit zu bestehen, woraus sich, wie schon bemerkt ward, ergiebt, dass die
Angeklagten für das Jahr 369 v. Chr. nicht zu Böodarchen gewählt
waren.) Wahrscheinlich hat der Auszug im Winter vor den
Wahlen stattgefunden, und jedenfalls müssen zur Zeit des erwähnten Processes andere Böotarchen im Amte gewesen sein. Die
Angeklagten hatten sich jeder einzeln der Reihn each zu verantworten, zuletzt Epaminondas.) Wenn wir die gesetzlichen Formen
des Gerichtaverfahrens in Erwägung zichen, die Einleitung, die
Fristen u. s. w., so darf bis zur Freisprechung aller Angeklagten
wohl ein Monat gerechnet werden. Der Process wird also jedenfalls bis in den Mai hinzein gedauert habet.

Der zweite peloponnesische Feldzug des Epaminondas folgt auf den Feldherrnprocess, kann sich aber nicht unmittelhar an

1) Aus Appins Syr, 41 könnte min sogar schliessers, dass die Bönterhen 6 Monste von Bjune sbwesend waren. Anf die einzelnen Begebenheiten lisst sich diese Zeit nicht bestimmt vertheilen. Plutarch Agesill, 32 nerehent anf die Verwöniung Listoniens 3 Monste, Diodor XV 65 sur die Gröndung Messense und verwandte Geschäfte Si Tage. Zu beschten ist diehe, VI 5, 50) and dass schoe het Berers Lekonien früher verliess (knoph, Heil. VI 5, 50) and dass schoe während der Aufenthalten in Feindesland vermuthich manches sindere, insonderbeit die Gründung Bessense, riefeligt oder vorbereitet ward. Während die Verbündeten in Lakonien stunden, erfolgte dies Bilfagesuch der Systatear na die Athener and der Auszug des jahlfartets. Er kum nach einigem Aufenthalt bis Arksidien und zog sich zurück, is die Thebener Lakonien stimmten. Die seigt, wie lange die Verbändeten dent verweilten. Kenophon Heil, VI 5, 33 ff. Wahrscheinlich haben sich die Thebaner, anschem sie Lakonien verloren batten, in Messene und Arksdien noch eine zeitlang sufgehalten und sind nicht unmittelber von Lakonien nach Hause gezogen.

2) Dies ist sieo das zweite Jahr, in dem Pelopidas nicht Böotarch war, das erste ist 371 v. Chr. Sonst hat er von 378—384 v. Chr. das Amt aljährlich inne gehabt; Plut, Pelop. 34. Von dieser Seite steht sieo nichts im Wege, das böotische Ehrenderzet für den Karthager Nobes ins Jahr 369 v. Chr. zu setzen U. Köhler in dieser Zeitschr. XXIV 639.

3) Plutarch Pelop. 25. Apophth. 194 A und die S. 84 A. 3 citlrten Stellen.

ihn angeschlossen haben. Zunächst ging dem neuen Kriege ein Bundniss der Spartauer und Bundesgenossen mit den Athenern voran, das in Athen verhandelt und abgeschlossen ward, und zwar, wie Xenophon sagt, τω έστέρω έτει, im nachsten Jahre nach der Rückkehr der Thebaner vom ersten peloponnesischen Zuge.1) Da Xenophon nur selten derartige Ausdrücke brauchi2), so lässt sich eine genaue Zeitbeatimmung daraus nicht ableiten; man kann überseizen "im nächsten Jahre", aber auch "ein Jahr später', was nicht immer gleichbedeutend ist.") Jedenfalls muss der unbefangene Leser den Eindruck gewinnen, dass Xenophon hier einen Einschnitt macht, dass sich das Folgende nicht unmittelbar an das vorher Erzählte anschliessen kann oder ihm gar parallel läuft. Die Bündnissverhandlungen in Athen können daher frühestens in den Sommer 369 v. Chr. gesetzt werden, fallen aber wahrscheinlich erst in den Winter 369/8 v. Chr., etwa gegen das Frühighr hin 1), nicht zu lange vor der Eröffnung des

Xenophon Hell. VII 1,1. Vgl. Diodor XV 67, wo das Bündniss ebenso nach der Rückkehr der Thebaner abgeschlossen wird, gleichzeitig etwa mit dem Angriff der Arkader auf Pellene ond dem ersten Feldzug des Pelopidaa nach Thessalien.

<sup>2)</sup> Xeoophon pliegt den Jahreswechsel nicht anzuzeigen, wir wissen daber auch nicht, nach weichen Jahren er rechnett und oh er überhappt nich darin eine Regel gesetzt hat. Er hat, wie natürlich, dan durch die Jahreszeiten in Sommer und Winlers, Kriegs- und Rubezeit getheilte Jahr, notirt nicht selten den Beginn des Frühjahrs und der Kriegaseti, aber ung elegentlich, und wann seine Jahre anfangen, weiss niemand. Stellen wie: III 2, 25. IV 5, 2 V 4, 26. 63 beweisen nichts.

<sup>3)</sup> vợ ὑστέρφ Fras findet sich Hell, VII 2, 10 in der Bedentung im Jahr daranch, oder çai Jahr spiter, ebenson wie V, 4, τὰ grögeðræ Fras. jim Jahr aurout, eln Jahr fether'. Wesentlich noderer Art sind die Stellen 6a, 1, and 2. Buch, wo mit ver ÿ δ érasiers i ress oder shinkle in in Jahres-wechsel angezeigt wird (12, 1, 3, 1, 6, 1, 11, 10, 3, 11). Diese Stellen sind net Aussahme der spiteren chronographischen Interpolation verdichtig. Sievers S, 275 gieht das τῷ ἐστέρφ Fras richtig wieder (chenso Beloch, Die stitche Pollik 190), gerith wher dadurch mit sich selbst in Würterpruch. Nach Grote, Hist. of Gr. X 12 (csp. 79) bedeutet der Xenophonitsche Ausdruck das Jahr, das mit dem Fröhling 39 v. Chr. hegiant. A as fich it das möglich, aber sicht wahrscheinlich, weil secho das vorber Erzählte, die Rückker der Thebaner, ins Frühjähr 309 v. Chr. Mill. U. Köhler, Athen, Mith. 112 setti den Abschluss des stüsch-spartnaisches Bündaisses in den Witters 270(9) v. Chr., was mit, Xenophon in keiner Weise las Einklung gebrecht werden kann.

<sup>4)</sup> τῷ δοτέρφ έτας kann in diesem Falle mit ,ein Jahr apater nbersetzt werden.

zweiten pelopounesischen Feldzuges der Thehaner, zu dem das Bundniss die Vorbereitung bildet. Denn die attische Hulfe wird nachgesucht, um dem bevorstehenden Angriffe Thehens zu begegnen. Die Thebaner, von ihren peloponnesischen Verbundeten angerufen 1), hatten vor, die früheren Erfolge zu vervollständigen und die nord-peloponnesischen Gemeinden, die noch zu Sparta hielten, Korinth, Sikyon, Phlius, Epidauros u. s. w. auf ihre Seite zu hringen. Ihre Absichten waren, wie sich von selbst versteht, nicht verhorgen geblieben2) und veranlassten die Spartaner und Bundesgenossen zur Gegenwehr, und dazu suchte man den Beistand Athens nach. Die Ereignisse lehren weiter, dass hei den Verhandlungen in Athen zugleich über die Kriegführung das Nähere verahredet ward.2) Korinth ward als Stützpunkt der Verbündeten bestimmt; dort nahmen die athenischen Hülfstruppen unter Chahrias Stellung, dorthin wurden auch die Spartaner dirigirt'), und zwar müssen sie, da der Landweg durch Elis, Arkadien und Argos versperrt war, vielleicht mit Beihülfe der Athener auf dem Seewege dahin gelangt sein, woraus man zugleich ersehen kann, dass ein Angriff der Thehaner auf Sparta damals nicht hefürchtet ward; sonst würden die Spartaner wohl alle Leute zu Hause behalten haben. Zu den spartanischen Bundesgenossen gehört ferner Dionysios von Syrakus; er sendet seine Hülfstruppen, die im Verlaufe des Feldzuges eintrafen, chenfalls nach Korinth. Dies setzt nicht minder eine bestimmte Verahredung voraus, die wir uns etwa gleichzeitig mit den Verhandlungen in Athen denken können. Wir sehen also deutlich, dass die Absichten der Thehaner längere Zeit vor ihrem Aufbruch bekannt waren, dass die Spartaner und ihre peloponnesischen Verbündeten die Holfe der Athener und des Dionysios erbaten und Zeit genug hatten, sich zur Vertheidigung auf den bevorstehenden Angriff einzurichten.

<sup>1)</sup> Diodor XV 68.

<sup>2)</sup> Ausser den Röstungen werden auch Unterhandlungen erfolgt sein, unt etwa Korinth, Sikyou n. s.w., wo es ohne Zweifel thebanische Parteien gab, zum gültichen Anschluss zu bewegen.

<sup>3)</sup> Xenophon VII 1 führt nur einen Pnnet der Verhandlungen näher sus, wie nämisch der Oberbefehl zwischen Athen nud Sparta wechseln soll, aber er deutet an, dass auch anderes zur Sprache kam. τὰ μὸν οῦν ἄλλα σχαδόν τι συναμολόγηται sagt der Redner, Prokles a. 0. § 2.

<sup>4)</sup> Xen. Hell. VII 1, 15.

Der Verlauf des Feldzuges ist dann in Kurze folgender1): Die Spartaner und ihre Verbündelen sammeln sich in und bei Korinth und suchen in einer befestigten Stellung auf den Eselsbergen ("Overa oon) den Thebanern den Eintritt zu wehren. Jedoch Epaminondas bricht durch und vereinigt sich mit seinen peloponnesischen Verbündeten. Er wendet sich gegen Sikvon und Pellene und gewinnt wenigstens Sikyon, dann zieht er gegen Epidauros, dessen Gebiet verheert wird. Es folgen die Kampfe um Korinth, die Ankunst der dionysischen Hülfstruppen und der Abzug des thebanisch-peloponnesischen Heeres.1) Die sicilischen Hülfstruppen bleiben noch eine Weile, unternehmen einen Zug gegen Sikyon und fahren noch in der guten Jahreszeit\*) nach Hause zurück; bekanntlich pflegte man die Seefahrt in den Wintermonaten zu vermeiden. Das Ganze macht den Eindruck eines Sommerfeldzuges, dessen Dauer man auf einige Monate berechnen kann. Das feindliche Gebiet wird verwüstet; es ist bekannt, dass man dabei besonders das Getreide auf dem Halm zu vernichten oder abzuernten suchte, vermuthlich war also die Ernte noch nicht eingeheimst. Die Thebaner haben sich rechtzeitig aufgemacht, während die sicilischen Truppen sich stark verspäleten.") Epaminondas wird also im Frühsommer ausgerückt sein, und zwar kann dies, wie aus dem Bemerkten mit Nothwendigkeit folgt, nicht 369, sondern nur 368 v. Chr. gewesen sein. 5)

Nach diesen Ereignissen, berichtet Xenophon') weiter, begann die bisberige Eintracht zwischen den thebanischen Verbündeten sich zu lockern. Die Arkader in ihrem neu erwachten Selbstgefühl wollten sich den Thebanern nicht unterordnen und geriellten zugleich

<sup>1)</sup> Xenoph. Hellen, VII 1, 15 ff. Diodor XV 68 ff.

Nach Diodor XV 70 baben die sicilischen Trappeu Sold auf 5 Mouste bei sich. Es scheinen also 5 Monate das Maximum der ihneu gewährten Zeit mit Einschlass der Hin- und Rückreise darzustellen.

<sup>3)</sup> λήγοντος του θέρους Diodor a. O.

<sup>4)</sup> Schon bald nach der Ankunft der dionysischen Truppen ging das thebanisch-peloponeneische Heer uns einander, gewins nicht am Foreht vor den Kelten und Iberera, wie Beloch, Gr. Gesch. Il 265 andeutet, sondern weil die Zeit um war und die Bürgertruppen wieder nach Hause mussten. Xenoph. a. O. VIII, 12.2

<sup>5)</sup> In der That setzt Diodor den Feldzug ins Jahr 369/8 v. Chr., aber seine Anorduung ist hier ohne Werth. Er setzt in dasselbe Jahr den Feldzug von 370/89 v. Chr.

<sup>6)</sup> Hellen, VII 1, 22 ff.

mit Elia in Streit um Triphylien. Damals erfolgte zunächst eine persische Einmischung; im Auftrage des Ariobarzanes unternahm der Abydener Philiskos den Versuch, zwischen der thebanischen Partei und Sparta Frieden zu stiften.1) Allein die Versammlung in Delphi ging ohne Ergebniss aus einander, da die Thebaner auf der Anerkennung Messenes bestanden, von der Sparta nichts wissen wollte. Also ging der Krieg weiter, wozu Philiskos für Sparta Söldner warb. Der nächste Feldzug ward im Peloponnes ohne die Thebaner geführt. Damals schickte Dionysios sein zweites Hülfscorps nach Hellas, das zusammen mit den Lakedamoniern in der sogenannten thränenlosen Schlacht über Arkader und Argiver siegte.") Dieser Feldzug gehört, darin sind alle einig, ins nächste Jahr nach dem zweiten Einrücken der Thebaner; denn, von anderen Gründen abgesehen, hat Dionysios, wie schon Dodwell bemerkte, schwerlich in einem Jahre zwei Expeditionen nach Hellas abgehn lassen. Die zweite fallt also nach richtiger Rechnung ina Jahr 367, nichta), wie Sievers meinte, 368 v. Chr. Was die Versammlung in Delphi anlangt, so scheint sie kurz vor Beginne des Feldzuges gehalten worden zu sein; darauf führen die Worte Xenophons τούτων πραττομένων\*), darauf führt auch der Umstand, dass Philiskos gleich nach dem Ende der Verhandlungen zur Unterstützung der Lakedämonier eine Söldnerschaar wirbt. Jene Versammlung gehört also etwa ina Frühjahr 367 v. Chr.4)

In die hier vorgetragene Zeitrechnung passt aus Beste Alles, was wir sonst an Ereignissen aus dem Peloponnes kennen. Zunächst kommen die Thaten und Leiden der Phlissier in Betracht, wie sie Xenophon in einem besondern Capitel') also darstellt:

- Haben die Phliasier trotz aller Schwierigkeiten den Lakedämoniera heim Einbruch der Thebaner und ihrer Bundesgenossen
- in Lakonien im Winter 370/69 v. Chr. rechtzeitig Hülfe geleistet.

  2. Nach dem Abzuge der Feinde aus dem Peloponnes, also

<sup>1)</sup> Xenophon Hell. XII 1, 27. Diodor XV 70, 2.

<sup>2)</sup> Xenoph, Hell, VII 1, 28.

<sup>3)</sup> Richtig giebt Pomtow, Athen, Mitth. 14 (1889) S. 22 Anm. 2, dieses Jehr, desgleichen Fr. Reuss, N. Jahrb. f. Phil. 151 (1895), 543.

<sup>4)</sup> a. O. 6 :

Möglich ist, dsss die Versammlung zur Zeit der Frühlingspyläs stattfand,

<sup>6)</sup> Hellen. VII 2, 1 ff.

Sommer 369 v. Chr., sind dann die Argiver verwüstend ins Phlissische eingefallen.

3. Als die Thebaner zum zweiten Male gegen den Peloponnes aurückten, die Lakedsmonier noch die Uebergänge über die Eselberge besetzt hielten und die Arkader und Eleer (etwa von Argos ber) durch Nemes zogen, um den Thebanero die Bland zu reichen, versuchten die philasischen Verbannten mit Unterstützung der thebanischen Bundesgenossen Burg und Stadt von Philius durch Ueberfall zu nehmen, was ihnen heinahe geglückt wäre, aber achliesslich doch misslane.

 Im nächsten Jahre<sup>1</sup>), zur Zeit wo das Korn noch auf dem Felde atand, tielen die Argiver und Arkader in Phlius ein.

Wie das erste dieser Éreignisse in den Winter 370/69 v. Chr., das zweite in den Sommer 369 v. Chr. gebürt, so vertheilen sich das dritte und vierte vollkommen sachgemäss auf die nächatea Jahre 368 und 367 v. Chr.

Ferner erzählt Xenophon im Anschluss an den zweiten peloponnesischen Feldzug einige arkadische Waffenthaten, durch die der arkadische Stolz zum Schaden ihres Einvernehmens mit den Thehanern mächtig gehohen worden sei. Von der ersten berichtet er folgendermaassen?): Die Argiver waren in Epidauros eingefallen. wurden aber von den Söldnern des Chabrias, von den Athenern und Korinthern abgeschnitten und eingeschlossen. Da erschienen die Arkader und retteten sie unter schwierigen Umständen aus ihrer gefährlichen Lage. Nach dem Zusammenhange gehört dieser Vorfall in die Zeit zwischen der Stiftung und Organisation des arkadischen Bundes (370/69 v. Chr.) und dem Ende des zweiten thehanischen Einfalls in den Peloponnes. Diesem letzteren jedoch kann er nicht angehören; denn es handelt sich nur um einen Angriff der Argiver, während Epaminondas bei der zweiten peloponnesischen Expedition mit allen Verhündeten vor Epidauros erschien und offenbar auf keinen Widerstand traf.3) Endlich waren, wie wir wissen, zur Zeit des zweiten thebanischen Feldzuges Chabrias, die Athener und Korinther nicht in Epidauros, sondern in und bei Korinth mit den Spartanern vereinigt.4) Jene arkadische

<sup>1)</sup> τῷ ἐστέρφ Ετει Xenophon a. O. § 10. Oben S. 90 A. 3.

<sup>2)</sup> Xenophon Heilen. VII 1, 25.

<sup>3)</sup> Xen. Hell. VII 1, 18.

<sup>4)</sup> Vgl. Diodor XV 69.

Heldenthat fällt also früher; sie gehört dem Sommer 369 v. Chr. an, in dieselbe Zeit wie der ohen erwähnte argivische Angriff of Behminondas ist wihl als die Vergeltung für die damals geleistete glückliche Gegenwehr ansusehn. In dieselbe Zeit, d. b. in den Sommer 369 v. Chr., fällt wahrscheinlich das zweite arkadiache Stückchen hei Kenophon, der Handatreich auf Asine.')

Endlich gehört hieher die Eroberung der lakonischen Stadt Pellana durch die Arkader unter Lykomedes, die von Diodor') zwischen dem ersten und zweiten thehanischen Feldzug erzählt wird.

Darans folgt, dass der Abzug der Thebaner im Frühjahr 369.

Chr. und ihr zweites Einrücken in den Peloponnes nicht so nahe aseinander liegen können, wie die herrschende Chronologie ansimmt, es liegen vielmehr allerlei peloponnesische Kämpfe darwischen, Angriffe der thehanischen Bundesgenossen auf ihre Widerscher, von denen wir offenhar aur einiges wenige konnen. Diese Kämpfe müssen den Sommer 369 v. Chr. eingenommen haben und dienen der alleren Dodwellschen Chronologie zur erwünschten Bestätigung. Zugleich heifen uns diese Erzignisse, das zweite Einrücken der Thebaner besser zu erklären und zu begründen. Die verbündeten Arkader, Argiver und Eleer konnten allein, aus eigener Kraft den Widerstand der Gegner nicht hrechen, so dass die Thebaner wieder eingreifen mussten. In der That bezeugt Diedor'), dass ihr Einrücken auf Ansuchen der peloponnesischen Bundesgenossen erfolgte.

Wenn also die jetzt berrschende, von Sievers hegründete Chronologie den zweiten peloponessischer Feldzug des Epaminondas 369 v. Chr., die darzuf folgenden kriegerischen Ereignisse mit der zweiten Halfsendung des Dionysios 368 v. Chr. geschehen sein lässt, so steht diese Rechnung nicht nur mit der Überlieferung vom Processe der Botarchen in schwer löslichem Widerspruch, sie vernachlässigt nicht nur die hestimmte Zeitangsbe, das övstέφο

<sup>1)</sup> Xenophon Hell, VII 1, 25. Es ist ohne Zweisel, wie schon Grote erkannt hat, das später messenische Asine gemeint, das damals noch lakonisch war. Die Arkader werden von Messene ausgegangen sein. Vgl. meine Anmerkung in dieser Zeitscht, XXVI S. 19. Beloch, Gr. Gesch. II 270 Ann. 3.

<sup>2)</sup> Dioder XV 67, 2,

<sup>3)</sup> Diodor XV 68.

Eret, Xenophons'), sondern enthält auch starke Unwahrscheinlichkeiten und häuft auf den zur Verfügung stehenden Theil des Jahres 369 v. Chr. eine solche Fülle von Begebenheiten, dass die Zeit nicht ausreicht. Nach dem Feldherrnprocess in Theben, also Mai 369 v. Chr., und vor dem Beginn des neuen Feldzugs soll Folgendes Platz finden: die Vorhereitung der Thebaner auf ein neues Einrücken, das Bündniss und die Verabredungen der Lakedamonier und Bundesgenossen mit Athen und Dionyaios, der Angriff der Argiver auf Phlius, Einrücken derselben ins Gehiet von Epidauros, dem die Söldner des Chabrias, Korinther und Athener zur Hülfe kommen, Befreiung der bedrängten Argiver durch die Arkader, die Eroberung von Pellana, das Eintreffen der Athener und Lakedämonier in Korinth. Dann folgt der Feldzug, der wie gesagt, einige Monate gedauert haben muss, und doch zu guter Zeit ein Ende nahm; denn ala die Heere auseinander gingen, war noch so viel vom Sommer übrig, dass die dionysischen Hülfstruppen für sich allein noch einen Angriff auf Sikvon unternehmen und dann zurücksegeln konnten. Wir sollen ferner glauhen, dass die Thebaner sich gleich nach ihrer Rückkehr zu einem neuen Unternehmen entschlossen, während doch nach den Anstrengungen des Winterseldzuges die Bürgerschaft der Ruhe bedurft hatte. Dann hätten die Thehaner besser gethan, gleich im Pelopopnes zu bleiben. Noch weniger glaublich ist, dass die Lakedamonier unmittelbar nach ihren ungeheuren Verlusten und der Ausplünderung ihres ganzen Landes im Stande gewesen sein sollten, ein Heer au den Isthmus zu senden, während es für sie vor Allem nöthig war, den Rest ihres Besitzes zusammenzuhalten und sich wieder im eigenen Lande einzurichten, wo Periöken und Heloten massenhaft zum Feinde übergegangen waren. Es ist in der That sehr unwahrscheinlich. dass sich der zweite Feldzug so nahe an das Ende des eraten angehängt haben sollte. Sehr gut dagegen fügt sich alles, wenn wir ihn im Anschluss an die Ueberlieferung in das folgende Jahr 368 v. Chr. setzen. 369 v. Chr. waren nach dem Abzuge der Thebaner für den Rest des Jahres die Peloponnesier unter sich. Die thebanischen Bundesgenossen vertheilten die lakedamonische Beute<sup>3</sup>)

<sup>1)</sup> Oben S. 90 A. 3.

<sup>2)</sup> Aus dieser Zeit atammt das arkadische Weingeschenk in Delphi. Pausan, IX 9, 5. Pomtow, Athen, Mittheit, XIV 15.

und setzten allein den Krieg gegen Sparta und seine Bundesgenossen fort.

Was hat nun einen so verständigen und unterrichteten Mann. wie Sievers war, veraplasst, trotz alledem die Ereignisse so zu ordnen, wie er es gethan hat? Wenn er auch die entgegenstehenden Bedenken nicht genügend gewürdigt hat, so sind sie ihm doch nicht ganz entgangen, aber er hat sich darüber hinweggesetzt, weil er einen festen chronologischen Punkt zu haben glaubte, dem er alles andere unterordnete, das ist der Tod des älteren Dionysios. Für Sievers steht unanfechtbar fest, dass der Tyrann im Winter 368/7 v. Chr. gestorben ist, bald nach den in Athen geseierten Lenäen, die in den Gamelion, December oder Januar fallen.1) Dionysios hat den Lakedamoniern zweimal nach einander Hülfstruppen gesandt. Zur Zeit nun, wo die zweite Sendung heimkehren sollte, war er noch nicht gestorben oder wenigstens es scheint in Hellas sein Ende noch nicht bekannt gewesen zu sein.") Da ferner nach den Gewohnheiten der antiken Kriegführung Absendung und Heimkehr der Truppen in den Sommer fallen muss, so muss nach Sievers die zweite Sendung in den Sommer vor dem Tode des Tyrannen, d. h. 368 v. Chr. gehören, die erste und somit auch der zweite peloponnesische Feldzug des Epaminondas in das Jahr zuvor 369 v. Chr. Dieser Schluss würde unabweislich sein, wenn der Tod des Dionysios wirklich in den Winter 368/67 v. Chr. zu setzen wäre.3) Aber in Wahrheit beruht diese Rechnung auf sehr schwacher Grundlage, auf einer Erzählung Diodors, der den Tod des Tyrannen unmittelbar mit dem tragischen Siege desselben bei den Lenäen von 368/67 v. Chr. in folgender Weise verbindet4): Einer der Mitspieler, erzählt er, habe sich nach Verkündigung des Sieges schleunigst aufgemacht, um dem Tyrannen den Sieg zu melden und sich den Botenlohn zu verdienen. Er habe in Korinth ein reisefertiges Schiff gefunden (dabei ist es

<sup>1)</sup> Sievers, Geach. 395.

<sup>2)</sup> Xen. Hellen, VII 1, 29,

<sup>3)</sup> Der Rechausg Dodwells (chronol. Xenoph. S. 76) macht dieser Punct natifalch Schwierigkeiten. Dodwell mass annehmen, dass Brossyds die zweite Bälfesendung auf dem Todtenbett im erstes Frähjahr 367 v. Ohr, habe abgehen lassen, eine aber nawharberkeilniche Auskonft; dem achweitlich würfe die Hälfe abgegangen sein, wenn Dionysios dem Tode nahe gewene wäre. Anch das in voriger Ann. nageführte Engeniss Kenophona spricht diezen.

<sup>4)</sup> Diodor XV 74.

Hermes XXXIX.

Winterzeit) und sei rasch nach Syrakus gelangt. Der Tyrann habe sich über die Maassen gefreut und ein Festmahl gegeben, bei dem er mehr getrunken, als er bei seinem Alter habe vertragen können. Darüber sei er in Krankheit gefallen und gestorben; ein früher missverstandenes Orakel habe sich so an ihm erfüllt. Diodor nennt nicht den Gewährsmann dieser Geschichte; er bringt sie vor, weil sie, wie er sagt, in sein Werk passt. Vielleicht geht sie auf Timãos zurück; jedenfalls scheint mir unzweifelhaft, dass sie unglaubhast ist und mit Fug in die Kategorie der litterarischen Anekdote gestellt werden kann.1) Ein Mann wie Dionysios, der den Gipfel des Glücks und der Macht längst erklommen hatte, dem alle Genüsse des Lebens zu Gebote standen, wird sich bei der Feier des tragischen Sieges, der gewiss nicht unerwartet kam?), schwerlich so weit vergessen haben, wie die Geschichte will. Der Erzähler hat dabei die Eigenschaften des jungeren Dionysios, der bekanntlich trunkfällig war, auf den Vater übertragen; denn die beiden Dionysios sind oft in eine Person zusammengeflossen. Der ältere war nach glaubwürdiger Aussage und nach dem zu urtheilen, was er geleistet hat, nichts weniger als ein unmässiger Schwelger.") Was der Anekdote zu Grunde liegt, ist die Thatsache, dass der tragische Sieg des Tyrannen in sein Todesjahr fällt und das letzte bemerkenswerthe Ereigniss seines Lebens war. Die Erzählung stellt daraus einen Causalnexus her und mischt zugleich die nöthige Würze hinein: Dionysios ist in Erfüllung eines räthselhaften Orakels an dem tragischen Siege und, wie es sich für einen Tyrannen schickt, an den Folgen seiner Unmässigkeit gestorben. Für die Chronologie hat diese Geschichte nur sehr bedingten Werth, und nichts steht der Annahme im Wege, dass Dionysios erst im Laufe des Sommers 367 v. Chr. starb und im Frühling des Jahres zum zweiten Male Hülfstruppen nach Hellas senden konnte.4) Alles was wir sonst

Vgl. Holm, Gesch. Sicii. Il 15t. Uebrigens segt Diodor über die Zeit des Todes eigenlich nichts genaues sus, da die Dauer der Krankheit unbestimmt bleibt.

Es ist anzunehmen, dass die Athener dem Dionysios, als er sich zur Bewerbung um den tragischen Preis entschloss, den Sieg in sichere Aussicht stellten.

<sup>3)</sup> Cicero Tusc. V 57. Psniy-Wissowa, Real-Encyklop. V 900, 46 ff.

<sup>4)</sup> De die erste Hölfesendung ans Sicilien zu spät kam, so liegt die Vermnthang nahe, dass die zweite früher abging, demgemäss aber auch früher heimkehren musste.

aber seine Regierungsdauer wissen oder schliessen können, föhri darsuf hin, dass der Tyrann im Frühjahr 405 v. Chr. zur Gewalt gelangte und nach einer Herrschalt von 38 Jahren und einigen Monalen im Sommer 367 v. Chr. starb, wie sehon Cliaton richtigsgeschen hat!), dessen Rechnung durch die attische Inschrift ClA II 1, 52, nach Dittenbergers sicherer Erganzung durchaus bestätigt wird.) Nach dieser Urkunde haben die Athener in den letzten Tagen der 7. Prytanie, also etwa im Marz 367 v. Chr., mit Dionysios ein Bündniss abgeschlossen. Keine Andeutung verrath, dassam admanls, drei Monale nach den Lensen, von der Krankheit oder dem nahen Ende dee Tyrannen wusste. Das Bündniss müsser zweiten Steilischen Hülfendungs vorausgehen; denn es geschah

<sup>1)</sup> Clinton fasti hell. II unter 406. 367. 356 v. Chr. App. S. 325. Die Chronographen setzen seinen Anfang unter den attischen Archon Kallies 406/5 v. Chr. (Diodor XIII 91 ff. Dionys. Hai, VII 1), sein Ende unter Nausigenes 368/7 v. Chr. (Marmor Par. z. 86 cp. 74. Diodor XV 73) uod geben ihm 38 Regierungsjohre. Seine Herrschaft hegann mit dem Zeitpuncte, wo er (mit Hipparinos) einige Zeit nach dem Falle von Akragas (Xeunph. Hell. Il 2, 24) zum bevollmächtigten Strategen erwählt ward. Da Akragas im Winter, Ende 406 v. Chr., fiel and nachher sich noch mancheriel ereignete (z. B. die Sendung des Dionysios nach Gein), so kann der Beginn der Tyrannis nicht wohl vor des Frühisht 405 v. Chr. gesetzt werden, und de nach Thukyd, VI 96, 3 (vgl. Pintarch Dion, 38) die Strategen im Frühjahr oder zu Anfaog des Sommers antraten, so ist nicht unwabracheinlich, dass seine Tyrannis mit dem Strategenjahr im Frühling begann. Sein Ende müsste, wenn die Chronographen genau und wörtlich zu verstehen wären, noch vor Ablauf des attischen Archontenjahres 368/7 v. Chr. fallen, da jedoch hier der stilsche Archon vielleicht nicht originale Datirung, sondern nur Aosdruck chronographischer Berechnung ist, so ist möglich, dass die Zeit des Tyrannen sich noch in das nächste Amtsjahr hinein erstreckt hat, dass das Jahr des Nausigenes ihm also noch ganz gehört hat. In Betracht kommen schliesslich noch die Angaben. die über die Daner der Tyrannis und die Jahre seines Nachfolgers vorliegen, Zur Zeit der Befreiung von Syrskus durch Diou hatte die Tyrannis 48 Jahre gedauert (Plut, Dio 28), hatte Dionysios II zehn Jahre lang regiert (Plut, Timol, 13). Nnn rückte Dion gegen den Herbst, vielleicht Ende September 367 v. Chr., in Syrakus ein; diese Zeit wird durch die kurz vor seiner Ahfshrt aus Hellas sich ereignende Mondfinsterniss vom 9. August 357 v. Chr. gesichert. Plut, Dion 24. Oppolzer, Kanon der Finsternisse 338. Diese verschiedenen Daten vereinigen sich am besten unter der Annahme, dass der Tod des Dionyslos I in den Sommer 367 v. Chr. zu setzen ist, und dass der Tyreno 38 Jahre und noch etwas darüber geherrscht hat, wenn man ihn nicht.etwa.erst im Sommer 405 v. Cbr. zur Herrschaft gelangt sein lassen will,

<sup>2)</sup> Dittenberger, Sylloge I's n. 90.

ohne Zweifel auf Grund desselhen, dass die Athener hei Ankunft der dionysischen Truppen ihre Verwendung in Thessalien verlangten.1) Es ergieht sich also die Zeitfolge:

- 1. Bundniss der Athener mit Dionysios März 367 v. Chr.
- 2. Zweite Hülfsendung des Dionysios nach Hellas.
- 3. Tod des Dionysios.

Woraus weiter folgt, dass weder der Tod des Tyrannen in den Winter 368/7 v. Chr. noch die zweite Hülfsendung in den Sommer 368 v. Chr. gesetzt werden kann. Schwerlich wurde Sievers überhaupt zu seiner Rechnung gekommen sein, wenn er die Inschrift gekannt hätte.

## Thessalien 369-367 v. Chr.

Zur Vervollständigung und Sicherung meiner bisherigen Ausführungen müssen jetzt die gleichzeitigen Ereignisse im nördlichen Griechenland herangezogen werden, die auch für den Peloponnes von nicht geringer Wichtigkeit waren. Die Thebaner wurden in Thessalien so stark heschäftigt, dass sie dem Peloponnes nur einen Theil ihrer Kraft widmen konnten.

Anfangs waren die Thebaner mit den Thessalern verbündet, Iason von Pherä war ihr Freund, auch nach seinem Tode haben die Thehaner zu dem grossen peloponnesischen Feldzuge vom Winter 370/69 v. Chr. ihr Contingent gestellt.2) Als aber Alexander, lasons Brudersohn, in Phera die Herrschaft ühernommen hatte, änderte sich das Verhältniss. Die Thessaler, von dem neuen Herrscher bedrängt, suchten Schutz hei den Thehanern, diese nahmen sich ihrer an und gerieten zu Alexander in Gegensatz und Feindschaft. Gleichzeitig mit dem zweiten peloponnesischen Feldzuge des Epaminondas ging Pelopidas zum ersten Male nach Thessalien. um den Thessalern gegen Alexander zu helfen.") Diese Expedition. die nach Sievers 369 v. Chr. stattfand, kann in Wirklichkeit nicht vor den Sommer 368 v. Chr. gesetzt werden.

Auf Iason, der im Sommer 370 v. Chr. kurz vor den Pythien ermordet ward, folgten zunächst nach einander seine Brüder Polydoros und Polyphron. Polydoros ward nach kurzer Herrschaft er-

<sup>1)</sup> Xenoph, Hell, VII 1, 28,

<sup>2)</sup> Xenoph, Hell, VI 5, 23, Agesil, 2, 24.

<sup>3)</sup> Plut. Pelop. 26. Vgl. Diodor XV 67 ff.

mordel 1), Polyphron war ein Jahr lang Tagos 2), um dann von Alexander beseitigt zu werden, der also reichlich ein Jahr nach lasons Ende etwa Herhst 369 v. Chr. das Heerführeramt, die Tageia, übernahm.") Seine Gewaltsamkeit führte sehr bald die Auflehnung der Thessaler und die Einmischung der Thehaner herhei. Aher erst einige Zeit nach Alexanders Amtsantrilt kann das thessalische Hülfsgesuch in Theben angelangt sein; denn zunächst auchten Alexanders Widersacher, die Aleuaden, Schutz und Hülfe hei dem makedonischen Könige Alexander II., der in Thessalien einrückte, Larisa und Krannon besetzte und den Pheräer zurückdrängte, aber wider die Abrede jene Städte für sich behielt.") Erst dann gingen die Thessaler zu den Thebanern. Pelopidas, so berichtet Plutarch\*), entschloss sich, die Expedition nach Thessalien zu übernehmen, weil er fand, dass für den Peloponnes Epaminondas genüge\*), Daraus folgt, dass man in Theben anfangs beide Manner, Pelopidas und Epaminondas in den Peloponnes zu senden gedachte; also war zu der Zeit, wo das Hülfsgesuch der Thessaler eintraf, die Expedition in den Peloponnes noch nicht abgegangen, sondern erst in Vorhereitung?); man entschloss sich dann, die Rollen so zu vertheilen, dass dem einen der Peloponnes, dem andern, Pelopidas. Thessalien zufiel.

Pelopidas drängte den makedonischen König, der auf seinem eigenen Throne nicht fest sass, ohne sonderliche Mühe aus Thessalien hinaus. Mit Alexander von Pherä verauchte er einen Aus-

Sievers S. 328 bezieht auf ihn, was Plutarch Galbs 1 von dem thessalischen Tyrannen Phersios erzählt, der nur 10 Monste regierte. Mir scheint dies wenig wahrscheinlich. Φαραΐου ist un der Stelle offenbar Eigenname, und 10 Monste sind für Polydoros zn viel.

<sup>2)</sup> Xenoph. Hell. VI 4, 34: o d' av Holigger rete uir briavror.

<sup>3)</sup> Xenophon Hell. VI 4, 291, 331. Diodor X V 61, 2 lisst the Olymp. 102, 4— 309/8 v. Chr. beginnen. Wer dem Polydoro 10 Monste giebt, muss Alexander in der ersten Hilfe 365 v. Chr. zur Herrschaft kommen bissen. Sierers (S. 329) und E. Meyer (Gesch des Alt. 5, 439), die dieser Sierer Peldung des Peldung

<sup>4)</sup> Diodor XV 6t. 67. Platarch. Pelop. 26.

a. O. wohel zu bedenken ist, dass Pintarch nur das bervorhebt, was seinen Helden Pelopidas berührt. Diodor XV 67, 3.

<sup>6)</sup> Vgl. Diodor XV 71, 2.

Damit stimmt was oben S. 90f. über die längere Vorbereitung der zweiten peloponnesischen Expedition bemerkt wurde.

gleich zu schaffen, und als dies nicht gelang, schränkte er ihn wenigstens ein. Dann ward er nach Makedonien berufen, um zwischen König Alexander II. und seinem Rivalen Ptolemkos dem Aloriten zu vermitteln. Er brachte wirklich ein Abkommen zu Stande, mechte beide zu Bundesgenossen Theens, emplig makedonische Geiseln<sup>1</sup>) und kehrte dann nach Hause zurück. Alles dieses, was sich nach dem Regierungsantrit Alexanders von Phera ereignet hat, mösste nach der Sierersschen Rechnung im Sommer 369 v. Chr. untergebracht werden, wo Alexander überhaupt noch nicht zur Herrschaft gelangt war; es bedarf keines weiteren Beweises, dass dies unmöglich ist; der erste thessalische Feldzug des Pelopials kann erst im Sommer 368 v. Chr. sattagefunden haben.

Da nach dem Abzuge des Pelopidas Alexander von Pherä bald auss neue um sich griff, so mussten die Thebaner wieder einschreiten. Pelopidas wurde in Begleitung des Ismenias zum zweiten Male nach Thessalien geschickt, jedoch ohne Heer; die Thebaner rechneten auf die Untersiützung der Thessaler.\*) Von Thessalien aus ging Pelopidas ebenfalls wieder nach Makedonien, wo inzwischen Ptolemaos den Alexander beseitigt und sich selbst auf den Thron gesetzt hatte. Pelopidas konnte mit Gewalt gegen Ptolemãos nichts ausrichten, schloss aber mit ihm ein Bündniss\*) und kehrte dann nach Thessalien zurück, wo er bald darnach bei Pharsalos von Alexander von Phera gefangen genommen ward. Um ihn zu befreien und den Tyrannen zu strafen, rüsteten die Thebaner einen Heerzug gegen Alexander, mit dem sich nun die Athener verbundeten '), und als um diese Zeit die zweite Hulfsendung des Dionysios in Korinth eintraf, verlangten die Athener mit Rücksicht auf den bevorstehenden Angriff der Thebaner, dass die sicilischen Truppen in Thessalien verwandt würden.") Sie

<sup>1)</sup> Darunter war Philipp, der splitere König. Nach Aeschines de fals. leg. (il) 26 ff. wird dies gegen das Zeugniss der Bistoriker von manchen Gelehrten, z. B. von Beloch (Gr. Gesch. Il 268), E. Meyer (Gesch. des Att. (5, 439), ias nächstet Jahr gesetzt, aber mit Uarcecht. Die Erzählung des Aeschines ist statk nufgenatt nod mechk keinen zuverlissigene Eindreck.

<sup>2)</sup> Plat. Pelop. 27 ff. Pausan. IX 5, t f. Diodor XV-7t. 75. Nepos Pelop. 5.

<sup>3)</sup> Vgl. Aeschines II 29.

<sup>4)</sup> Diodor s. O. Demosthenes XXIII (in Aristoerst.) 120. Plat. Pelop. 31. Alexander zahlte den Atheners Subsidien und erhielt von ihnen eine Statue. 53 Ven. Bell VII 32. Diesen Zusampenhang hat Stagers S. 320 here.

Xen, Hell. Vil 1, 28. Diesen Zusammenhang hat Sievers S. 330 hervorgehoben. Vgl. U. Köhler. Athen. Mittheil. II 199 Anm.

drangen damit nicht durch, sandten aber ihrerseits dem pheräischen Tyrannen Hülfstruppen, als die Thebaner gegen ihn anrückten. Bekanntlich richteten die Thebaner zuerst nichts aus, sondern mussten den Rückzug antreten, bis Epaminondas die Führung übernahm und in einem neuen Feldzuge die Befreiung der Gefangenen erzwang.') Beide Feldzüge zur Befreiung des Pelopidas und Ismeniss gehören in dasselbe Jahr, folgen dicht aufeinander und schliessen sich zugleich eng an die Gefangennshme der Beiden an. Dies folgt aus dem bisher Ermittelten, wie aus der Zeit der folgenden Ereignisse und entspricht zugleich am meisten der Wahrscheinlichkeit. Ueberlieferte Zeitbestimmungen gieht es nicht, unsere Berichte sind sehr mangelhaft und stark verkürzi; sie zeigen aber doch zur Genüge, dass die Thebaner nach dem ersten Zuge die unglücklichen Feldherren zur Rechenschaft zogen und ausserordentlicher Weise den Epaminondas an die Spitze des Heeres stellten, dass also dieser nicht, wie zuweilen angenommen wird, erst nach Ahlauf des Amtsjahres auf dem Wege der ordentlichen Wahlen Böotarch wurde 2).

Die Zeit dieser Ereignisse wird durch die zweite Holfsendung des Dionysion bestimmt, die nach den obigen Ausführungen in den Frühsommer 367 v. Chr. zu seizen ist. Die Gesandtschaft des Pelopidas und Ismenias nach Theesslien, ebenso ihre Gefangennahme, geht dem Eintreffen der sicilischen Truppen vohrer; heides gehört ins Frühjahr, zum Theil vielleicht noch in den Winter des Jahres. Die übrigen Ereignisse bis zur Befreiung des Pelopidas konnen sich ohne Schwierigkeit in etwa zwei Monaten vollzogen haben; denn der Weg von Böotlen nach Theesslien ist nicht weit und die Thebaner haben anch der Festnahme ihrer Gesandten zur Herstellung ihres Ansehens, wie begreiflich, rasch gehandelt. Pelopidas wird also etwa Mittsommer 367 v. Chr. entlassen worden sein.

Zu dieser Rechnung steht wiederum die chronographische Ueberlieferung vom Tode des makedonischen Königs Alexander II. von Makedonien und der Thronbesteigung des Aloriten Ptolemäos

t) Plut. Peiop. 29. Diodor XV 7t. Pansan. IX 15, 1 ff.

<sup>2)</sup> Irrhümlich verthellen Beioch (Gr. Gesch. II 263) und E. Meyer (Gesch. des Alterthams V 440) die beiden Feidzüge auf zwei Jahre. Allerdings geschieht das Gleiche hei Diodor XV 75, der aber zugleich die Befreinag des Pelopidas hinter den 3. pelopomesischen Feldzüg des Epsminondas setzt, absochronologisch nahrancharis 18. Richtig Cortulus, Gr. Gesch. III 347.

in gutem Einklang. Denn Alexander starh Olymp. 103, 1—368/7.
v. Chr.) Als Pelopidas und Ismenias nach Thessalien kamen, war
Ptolemäos schon König, Alexander muss also vorher, etwa im
Winter 368/7 v. Chr., gefallen sein. Soviel ist klar, dass es schon
mit Rücksicht suf die makedonische Regenetenfolge nicht gestattet
ist, den thebanischen Feldrug zur Befreiung des Pelopidas mit
Sievers in den Sommer 369 v. Chr. zu setzen.

Die nachfolgenden Ereignisse his 364 v. Chr.

Nachdem wir den Inhalt der Jahre 389, 368 und 367 v. Chr. bestimmt haben, soll das Spätere nur soweit behandelt werden, als en nötlig ist, um zu zeigen, dass darin nichts der soeben entwickelten Chronologie widerspricht, vielmehr sich ihr Alles aufs Beste fügt.

Auf die zweite Hülfe des Dionysios, die thränenlose Schlacht und die gleichzeitigen thessalischen Ereignisse folgt das, was Xenophon Hellen, VII 1, 33-4, 12, Diodor XV 75 ff, darstellen, die Unterhandlungen der hellenischen Mächte mit dem persischen Hofe, der dritte Zug des Epaminondas in den Peloponnes, der Uehertritt der Achäer auf die thebanische Seite und ihre baldige Rückkelig zu den Spartanern, die Kämpfe der Phliasier mit ihren Nachbarn und die von Euphron ausgehenden Wirren in Sikvon, die Besetzung von Oropos, die Annäherung der Arkader an Athen, die Entfremdung zwischen Athen und Korinth, endlich der Friede, den Korinth und die übrigen Nordpeloponnesier mit Theben machten. Einige Zeit darnach hegann der Krieg zwischen Elis und Arkadien. der eine neue Phase der peloponnesisch-thebanischen Geschichte einleitet. Es folgt der weitere Krieg der Thebaner mit Alexander von Pherä und der Untergang des Pelopidas, der Seezug des Enaminondas, die Spaltung Arkadiens und das neue Einrücken der Thebaper in den Peloponnes mit der Schlacht bei Mantineia. Ab-

<sup>1)</sup> Diodor XV 7t and damit übereinstimmend die (stark ergänzte) Parcheb MurmerCronik z. 86 ep. 74 (luner, Gr. XII. 5, p. 108). Die makeiche MurmerCronik z. 80 ep. 74 (luner, Gr. XII. 5, p. 108). Die makeiche Königaliste lat von hier ab als gesichert anzusehen. Ptolemios has 3, Perükkuss 5 Jahre und Philipp II. beginnt Olymp. 109, 1. — 360,599 v. v. Chr. Alexander, der nach Diodor XV 80, 3 (unter 37)(99) nur ein Jahr ergiert bal, muss linger geherrscht haben. Im Marmor Parinna z. 84 ep. 72 wird sein Anfang sehon 371/0 v. Chr. nuter Phrasikleides gesetzt. Vgl. Abel, Makedonlen vor K. Philipp 22 z.

gesehen von dieser Schlacht, die in der chronographischen Ueberlieferung unzweiselbast richtig in den Sommer 362 v. Chr. gesetzt wird, giebt es bier nur zwei feste Punkte, die Sonnenfinsterniss vor dem Auszuge der Thebaner und dem Ende des Pelopidas, die sich den 13. Juli 364 v. Chr. ereignete'), und die Olympien von 364 v. Chr. (Olymp. 104), die nach der Einverleibung Olympias in den arkadischen Bund von den Arkadern und Pisaten begangen wurden.2) Der Ausbruch des arkadisch-eleischen Krieges kann darnach nicht später als das Frühjahr 364 v. Chr. fallen und gebort vielleicht schon ins Jahr zuvor. Diesem Kriege ging der Friede voraus, den Korinth und Nachbarn mit den Thebanern abschlossen, worin sie die Unabhängigkeit Messenes anerkannten.3) Diesen Frieden scheint auch Diodor XV 76 zu bezeichnen, wenn er berichtet, dass damals der Perserkönig die Hellenen bewogen habe, die Waffen niederzulegen, womit der lakonische oder böotische Krieg mehr als funf Jahre nach der Schlacht bei Leuktra zu Ende gegangen sei. Fassung und Umgebung dieser Nachricht machen es wahrscheinlich, dass Diodor sie aus seiner chronographischen Quelle entlehnt hat, dass also sein Datum Olymp. 103, 3 = 366/5 v. Chr. auf Ueberlieferung beruht und als beglaubigt augesehen werden darf.4) Dem Frieden ging voran die Besetzung von Oronos durch thebanische Parteigänger.") Dieses für die attische Politik bedeutsame Ereigniss wird zwiefach datirt. Der Scholiast zu Aeschines6) setzt es unter den Archon Polyzelos 367/6 v, Chr., Diodor in das nachste Jahr 366/5 v. Chr.7) Da beide Zeugnisse etwa gleichwerthig sind ), so ist die Entscheidung nicht leicht, Möglich ist, das beide Recht haben; denn der Streit um Oronos zog sich einige Zeit hin; die Athener versuchten, die Stadt wieder

Pluiarch Pelop. 31. Oppolzer, Kanon der Finsternisse, Denkacht, der Wiener Akademie, Naturwiss.-Mathem. Kl. Bd. 52 (1887) S. 82.

<sup>2)</sup> Xenoph, Hell. VII 4, 28, Diodor XV 78. Euseb, chron, I 205,

Xen. Hell. VII 4, 6ff. Auf die bei dieser Gelegenheit in Sparta geführten Verhandlungen geht der Archidsmos des Isokrates.

<sup>4)</sup> Vgl. Beloch, Griech. Geschichte Il 278 Anm. 1.

<sup>5)</sup> Xenoph. Hell, VII 4. 1.

<sup>6)</sup> Schol. Aeschin. III 85 p. 330 Schultz.

Diodor XV 76.

<sup>8)</sup> Oben S. 87 Anm. 4. Nicht alle Zeitangaben im Scholiasten sind vollwertlig, und auch Diodor hat nicht wenige richtige Daten. Doch scheint in diesem Falle das Datum des Scholiasten besser.

zu erobern, richteten aber nichta aus. Es kann also der Ahfail unter Polyzelos, der Abzug der Athener und das vorläufige Abkommen unter seinem Nachfolger geschehen sein. Jedenfalls, was man auch darüber denkt, muss der Ahfail von Ortopos in der guten Jahreszeti, als der Krieg noch in vollen Gange war, also im Sommer 366 v. Chr. erfolgt sein.') Die Befestigung der Thyamia durch die Philasier war damals noch nicht vollendet, dagegen gehörten die Achter, oder wenigstens Pellene, wieder zur lakedmonischen Partei. Ihr Anschluss an Theben und der dritte peloponnesische Pelduzg des Epaminondos moss abio ins Frühjahlr 366 v. Chr. fallen. Dieser Feldzug war nur kurz, da die Achter angesichts der geguerischen Urbermacht auf Widerstand verzichteten und Epaminondas ihnen den Dierritt leicht machte ?)

Epsminondas unternalim den genannten Feldrug nach der Rückkehr des Pelopidas und der ührigen hellenischen Gesandten aus Persien. Demgemäss wird Pelopidas hald nach seiner Befreiung aus der Gefangenschaft in Phera noch im Sommer 367 v. Chr. seine Buchkeiter und die anschliessenden Verhandlungen in Hellas müssen in die ersten Monate 366 v. Chr. fallen.") In den hier gesteckten Gernezen bewegen sich dann auch die sonstigen Ereignisse, von denen uns überliefert wird. Es handelt sich hesonders um die Geschichte Euphrons von Sikyon und die Kämpfe der Philasier mit ihren Greutnachbarn.") Euphron setzte um die Zeit, wo Epaminondas Achais gewann, seine Revolution ins Werk.") und ward nach mancherlei Wechselfällen von seinen einbeminischen Widersachern in Theben ermordet.") Was Philus angeht, so fällt der Angriff

<sup>1)</sup> Xenoph. VII 4, 1.

<sup>2)</sup> Xenoph. Hell, VII 1, 41. Diodor XV 75.

<sup>3)</sup> Xenoph. Hell, VII 1, 33. Pintarch Pelop. 30. Artax. 22. Ageail. 34.

<sup>4)</sup> Die Gesandten, die natürlich mit Geleit und unter den günstigsten Bedingungen reisten, konnten den Weg nach Susa leicht in 11/2 Monaten zurücklegen. In 4-5 Monaten konnte Pelopidas wieder zurück sein.

<sup>5)</sup> Xenoph. Hell. VII 1, 44. 2, 11 ff. 3, 1 ff.

<sup>6)</sup> Dieder XV 70, 3 lisst the schon Glymp, 102, 4 - 369/8 v. Chr. zur Herrschaft gelangen, also zur Zeit des zweiten Feldzuges des Epaminondus in den Peloponnes, als Sikyon sich den Thelsaeren anschloss. Es int wahrscheinlich, dass Euphron schon damals eine bedentende Rolle gespielt hat. Xenoph. Hell. VII 3, 2, 2 in.

<sup>7)</sup> Ob Enphron vor dem Abfall von Oropos starh oder nachher, iat

auf die Stadt, an dem sich Euphron und Pellene betheiligten, in die kurze Zeit, wo die Achber thebanisch waren. Als etwas später die Sikyonier an ihrer Grenze die Thyamia zu befestigen anfingen, waren die Achber, wenigstens zum Theil, schon wieder zur lakedmonischen Partei zurückgekehrt und Pellene war den Philasiern befreundet.) Daran schliesst sich der Ueberfall und die Besetzung des genannten Castells durch die Philasier und den Athener Chares unmittelbar an; es sind Ereignisse, die zwischen dem dritten peloponesischen Peldzuge des Epaminondas und dem Abfall von Oropos liegen, also einen Theid des Sommers 366 v. Chr. einnehmen müssen.

Zum Schluse fasse ich das Ergebniss der vorstehenden Untersuchungen kurz tahellarisch zusammen:

370/69 v. Chr. Winterfeldzug des Pelopidas und Epaminondas in den Peloponnes, Verheerung Lakoniens, Gründung Messenes, Einigung aller Arkader.

369 v. Chr. Rückkehr der Thebaner, Process der Böotarchen. Die Argiver und Arkader setzen

den Krieg gegen Sparta und Bundesgenossen fort.

Bündniss der Spartaner und Bundesgenossen mit Athen. 368 v. Chr. Epaminondas zum Alexander von Pherä kommt zur Herrschaft.

zweiten Mal in den Peloponnes.
Erste Hülfsendung des Dionysios, seine Gesandten in Athen.
Vgl. unten.
Alexander

Pelopidas in Thessalien und Makedonien.

Alexander II. von Makedonien ermordet, Ptolemäos folgt ihm.

367 v. Chr. Bündniss Athens mit Dionysios I.

it Dionysios I. Pelopidas und Ismenias in Thes-Friedenaversammlung in Delphi. salien und Makedonien. Ihre Ge-

aus Xenophon nicht klar ersichtlich. Xenophon greift mit seiner Erzählung vor. Bellen. VII 3, 4f.

 Xenoph. Hell. VII 2, 18. Es lat möglich, dass die Rückkehr zur lakedämonischen Partel sich in Achais nicht auf einmal vollzog. Jedeofalla ist bei Beginn des eleisch-arkadischen Krieges ganz Achais wieder im spartanischen Lager. Zweite Hülfsendung des Dionysios und die thränenlose Schlacht, der bald die Gründung von Mezalonolis folet.

Thebaner nach Thessalien. Befreiung des Pelouidas.

Reise des Pelopidas nach Susa.

366 v. Chr. Rückkehr des Pelopidas. Vergebliche Friedensunterhandlungen.

Dritter peloponnesischer Feldzug des Epaminondas, Beitritt der Achäer, die bald wieder abfallen. Euphrons Erhebung. Kämpfe bei Phlins. Ahfall von Oropos.

366/5 v. Chr. Athen nähert sich den Arkadern, wird den Korinthern entfremdel. Korinth u. A. schliessen mit Theben Frieden und scheiden aus dem Kriege aus. Ruhepause im Peloponnes.

365/4 v. Chr. Beginn des Krieges zwischen Eleern und Arkadern.

## lason von Pherä.

Was man über lason von Pherä weiss und glaubt, stammt in der Hauptssche aus Zenophon.<sup>1</sup>) Der Historiker schildert zuerst seine Macht und Hoffnungen, ehe er die Herrschaft über ganz Thessalien erlangte, in einer Rede, die er den Pharsalier Polydamas um 374 v. Chr.<sup>5</sup>) in Sparta halten lässt. Später berichtet

<sup>1)</sup> Womit nicht gesagt sein soll, dass silt über ihn erhaltenen Nachichen aux Kenophon sammen; denn es giebt, algerehen von blodor, über ihn menche Notis, besonders Anchdoten, die aus suderer Quelle genommen sind. Aber Xenophon hat sein Bild für das Alterthom wie f\u00fcr unsere Historiker gepr\u00e4gt. Ucher lason war nir die Schrift von L. Hamming (Dies, de lasone Phersenom tyrano, Utrech 1282) nicht augsgigliche. Einzende Fragen behandeln Pahle, N. Jahrb. f. Philol. 93 (1896) 530 ff. Gilec. Tropes, Gissone il togo della Tessaglis, Ritviste di Storie sottica III (1890).

Beloch, Gr. Gesch. II 251 Anm. 3 will swar die Rede des Polydamss ins Frühjahr 371 v. Chr. oder knrz zovor setzen, aber jeder sufmerksame Leser Xenophons muss erkennen, dass diese Annahme unmöglich lat.

er, wie Iason ganz Thessalien unter seiner Führung vereinigt und bringt zuletzt im Anschluss an die Schlacht bei Leuktra seine und seiner Nachfolger Geschichte zum Abschluss.") Schon vor der Unterwerfung von Pharsalos, berichtet Polydamas, ist Iason in Thessalien und Nachbarschaft sehr mächtig; er hält sich für den ersten Mann in Hellas "), wenn er aber erst die Führung üher ganz Thessalien hat, wird er noch weiter wachsen, auch die Umwohner und Nachbarn werden sich ihm dann unterwerfen. Theben ist ihm schon verbündet, die Athener möchten ihn wohl gern zum Bundesgenossen haben, aber er will sich ihnen nicht anschliessen, sondern denkt selbst die Seeherrschaft zu erwerben. Sogar nach Asien wendet er seine Blicke; mit den Persern getraut er sich leichter fertig zu werden als mit den Hellenen. Später, als Pharsalos ihm beitritt, gelingt es ihm, Tagos, Kriegsherr von ganz Thessalien zu werden. Xenophon berechnet damals seine Macht auf 8000 Reiter, 20000 Hopliten und noch mehr Peltasten, dazu bedeutende Einkunfte.") Was er endlich nach der Schlacht bei Leuktra vornimmt, weist darauf hin, dass er die Herrschaft über ganz Hellas im Auge hat, Er zerstört die Mauern Herakleias, nach Xenophons Meinung 1) aus keinem andern Grunde, als weil er für den Durchzug durch die Thermopylen kein Hinderniss haben will, Als 370 v. Chr. die Pythien nahen, lässt er in Thessalien die reichsten Opfer zurüsten und bietet die Thessaler zum Zuge nach Delphi auf. Man sagte. er habe die Leitung des Festes selbst übernehmen wollen. Was er dabei mit den Tempelgeldern in Delphi im Sinne gehabt, bemerkt Xenophon, wisse man auch jetzt noch nicht. Man erzähle, die Delphier hätten ihren Gott befragt, was zu thun sei, wenn Iason den Schatz antaste; der Gott habe geantwortet, das werde seine Sorge sein: und ehe es zum Zuge nach Delphi kam, ward Iason ermordet.

Zur Beurtheilung der xenophoniischen Nachrichten und Ausabrungen ist es wichtig, auf die Form zu achten, in der sie gegeben werden, und den Ort, an dem sie stehen. Polydamas redet in Sparta; er will den Spartanern bange machen, die von Iason drebende Gefabr recht isindräglich vorhalten und sie zur Hulfe ver-

<sup>1)</sup> Xenoph, Hell, VI 1, 2ff. 17 ff. 4, 27 ff.

<sup>2)</sup> Xen. s. O. VI 1, 8.

<sup>3)</sup> Xen. a. O. VI t, 19.

<sup>4)</sup> Xenoph. a, O. VI 4, 27, vgl. 32.

anlassen. Dieser Absicht entspricht es, die Macht und Plane lasons möglichst gefährlich zu schildern. Ferner die bedrohlichen Anschläge Jasons gegen Delphi werden nur als ein Gerücht oder eine Beforchtung bezeichnet.1) Auderswo giebt Xenophon seine personliche Ansicht wieder, er deutet die Handlungen lasons in seinem Sinne. In specifisch xenophontischer Beleuchtung erscheinen die Pläne Iasons gegen den Perserkönig. Nach den Erfahrungen des Feldzuges der 10000 und des Agesilaos, also der Kample, an denen Xenophon theilnahm, schätzt Iason die Macht des Grosskönigs nicht sehr hoch.") Man darf also behaupten, dass die Nachrichten über lason und seine Absichten theils subjectiv gefärbt sind, theils auf Vermutbung oder Gerücht beruhen. Und was Polydamas aus lasons eignem Munde über sein Verhältniss zu Athen gehört haben will ), ist mindestens ungenau und missverständlich und steht im Widerspruch zu gut bezeugten Thatsachen. Denn wir wissen, dass lason gerade um die Zeit, wo Polydamas in Sparla war, zu den attischen Bundesgenossen gehörte und im Herbste 373 v. Chr. beim Process des Timotheos zusammen mit dem Epiroten Alketas als Fürsprecher des Angeklagten in Athen war.") Sein Name stand wahrscheinlich auf der Urkunde des zweiten attischen Seebundes.") Erst

<sup>1)</sup> als Igadav, Liyeras. Xenoph, Hell. VI 4, 30.

<sup>2)</sup> Hell, VI 4, 27 bei der Entfestigung Heraklelas.

<sup>3)</sup> Hell, VI 1, 12. 4) Xenoph. a. O. VI 1, 10.

<sup>5)</sup> Demosth, XLIX (in Timoth.) 10, 22. Etwa gleichzeitig muss lason bei der korkyräischen Expedition den Athenern hilfreiche Hand geleintet haben, und seine Reise nach Athen ateht damit vielleicht im Zusammenhange. Nach Xenophon Hell, VI 2, 10 ersuchen die Athener den Alketas, die Schaar des Ktesikles nach Korkyra überznsetzen. Also hat Ktesikles zur Beschlennigning den Landweg über Thessalien und Epirus gewählt, was nicht ohne Geleit und Förderung lasons geschehen konnte, den Xenophon auch hier absichtlieh ühergangen haben mnss.

<sup>6)</sup> CIA (Inscript. Graecae) II 1, n. 17. Dittenberger, Syll, I 2 80. An der Seltenfläche im Verzeichniss der Bundesgenossen Ist hinter Alketas und Neoptolemos ein etwa fünfstelliger Name ausgemeisselt, dessen letzter Buchstabe wohl ein N war. Hier stand wabrscheinlich, wie Fabricins (Rhein. Mus. N. F. 46, 589) scharfsinnig erkannt hat, der Name lasons. Gegen Fabricius hat sich freilich Zingerle gewandt (Eranos Vindohonensis 365). Er giebt zn. dass nach der Grösse und Beschaffenheit der getilgten Stelle lasons Name in der Urkunde gestanden haben könne, will aber statt seiner lieher die Naxier einsetzen; denn 375 v. Chr., wo der getilgte Name eingeschlagen sein musse, konne nach Xenophons Zengnisa lason noch nicht Athena Bundesgenosse

später ist er mit den Alhenera zerfallen und hat sich den Thebanera zugewandt.') Xenophon lant es für gut befunden, die Freundschaft mit Athen zu werschweigen und ihn von Anfang an zu einem Gegner Alhens zu machen.') Seine Nachrichten erheischen auf jeden Fall gründliche Prüfung.

Nicht leicht ist zu glauben, dass Jason wirklich, wie Polydamas

berichtet, im Jahre 374 v. Chr. schon an einen Feldzug gegen die Perser gedacht habe. Die unerlässliche Voraussetzung eines solchen Planes ist die Hegemonie oder doch freie Hand in Hellas und eine überlegene Seemacht, und von beiden war lason damals weit entfernt. An eine Hegemonie konnte er, wie die Sachen lagen, erst gewesen sein. Wenn aber Xenophan Jasans Bundniss mit Athen absichtlich verschweigt, an hat sein Zeugniss für diese Frage keine Bedeutung, und in Wabrheit steht nichts der Annahme im Wege, dass lason, wie sein Freund Alketas, sich schun 375 v. Chr. an Athen angeschlussen habe. Noch welter als Zingerle geht J. Beloch, Griech. Gesch. Il 251 Anm. 3. Er bezweifelt, dass lason überhaupt zu Athens Verhündeten gezählt habe. Wenn die in der vorigen Anm, augeführte Rede ihn Bundesgennssen nenne, an habe das kein Gewicht. Beinch will, wie seine eigene Darstellung (Gr. Gesch. Il 246. Att. Polit, 144) lehrt, nicht etwa die van der Rede berichtete Thatsache, die Anwesenheit lasnus (mit Alketas) in Athen in Zweifel ziehen, sondern bemängelt nur den Ausdruck Bundesgennsse. Wirklich kommt auf diesen Ausdruck night yiel an; denn schon die Reise lasans nach Athen beweist auf das nazweideutlgste, dass er damals Athens Freund war, Fabricius' Erganzung ist freilich nur eine Erganzung, aber für ihre Richtigkeit sprechen die gewichtigsten Grunde, der Raum, die erhaltenen Reste und vor allem die Thatsache

1) Ueber die Urasche der Entferendung von Alben wissen wir nichts. Nen Kenophon entreitei Isson seibst die Sechernschaft. In der That bessse er Kriegschiffe, Xenoph, Bell, VI 4, 21. Wahrscheinlich ist er den Albenern auf Endön dort den benachharten Isseln in die Quere gekommen. En knnn wohl sein, dass Alexander von Pherä hel seinen maritimen Unternehmungen den Sparen Bosson folgte.

der absichtlichen Tilgung und Ausmeisselung. Alles passt am besten auf

Inson, Vgl. Dittenherger a. O. p. 129 n. 41.

2) Gerade wie er bei Alexander von Pherä nur die Feindschaft mit Alben erwähnt (Hellen, 144, 35), aben nicht des frührer Bindelins, das durch mehrere Nachrichten and durch einen attischen Valkabeschlaus bezeugt wird (ClA. 1972 n. 598b. Vilketherger yall, 13 198). Wie in diesem Brechlous die Vernichtung des Bindelinses mit Alexander verordnet wird, so scheint ähnlich sons aus der Liste der attischen Bundesgenossen gestrichen zu sein. Wenn Xennphon hier wie dort das Bindelins mit Alben übergeht, an geschicht er wermathlich mit Reksicht und siene Vastradat, nm nicht merken zu lassen, dass die Albener eine Zett lang mit so schlimmen Gesellen gemeinsame Sache gemench haben.

nach dem Falle der spartanischen Macht denken, also nach der Schlacht hei Leuktra; Xenophon hat also Iasons Pläne zum mindesten verfrüht. Aber auch später hat der Tyrann ein sölches Unternehmen schwerlich im Ernst vorgehaht, jedenfalls zur Ausführung nichts gethan und bei seinem baldigen Tode auch nichts thun können. Zunschst und vor Allem wäre es darauf angekommen, sich der Thebaner zu versichern. Iason war mit ihnen und mit ihren leitenden Männern bis an sein Ende befreundet und verbundet!), aber sie sianden ihm mindestens ebenbürtig zur Seite; dass er je versucht hätte, sie seiner Föhrung zu unterwefen, wird durch nichts angedeutet.) Es handelt sich also bei Xenophon um Träumereien, um Zukunfärmusik, und es besteht der Verdach, dass der Historiker ihm mehr zugeschrieben habe, als ihm zukummt.)

Ebenso hat Xenophon die Kriegsmacht Iasons weit überschatzt. Iason selbst berechnet die Streitkräfte des gesammten Thessaliens abgesehen von den leichten Truppen auf über 10 000 Hopliten und 6000 Reiter; mit Einschluss der Bundesgenossen wird später des gesammte Aufgebot auf gegen 20 000 Hopliten und 8000 Reiter angegeben. Aber dies ist aur eine Schätzung? oder im besten Fälle die verfassungsmassige Sollstarke; in Wirklichkeit sind die Zablen auch nicht euffernt erreicht worden. Bekannt ist die Gitte der thessaliechen Reiterei; sie ist die Hauptwaffe der Thessaler, aber dass 6000 Reiter aufgebracht werden konnten, ist zu bezweiteln. Die höchste Zahl, die meines Wissens vorkommt, sind ie 2000, die im lamischen Kriege 322 v. Chr. im eigenen Lande

<sup>1)</sup> Pintarch, Pelop. 28. Apophth. Epamin. 193 B.

<sup>2)</sup> Bald nach Issons Tode Leisteten die Thessaler der Thebanern In der Peisponane Bererfolfer. Kenoph. Hell, 17, 5, 2, Ageill, 2, 2, 4, Die von Kenophon Hell, VI 4, 27 als Zeichen drohender Plänc Issons gedenteit Erobernag Herakleisa war im Sinne der thebanischen Politik, und gesehn ohne Zwelfel im Eltwerständnabs mitt der Thebanern. Isson behielt die Studt nicht selbst, sondern übergab sie den Oeikern und Mallern, die beide Bandesgenossen der Bösoter waren, Diodor XV 57, 2. Kenpöben Bielen, VI 5, 23.

<sup>3)</sup> Eine Uebetrieibung ist es, wenn der Epirote Alketas Heilen, V1, 7, 18 Unterhab anson erscheint und eine fahileibe Abhängigkeit verlerbin (§ 11) bei Makedonien angedeutet wird. Alketas wie Amyntas aind in Wahrheit als Bundesgenossen der Thessaler zu bereichnen (vg. Diodor XV 60, 2). Xenopslom eisbiel (Hellen, V2, 10) deutet an, dass Alketas ein autonomer Farts blieb.

<sup>4)</sup> Xenoph, Heil. VI 1, 8. 19.

Χεπορήση sagt § 19 ὁπλίται δὶ ελογίσθησαν ούκ ελόττους δισμυρίων.

gegen Leonnatos fochten.1) Dagegen mit den Hopliten, dem Kern der griechischen Heere, war es in Thessalien schlecht bestellt; sie waren weder zahlreich noch tüchtig. 370 v. Chr. zogen daher mit den Thebanern pur Reiter und Peltasten in den Peloponnes\*), und etwas später mussten Pelopidas und die Thebaner die Erfahrung machen, dass auf thessalisches Fussvolk nicht zu rechnen sei.\*) Die 10 000 oder 20 000 Hopliten Xenophons können also nur auf dem Papier gestanden haben, und es ist wenig wahrscheinlich, dass sich lason darüber getäuscht und gehofft haben sollte, mit ihnen Hellas zu gewinnen und die Perser anzugreifen. Im Gegentheil hielt auch er, wie Xenophon erzählt\*), nicht viel von den thessalischen Honliten. sondern stützte sich auf seine 6000 Söldner, also Fremde; mit Söldnern hat er die thessalischen Städte unterworfen und in Abhängigkeit erhalten, Söldner nahm er mit, als er nach der Schlacht hei Leuktra den Thebanern zur Hülfe zog b), und das Gleiche gilt von seinen Nachfolgern. Hätten die thessalischen Städte eine Wehrverfassung besessen wie Sparta, Athen oder Theben, so würde lason schwerlich zur Gewalt gelangt sein.

Ueberhaupt war lasons Herrschaft nicht sehr fest gewurzelj. Seine Anfänge nind ja dunkel; er kam als Gegner der Lakedamonier, als Verbündeter der Athener und Thebaner zur Macht.\*) In Thessalien hatte er viele Widersacher, denen er bekannlich nach kurzer Herrschaft zum Opfer fell. Polydams behauptet, die Thessaler würden bereit sein, von ihm abzufallen, wenn ihnen nur von en Sparianern ausreichende Hulle geschickt wörde.\*) Wahrschein-

Diodor XVIII 15, 2. Dieser Zahl sm nächsten kommt des Kontlogent der thessellischen Reiter im Beere Alexanders: 1500 Pferde, Diodor XVII 17, 4.
 3000 zählt als Gessmutzahl Isokrates de pace (VIII) 118.

<sup>2)</sup> Xenoph, Hell. VI 5, 23. Aehnlich später 362 v. Chr. Diodor XV 85.

<sup>3)</sup> Pint. Pelop. 27. Diodor XV 71, 4. Vgl. unten S. 117 ff.

<sup>4)</sup> Xen, Hell. VI 1, 5.

<sup>6)</sup> Xenoph, Hell. VI 1, 5. 4, 21. 28.

<sup>6)</sup> Ussere Ueberlieferung neant his userst 371/6 v. Chr. als Helfer des Tyrannen von Groes, Diedor XV 30, 3. Mit seinem Vorginger Lykophron hingt er wahrscheinlich zussammen, aber das nähere wissen wir nicht; vielcickt war er sein Sohn. Xen. Hell. VI 4, 24. Eine Anzahl Anckdete von imm finden sich bei Polyin VII. Sie bewegen sich meist in derselben Riebtung und seigen den Isson als einem Mann, der zum Bestreitung seiner Kriegsbedürfnisse seiner Matter und seinen Briddern mit alleriel Listen ihre Reichmer zu entlesche weiss. Vielleicht waren seine Bridder Rier sis er.

<sup>7)</sup> Xen. Hell, VI 1, 14.

lich hat ihn das Bündniss mit Athen und Theben sehr wesentlich gefürdert und gestützt, und schwerlich war seine Stellung derart, dass er daran hätte denken können, sich zum Hegemon der Hellenen, auch der Thebaner aufzuschwingen.

Was Xenophon zuletzt von den Vorbereitungen auf die Pythien von 370 v. Chr. berichtet, kommt, wenn man die Vermuthungen abstreift und nur das Thatsächliche ins Auge fasst, auf eine besonders prächtige und umfassende Beschickung des Festes durch ganz Thessalien heraus. Bei der bervorragenden Stellung der Thessaler in der Amphiktionie ist es ganz begreiflich, dass Isson bei dieser Gelegenheit seine Macht zur Schau stellen wollte; andere haben es in ähnlichen Fällen ebenso gemacht. Daraus folgt nicht, dass er sich des Heiligthums zu hemächtigen gedachte. Dass er beabsichtigt oder gehofft hat, die Festleitung zu übernehmen, wie das Gerücht sagte, ist nicht unmöglich. Vielleicht war lason einer der thessalischen Hieromnemonen und konnte als solcher den Vorsilz in der Amphiktionenversammlung beanapruchen; die Theasaler waren in in der Amphiktionie die Ersten.') Xenophon freilich traut ihm Schlimmes zu; er ist offenbar überzeugt, dass er es auf den heiligen Schatz abgesehen hatte, und er deutet sehr verständlich an, dass lasons Ermordung nach seiner Meinung die göttliche Rache für seine sacrilegischen Pläne sei. Aber es handelt sich lediglich um einen Argwohn; niemand wusste davon.2) Die wichtigste Frage, wie sich die Thehaper, die in Mittelgriechenland vor-

Die thessalischen Hieromnemonen stehen bekanntlich in den Amphiktionenverzeichnissen damala obenn und scheinen in der Versamninng regelmässig den Vorsitz geführt zu baben. Vgl. Pomtow in Pauly-Wissowas Real-Encykl. IV 2. 2679ff. Aeschines III 124. 128.

<sup>2)</sup> Xen. VI 4, 30: ruel suiven taiv isçulv geoparavo rinnet pair disserie, fer, not i ver deligue. Noch weiliger Kolnen wir darow vissen; von dem was sich in Mittelheitas nach der Schiecht bei Leuktra begab, haben wir ja nor die allerdürftigste Kande. Da Jedoch dem von Xenophon gedinsserten Argwohn vielteleicht gitwas thatstelliches au Ginnel liegt, so könnte man vermuthen, dass die Thebaner und line Verhündeten, mit deren Finnanzen es nicht unter der sich gegen der delphischen Gelden zu Kriegswecken etwa im Wege der Anleihe ins Ange Insasten, wie es apäter die Arkader mit dem olympischen Gelden zuchken. Oder hat Kompohon, als er jene Worte schrieb, an die Benutzung des delphischen Schattes durch die Phokier und ich Anfänge den beiligen Krieges gedecht. Der Zeit nach ist es möglich; denn er erwähnt noch den kurs zuvor (357/6 v. Chr. Diodor XVI 14) erfolgten Tod Alexanders von Pheris. Hellen, VI 4, 37.

waltende Macht, zu den Auschligen Iasons auf Delphi verhalten haben würden, wird von Xenophon nicht berührt. Er redet so, als wenn Theben nichts bedeutete und Iason allein die Macht in Hinden hätte, als wenn Iason und nicht Epaminondas hei Leuktra gesiegt hätte.

Ohne Zweisel war lason eine bedentende, machtvolle Persönlichkeit, ein Meteor, das am hellenischen Himmel vorüberzog and nach kurzem Glanze verlosch. Aber das Bild, das Xenophon uns von ihm gemalt hat, kann nicht getreu sein. Xenouhon hat die wichtigsten Dinge verschwiegen, dafür seine Phantasie walten lassen und Jasons Gestalt gewaltig vergrössert, als wenn er nahe daran gewesen ware. Hegemon von Hellas zu werden, und das versucht hatte was spater Philipp von Makedonien vollhrachte. Wie immer lässt sich der Historiker dabei von seinen politischen und moralischen Anschauungen leiten. Maassgebend für ihn war, dass Iason der Freund Thebens war, der Stadt, die nach Xenophons Meinung in Hellas so verhängnissvoll gewirkt hat. Er hält ihn für einen gefährlichen Mann, und wenn er ihn ins Grössere zeichnet, so geschieht es wohl, um die Thebaner zu drücken, als von lason abhängig darzustellen.1) Hätte der Thessaler auf spartanischer Seite gestanden, so wurde Xenophons Urtheil und Darstellung wohl anders gelautet haben.

## Pelopidas in Thessalien.

Als Alexander von Phera von dem ermordeten Polyphron, seinem Oheim, die Tageis übernommen hatte<sup>9</sup>), erhoben sich als-bald gegen ihn die Thessaler, um sich von seiner Herrschaft zu befreien.<sup>7</sup>) Den Anfang machten die Alexaden, die ehemaligen Fürsten von Lariss; diese riefen den makedonischen König Alexander II. ins Land. Der König kam mit Heeresmacht, in Begleitung der Verbannten<sup>9</sup>), besetzte Larisa und Krannon und drängte den Tyrannen von Phera zurück, aber er beheit die

<sup>1)</sup> Vgt. Xen. Hett. Vl 4, 22.

Xenoph. Hett. Vi 4, 35,
 Diodor XV 61. 67. Plutarch Pelop. 26. Beide Berichte ergänzen sich in wünschenswerther Weise.

<sup>4)</sup> Dies waren ohne Zweifel: die von Polyphron, Alexanders Vorgänger, Verbannten (Xenophon Hell, VI 4, 34). Sie decken sich nicht mit den Aleuaden, wie Diodor zeigt, es können aber Aleuaden unter ihnen gewesen sein.

heiden Städte für sich, und jetzt suchten die Thessaler bei den Thebanern Schutz, sowohl gegen den Makedonier wie gegen den Pheraer. Wie ohen bemerkt, erschien im Sommer 368 v. Chr. Pelopidas an der Spitze eines thebanischen Heeres, befreite zuerst Larisa und Krannon und batte dann mit Alexander von Phera zu thun, worüber Plutarch1), unsere heste Quelle, folgendermaassen berichtet: Als Pelopidas in Larisa war, kam Alexander zu ihm mit der Bitte, ibn mit den Thessalern auszusöhnen. Pelopidas bemübte sich, ibn zu bekehren und zu einem milden, gesetzlichen Archon der Thessaler zu machen. Allein Alexander erwies sich als unverhesserlich, viele Klagen erhohen sich über seine Robbeit. Sittenlosigkeit und Habsucht, Pelopidas trat zuletzt scharf gegen ihn auf, so dass Alexander für seine Sicherheit fürchtete und mit seinen Trabanten aus Larisa entstoh. Pelopidas hatte aich also um Alexander vergeblich hemüht. Er gab nunmehr den Thessalera die nothige Sicherheit gegen ihren Bedranger und stellte unter ihnen die Eintracht ber; dann ging er nach Makedonien binüber.

Was Plutarch hier erzählt, bedarf einiger Erläuterung. Wir ersehen daraus, dass in Larisa eine Versammlung gehalten ward, zu der Alexander und seine Widersacher sich einfanden. Zunächst suchte Pelopidas zwischen den beiden Parteien zu vermitteln. Wir müssen dabei erwägen, dass Alexander Tagos oder Archon von Thessalien war und wahrscheinlich wie seine Vorgänger thebanischer Bundesgenosse.") Er würde sicherlich bereit gewesen sein. weiterbin die Thebaner zu unterstützen, wenn man ihn in Thessalien hätte gewähren lassen. Auch scheint aus Plutarchs Worten hervorzugehen, dass Pelopidas ihn als Tagos anerkennen wollte, vorausgesetzt, dass er die Autonomie der thessalischen Gemeinden schone und sich mit den gesetzlichen Befugnissen der Tageis begnüge, die ein wesentlich militärisches Amt war. Es ward also wohl von ihm verlangt, dass er die gewaltsame Unterdrückung seiner Widersacher aufhebe, Verhannte zurückkebren lasse u. s. w. Hiezu wollte sich Alexander nicht verstehen, und so kam es in der erzählten Weise zum Bruch. Alexander verliess die Versammlung.

Was nun weiter geschah, wird nicht berichtet, lässt sich aber vielleicht aus den Andeutungen der Ueberlieferung erratben. Zu-

t) Pelop. 26.

<sup>2)</sup> Vgl. Pausan. IX 15, 1.

nächst ward Alexander nicht mehr als Tagos anerkannt, und die Thessaler, die sich um Pelopidas geschaart hatten, richteten sich ohne ihn ein. Es heisst, dass Pelopidas sie vor Alexander sicherte und zugleich die Eintracht unter ihnen herstellte. Beides wird zusammenfallen; durch engeren Zusammenschluss konnten sich die Thessaler am besten der Ansechtungen Alexanders erwehren. Vielleicht hat ihnen Pelopidas auch einige thebanische Truppen zurückgelassen,

Später existirt neben und im Gegensatz zu Alexander von Pherä ein thessalischer Bund, xorror, von dem wir aus einer attischen laschrift des Jahres 361/0 v. Chr. näheres erfahren, als die Athener mit den Thessalern gegen Alexander ein Bündniss abschlossen. 1) Der Bund hatte an der Spitze einen Archon, für iede Tetrarchie einen Polemarchen, ausserdem Hipparchen und andre Beamte. Es liegt nahe, auf Grund der plutarchischen Erzählung zu vermuthen, dass dieser Bund damals, 368 v. Chr., durch Pelopidas eingerichtet worden ist.") Bestanden hat er his zur Unterwerfung Thessaliens durch Philipp von Makedonien und dem Ende der pheräischen Tyrannis, aber zu einer bedeutenden Kraft und Thätigkeit hat er es nicht hringen können und hat die Erwartungen seines Stifters nicht erfüllt. Alexander von Phera und seine Söldner waren stärker als der thessalische Bund.

Schon im nächsten Jahre (Frühjahr 367 v. Chr.) sahen sich die Thessaler genöthigt, um den Umtrieben Alexandera zu hegegnen, die Hulfe der Thebaner aufs neue anzurufen.") Pelopidas kam, begleitet von Ismeniaa, als Gesandter ohne Heer, weil er einen Krieg nicht erwartete und für den Nothfall auf die Thessaler und ihre Streitkräfte rechnete. Als er bei dieser Gelegenheit wieder nach Makedonien hinüberging, nahm er sich, vermuthlich im Einverständniss mit den Thessalern, einige Söldner mit, die bei

<sup>1)</sup> CIA IV 2 S. 20 p. 59b. Dittenberger sell, 1º 108. Vgl. CIA II 88. Schon früher, zur Zeit der Schlacht bei Mantinein, bestehen die beiden Gruppen in Thessalien. Xenoph. Hell. VII 5, 4.

<sup>2)</sup> So vermuthet mit Recht Köhler, Athen Mittheil, Il 205, Gilbert, Handbuch der griech, Staatsalterth, II 12 setzt die Entstehung dieses Bundes erst 364 (363) v. Chr. Ich heite die Köhlersche Ansicht mit Rücksicht auf das Zengniss Pluturchs für besser begründet, stimme aber Gilbert darin zu, dass es sich bei der Einrichtung des Bundes nicht um die Erneuerung einer ülteren smphiktionischen Verfassung handelt,

<sup>3)</sup> Platarch Pelop, 27.

Pharsalos lagerten und im Dienste des thessalischen Bundes gestanden haben müssen.1) Die Leute erwiesen sich als höchst unzuverlässig; in Makedonien verliessen sie den Pelopidas und traten gegen eine Summe Geldes in den Dienst des Ptolemãos von Aloros über. Aus diesem Verhalten können wir mit einiger Sicherheit schliessen, dass diese Söldner, wie es oft begegnete, von ihren Dienstherren nicht zur Zufriedenheit bezahlt wurden. Pelopidas versuchte sich nachber an den ungetreuen Söldnern durch Beschlagnahme ihrer Familien und Habe, die bei Pharsalos zurückgeblieben waren, schadles zu halten. Er sammelte einige thessalische Truppen und ging nach Pharsalos. Plötzlich aber erschien Alexander mit seiner Heeresmacht. Pelopidas und Ismenias konnten keinen Widerstand leisten und bielten es für das Gerathenste, ihm unbewaffnet entgegenzugeben; sie glaubten, er wurde es nicht wagen. sich an ibnen zu vergreifen. 3) Aber er nahm sie fest und besetzte Pharsalos, was in Thessalien keinen geringen Eindruck machte.

Alles dieses hätte dem Pelopidas nicht begegnen können, wens die Thessaler, seine Freunde, sich in leidlicher kriegerischer Verfassung befunden hätten. Eine Stadt wie Pbarsalos ist bei der Aunäherung Alexanders offenbar wehrlos und verzichtet auf Vertheidigung, so dass Pelopidas genothigt ist, sich dem Tyrannen zu überliefern, und diesem die Studt nachber ohne Schwertstreich in die Hand fällt. Solche Schwiche hat ihren Grund in den Zustünden

<sup>1)</sup> Platarch a. O. aagt: iklows ži στρατιώται σύα ξεων μεσθοφέρων τωνά αίτοδον προσιλαβρίωνα κατά σύτευν διάλλευ επί τον Πεκλαμαίον. Ετ fand also die Söddere schon vor und nahm sie mit alch: ale scheinen bei Pharsalos (alcht in Pharsalos, παρά Φεξασλον asgl Plutarch weiter unten) geigen zu haben. Die Darstellong E. Meyerr (Gesch. des Altrith. V 439), der den Pelopidas und Iamenias in Pharsalos ein Söddercorps ammeln lisse, extspricht also nicht der Uberlieferung. Schon (finher, vor Jasona Tyrannis, hielten die Thessaler Södder. Vgl. Xenophon Anab. I 1, 9 f. Ariatoteles hist, anim. X 31, p. 618 b 14.

<sup>2)</sup> Nach Passanian IX 15, 1 war Alexander noch Tuchens Freund, was in sofern richig sein wird, als ein Krieganstand sicht bestand und die frühere Bundesgenosenschaft, nicht eigentlich gelöst war. Etwa ähnliches besagen wohl die Worte des Suidas s. mag\* oblaw Stjanost: viel someban mag\* oblaw Stjanost: Vidensdern Illiansten nachtigen degen, vorte, die einen hetorischen Anatrich haben. Ban kann sehwerlich darnas entenhene, dass Pelopidas im Jahre verber mit Alexander einen Patt schloss. Wahrscheinlich ist, dass die frühere Bundesgenosenschaft mit Theben gemeint ist, Vel. Köhler ». O.

des Landes. Thessalien wurde nicht durch Verfassung und Gesetze, sondern dynastisch, durch mächtige Männer und ihre Factionen regiert.1) Von altersher zerfiel das Land in zwei grosse Parteien. Dem entspricht die Kriegsverfassung; nur auf die aristokratische Waffe der Reiterei ward Sorgfalt verwandt, das Hoplitenheer, die bewaffnete Bürgerschaft war, wie ohen schon hemerkt wurde, nicht zur Ausbildung gelangt,3) Sie setzt eine feste, mehr demokratische Gemeindeordnung voraus, die den thessalischen Institutionen widersprach. Daraus ergah sich eine geringe militärische Leistungsfähigkeit, die sich im ganzen Laufe der thessalischen Geschichte zeigt. So reich das Land und Volk, so arm und schwach waren Gemeinwesen und Gemeinsinn. So waren auch in jener Zeit die Thessaler den Söldnern der Pheräischen Tyrannen, Issons wie Alexanders, nicht gewachsen. Um sich zu vertheidigen, nahmen sie ebenfalls Söldner in Dienst, ohne sie, wie es scheint, genügend zu hezahlen. Das schwere Bürgerfussvolk fehlt nicht ganz, später haben sie es, vermuthlich unter dem Einflusse der Thebaner, zeitweilig vermehrt und verhessert, und im Feldzuge von 364 v. Chr. haben sich die thessalischen Hopliten, wie es scheint, nicht schlecht gehalten. Aber ihre Zahl war nicht gross, Alexander batte das Donnelte, und ohne thebanische Hülfe wagten sie ihm nicht zu widerstehen.")

Ueherdies waren die Thessaler, aus denen Pelopidas ein neues Gemeiswesen hildete, keineswegs eintrichtig. Eine hesondere Stellung hatten die Aleusden, die sich js zuerst nicht an Theben, sondern an Makedonien angelehnt hatten. Wahrscheinlich hatte auch Alexander von Phers wielfach Freunde, kurz das Volk hielt nicht fest zusammen. So sie se denn kein Wunder, wenn Alexander immer wieder Boden gewann. Den Thebanern, wenn sie mit ganzer Macht kamen, musste er weichen, aber sobald sie wieder abgezogen waren, drang er aufs neue vor.

Der erste Feldzug der Thehsner zur Befreiung des Pelopidas und Ismenias schlug fehl; unter Epaminondas kehrten sie noch in demselben Jahre mit besserem Erfolge zurück, Alexander ward

<sup>1)</sup> Thukyd. IV 78, 3.

Oben S. 113. Isokrates VIII 1174 kennt in Thessalien nur Reiter und Peliasten.

<sup>3)</sup> Plutarch Peiop. 32. In dem Treffen bei Kynoskephalä haben die Thebaner und die Reiter offenbar das Beste gethan.

stark in die Enge getrieben und verstand sich dazu, die Gefangenen freizugeben, und behielt dafür seine Herrschaft in Phera, Er gelangte nach dem Abzuge der Thebaner bald zu neuer Macht. unterwarf die Magneten. Phthioten und einzelne thessalische Städte. so dass 364 v. Chr. Pelopidas zu einer neuen Expedition auszog. aber mit unzureichenden Mitteln. Alexander ward zwar in einer Schlacht bei Kynoskephalä geschlagen, jedoch Pelopidas fiel.') Der thebanische Rachezug im nächsten Jahre, 363 v. Chr., 2) nothigte den Tyrannen, sich zu fügen, er musste alle seine Eroberungen aufgeben und den Thehanern Heeresfolge geloben,") aber seine Beseitigung gelang nicht; wenn er auch auf Phera und dessen Gebiet beschränkt war, so blieb er doch Herrscher. Die Thebaner, denen damala im Peloponnes ernste Verwickelungen drohten, konnten ibn nicht entfernen. Uebrigens blieh er zunächst Thebens Bundesgenosse, und sein Kontingent hat in der Schlacht bei Mantineia auf thehanischer Seite gesochten.") Es mag sein, dass sein Zerwürfniss mit Athen ihn den Thebanern wieder näher brachte, 1) Auf alle Falle behauptete er sich und war eine Macht, mit der gerechnet werden musste.

Wahrscheinlich betrachtete er sich immer noch als Tagos von Thessalien. Das ganze Land hat er ja ine unterworfen; zeitweilig besitzt er einzelne thessalische Stüdte,<sup>3</sup>) und besonders herrscht er über Achber und Magneten,<sup>3</sup> die ja als Periöken nach thessalischem Recht dem Tagos untergeben waren,<sup>3</sup> Der Umfang seines Gebietes wechselt nach Umständen; immer war er stark genug, das übrige Thessalien zu lahmen und von fremder Hulfe abhängig zu machten. Seine Morder und Nachfolger, die Söhne Jasons, Tsisphonos, Peitholoso und Lykopbron erbten seine Herrachaft und Politik, bis Philipp von Mackdonien erschien, die Tynanen von Phetä Ver-

<sup>1)</sup> Plutarch Pelop. 31 f. Diodor XV 80.

<sup>2)</sup> Köhler, in dies, Ztschr. XXIV S. 638.

<sup>3)</sup> Plut, Pelop. 35. Diodor XV 80.

<sup>4)</sup> Xenophon Hell. VII 5, 4.

Diodor XV 95. Xenoph. Hell. VI 4, 35. Sievers, Gesch. Griechenlands 334.

<sup>6)</sup> Pharsalos, das 367 v. Chr. Alexandero in die Hinde fiel, war 3 Jahre später frei. Pint. Pelop. 27. 32. Sonst gehörte dem Tyrannen noch Skotusss. Plut. Pelop. 29. Diodor XV 75. Pansan, VI 5, 2.

<sup>7)</sup> Plut. Pelop. 31, 35, vgl, 29.

<sup>8)</sup> Xenoph. VI 1, 12, 19.

trieb und ihre Herrschaft einzog!) und damit die Einheit Thessaliens wiederherstellte, als dessen Tagos nunmehr der makedonische König gelten konnte.

## Die thränenlose Schlacht.

Was wir von dem sogenanten thrincellosen (dőezere) Siege der Lakedamonier wissen, heruht auf Xenophon.") Auch Diodor und Plutarch erwihnen ihn.") aber sie fügen nichts von Werth hinzu und haben sich Xenophons Auffasseng angeeignet. Die Schlacht hat bei diesem eine hesondere Bedeutung; sie ist die Vergetlung für Leuktra, die Wiederherstellung der spartanischen Waffenehre, ein um so größeserer Triumph, als dabei kein Spartaner gefallen ist und der Sieg keine Thräne gekostet hat. Xenophon sieht das Ereigniss mit den Augen eines Spartaners an. Auch seine Errablang ist einseitig und unvollständig, und um das Ereigniss richtig zu versteben, wird es nötlig sein, den Hergang durch eine genauere Interpretation des Berichtes zu erlatern.

Als im Frühenmmer 367 v. Chr. die Hülfstroppen des Dionysios in Korinth angelangt waren, entstand zunächst im Schossder Bundesgenossen eine Erörterung über ihre Verwendung. Die
Athener beautragten, sie nach Thessalien dem Alexander zur Hülfe
zu senden, drangen aber nicht durch, sondern auf Wunsch der
Lakedämonier wurden die sicilischem Truppen zu Schiff nach Lakonien geschafft, und hier führte sie Archidamon vereinigt mit der
heinischen Streitmacht gegen Arkadien.) Wahrscheinlich hatte
aber Archidamos nicht aur das sicilische Hülfscorps hei sich, sondern auch die vor kurzem von Philiskos für die Lakedämonier
geworthenen Sülder.') nach Diodor 2000 Mann. vereinigte also

Es ist zu erwägen, ob nicht die Emsucipation der Achäer und Magneten von der thessalischen Herrschaft durch Philipp auf ihrer Zugehörigkeit zur Tyrannis von Pherä beruht.

<sup>2)</sup> Hellen. VII 1, 28 ff.

<sup>3)</sup> Diodor XV 72, 3. Plut. Agesil. 33.

<sup>4)</sup> Wobei nicht ausgeschlossen ist, dass er vorher schon anderes unternommen hatte.

<sup>5)</sup> Nenoph. Hell. VII 1, 27: ξενικόν πολύ συνέλεγων ὁ Φιλέσκος, όπου πολημοίς μετά Λαμαθαιμονίων. Σα πολημοίς μί Ενωνόν απι Sobject; dena Philiskos selata ging nach Asien zurück. Diodor XV 70, 2: ό μέν Φιλέσκου απεν ολικούν τοίε Λαμαθαιμονίου δυσχλέους δεπιλέστους μευθορήφους Καρντιαν νοίε μουθούς, δεπίλέσν ως τόν Λάσιων. Vei, Grote, history of Greece X 34.

eine ansehnlichere Macht, die er nun benutzte, um einen Einfall in Arkadien zu unternehmen und den Arkadern die Raubzüge und Ueberfälle der letzten Jahre mit Zinsen zu vergelten.

Er zog zuerst nach Karyā1) und eroberte es, wobei alles was ihm lebend in die Hande fiel, über die Klinge springen musste. 1) Von hier wandte er sich gegen das westliche Arkadien und verheerte das Land der Parrhasier, das später zu Megalopolis gehörte, Bis Karya batte Archidamos keinen erheblichen Widerstand gefunden, auch der Weg von da westwärts2) muss frei gewesen sein, erst ala er in Parrhasien eingerückt war, erschienen die Arkader mit den Argivern im Felde, woraus wir schliessen können, dass der Zug des Archidamos den Feind unverbereitet fand. Als das arkadisch-argivische Heer sich näherte, zog sich Archidamos aus der Parrhasia zurück und schlug sein Lager auf den Höhen oberhalb Mideas auf, Ev τοις ύπεο Μιδέας γηλόφοις, wie bei Xenophon') überliefert ist. Da ein Midea in dieser Gegeud sonst unbekannt ist. so vermuthet O. Müller dafür Malea, den Ort, nach welchem die Maleatis im lakonisch-megalopolitischen Grenzbezirk ihren Namen hat. 1) Jedenfalls muss sich Archidamos auf die lakonische Grenze zurückgezogen haben. Während er hier lag, lief die den Truppen des Dionysios bestimmte Zeit ab; ) sie mussten heimkehren, und

Das nicht; wie E. Meyer, Gesch. d. Alterth. 5, 434 sagt, in der Skiritis lag. Xenaph. Hell. VI 5, 24 ff.
 Die Karvaten waren onter den ersten, die zu den Thebanern über-

giagen (Keooph. Hell. V 15, 25); defür ushim jetzt Archidsmas seine Rache.
3) Der Weg von Karyā zu den Parrhasiern führt etwa über Eutais.
Vgl. über diese Grgend und ihre satiken Verbindungen Loring, Journ. of
Hell. stod. 15 (1895). 25 ff.

<sup>4)</sup> A. O. § 29.

<sup>5)</sup> O. Müller, Darier II 448, 545. Cartia, Pelopona. I 293. 338 Ann. 9. (8) Xenoph. 2. 0, 52 9. Nexton B' örese nives Kueddas i öggav τις παρά dorvelov βασβλίω: Hayer öra tiξίται κίτηδι το χρόνος it alegadore, για διακτικό το Ανακτικό το Ανακτικό το Ανακτικό το Ανακτικό το Ανακτικό Ανακτ

Kissidas, ihr Führer, machte sich auf den Abzug nach Sparta, jedoch unterwegs verlegten ihm die Messenier an einem Eugpasse den Weg, Kissidas konnte nicht durchkommen und erbat die Bülfe des Archidamos, der sich sofort aufmachte, um den bedrängten Bundesgenossen Luft zu machen. Als er herna kam, bemerkte er, dass die Arkader und Argiver folgten; sie waren im Anmarsch auf das lakonische Gehiet und achickten sich an, auch ihm den Weg zu verlegen.) Um dies zu verhindern, masste er sich, was er urspragglich nicht beabsichtigt hatte, zur Schlacht stellen, und ware in einer Thalläche, an der Stelle, wo der Weg zu den Eutresiern sich von der Strasse nach Mides (oder Males) abzweigt. Er vereinigte sich mit Kissidas und griff den Feind an, der nicht lange Stand hielt und mit bedeutenden Verlusten geschlagen ward.

Dieser Erzählung können noch einige Erläuterungen beigegeben werden. Die Messenier, die den Engpass besetzen, sind
ohne Zweide den Arkadern zur Hülfe gezogen und warr von
Messene aus. Sie mögen den Weg etwa hei Belmins besetzt haben.
Es acheint, dass die Verbündeten in Verhindung mit den Messeniern
dem eingedrungenen Archidamos den Rücknug abzuschesiden beahsichtigten. Während die Messenier den Pass sperrten, rückten die
Arkader von der andern Seite heran, Archidamos ward in die
Mitte genommen und befand sich offenbar in einer recht gelährlichen Lage, aus der er sich erst durch das glückliche Treffen
befreite. 7)

Der Verlauf der Schlacht selbat ist keineswegs klar. Die Sturke der beiden Heere ist nicht bekannt. Archidamos hatte die lakedämonische Streitmacht, die sicilischen Hulfstruppen und wahrscheinlich auch die Söldner des Philiskos bei sich, letztere etwa 2000 Mans!) von den Arkadern und ihren Bundesgenosse wissen

stimmten Zeit wieder in Syrakus sein mossten. Im Jahre zuvor waren ihnen nach Diodor XV 70 fünf Monste bewilligt. Mit Rücksicht auf die nicht ganz correcte Darsteliang E. Meyers, Gesch, d. Alterth. 5, 534 bemerke ich, dass der Abzug der sicilischen Truppen erst erfolgte, anchdem sich Archidamos aus der Parnhasia bereits zurückgesogen hatte.

<sup>1)</sup> dal gravo vis odov Xenophon a. O.

Χεπορh, σ. Ο. § 29: ώς δὲ ἐγένοτο ἐν τῷ ἐπὰ Ἐὐτρησίους ἐπτροπῷ,
 οἱ μὲτ ᾿Αρμάδες καὶ ᾿Αργεῖοι προσέβαινον εἰς τὴν Λάκαιναν καὶ οὐτοι ὡς
 ἀποκλείσοντες αὐτὸν τῆς ἐπὰ οἶκον ὁδοῦ.

<sup>3)</sup> Vgl. oben S. 122 Anm. 6.

<sup>4)</sup> Oben S. 121.

wir nichts näheres. Xenophon herichtet nur was man sich vom Peuereiser der Spartaner erzählte; die Feinde hatten ihrem Angriff pur kurze Zeit standgehalten und sich hald zur Flucht gewandt; die meisten Verluste hätten sie auf der Flucht durch die Reiter und die Kelten erlitten. Reiter scheinen die Arkader also nicht gehabt zu hahen. Da die Arkader sonst, wie Xenophon selbst rühmt, 1) sich gut schlugen, so wird ihre Niederlage wohl durch besondere Umstände sich erklären. Sehr möglich ist, dass Archidamoa numerisch stark üherlegen war. Ich wage ferner die Vermuthung, dasa nur ein Theil des feindlichen Heeres ihm gegenüberstand, Vielleicht haben die Arkader und Argiver, als Archidamos seine Stellung bei Malea verliess und dem Kissidas zur Hulfe eilte, einen Theil ihrer Mannschaft vorausgesandt, um den Spartanern den Rückzug zu verlegen, und vielleicht war es dieser Theil, der dem Archidamos in den Weg kam. Die Messenier werden in der Schlacht nicht erwähnt, nur Arkader und Argiver.2) jene waren alao nicht anwesend und vermuthlich am Engpass zurückgeblieben. Es scheint also, dass die Arkader an der Stelle. we ihnen Archidamos begegnete, auf eine Schlacht nicht vorbereitet waren; vielleicht also wurden sie von Archidamos überrascht. während sie die Umgehung oder Einschliessung ins Werk setzten. Das Verdienst des Archidamos wird bei dieser Vermuthung nicht geschmälert; er hat es verstanden, die günstige Gelegenheit zu benutzen, sich aus der Gefahr der Umzingelung zu retten und den Feind empfindlich zu treffen.

Archidamos verlor nach Xenophon von seinen Leuten niemanden. Wahrscheinlich ist dies nur von den Spartisten zu verstehen und zeigt, dass der Führer seine Bürger vorsischtig sebente. Die Haupterbeit wird also den Bundesgenossen zugefallen sein. Von den Arkadern, behauptet Diodor, seien 10 000 Mann gefallen, eine offensichtige Übertreibung, die keinen Werth hat.<sup>5</sup> Denn wir dürfen uns den Erfolg des Archidamos nicht übermässig gross denken, Die Schlacht ist eine gluckliche, röhmliche Waffenthat und eine empfindliche Schlappe für die damala sehr zuverzichtlichen Arkader, aber so viel wie Xenophon aus ihr macht, hat aie nicht bedeutet. Ich halte es für sehr Dezeichnend, dass loxtrates im hald darnach

<sup>1)</sup> A. O. § 25, Vgl. VII 4, 21 ff.

<sup>2)</sup> Xenoph. s. O. § 32. 35.

<sup>3)</sup> Diodor XV 72, 3,

geschriebenen Archidamos, wo alles hervorgeholt wird was die Lakedamonier ermuthigen könnte, von der thränenlosen Schlacht ganzlich schweigt. Ehenso zeigen die folgenden Ereignisse, dass ihr eine entscheidende Bedeutung nicht zukommt. Die Lakedamonier haben dadurch von ihren verlorenen Landestheilen nichts zurückgewonnen, is wir finden bald darnach sogar Sellasis in den Händen der Arkader.1) Diese haben also ihre Rache genommen, sind in Lakonien eingefallen und haben ienen Ort dicht vor Spartas Thoren besetzt.

Jedoch hat die Schlacht eine andere dauernde und wichtige Folge gehaht. Der Einfall des Archidamos zeigte, dass an dieser Stelle Arkadien nicht genügend gesichert sei. Um daher ahnlichen Unternehmungen für die Zukunft vorzuheugen, gründeten die Arkader damals, wie Diodor berichtet, b) mit Unterstützung der Thebaner die neue Stadt Megalopolis. Dass Diodors Nachricht und Zeitbestimmung richtig ist, hahe ich in einem früheren Bande dieser Zeitschrift\*) gezeigt und wird durch das eben Gesagte bestatigt. Der Feldzug des Archidamos setzt voraus, dass in den angegriffenen Theilen Arkadiens eine grössere Stadt noch nicht existirte. Unmöglich hatte er unbelästigt von Karya in die Parrhasia ziehen können, wenn damals Megalopelis schon existirt hätte.

Die attischen Volksbeschlüsse für Dionysios I.

Es giebt aus der Zeit, die wir ohen hehandelt haben, zwei attische Volksheschlüsse, die sich mit dem Tyrannen Dionysios befassen, CIA (Inscr. Gr.) II 1, nr. 51, und 52.4) Beide, besonders nr. 52, sind lückenhaft erhalten und müssen stark ergänzt werden. Aher ihre Bedeutung ist unzweiselhaft, und die Ergänzung, wie sie von kundiger Hand vorgenommen worden ist, darf in der Hauptsache als sicher gelten. Das erste stammt aus der 10. Prytanie des Archon Lysistratos 369/8 v. Chr., also etwa aus dem Juni 368 v. Chr. Es ist ein Ehrendecret, worin Dionysios und seine Sohne

<sup>1)</sup> Xenophon Hell, VII 4, 12. Vorher 370/69 v. Chr. war Sellasia von den Thebanern und Verbündeten verbrannt und geplündert, aber nicht besetzt worden. Xenoph. a. O. Vt 5, 27. 2) Diodor XV 72, 4,

<sup>3)</sup> XXXIV 527 ff.

<sup>4)</sup> Dittenberger, Sylloge 1º 89, 90,

gelobt und mit dem attischen Bürgerrechte beschenkt werden,1) Wie aus dem Wortlaute des Decrets hervorgeht, hat der Tyrann den Athenern eine Gesandtschaft geschickt mit einem Schreiben, worin vom Aufbau des Tempels und vom Frieden die Rede war. Unter dem Tempel ist, wie U. Köhler gesehen hat, der delphische gemeint, der kurz zuvor zerstört war und dessen Aufbau durch alle Hellenen wahrscheinlich im Frieden von 371 v. Chr. vorgesehen war. 5) Dionysios hat sich also um diesen Tempelbau und um die Herstellung des Friedens in Hellas bemüht. Es wird ferner gerühmt, dass er dem Königsfrieden, der 371 v. Chr. in Sparta erneuert war und für den Athen bald darpach noch hesonders eingetreten war. 3) unterstützt, ihn also anerkennt und für seine Durchsthrung wirkt. Ferner besagt die Urkunde, dass die Athener schon vorher dem Dionysios einen goldenen Kranz decretirt haben; die Ahsendung ist noch nicht erfolgt, wird aber jetzt angeordnet.

Die zweite Urkunde stammt nach Dittenbergers') überzeugender Ergänzung aus der 7. Prytanie des pächstsolgenden Amtsjahres (des Archon Nausigenes), also aus dem Februar oder März 367 v. Chr. Sie ist ein Bundniss Athens und seiner Bundesgenossen mit Dionysios. Beide Theile versprechen, im Fall eines feindlichen Angriffs auf ihr Land einander nach Kräften beizustehen und sich aller Feindseligkeiten gegen einander zu enthalten. Zum Schlusse wird die Eidesleistung geregelt.

Um Verständniss und Erklärung der heiden Inschriften hat sich U. Köhler in einer bekannten Abhandlung die grössten Verdienste erworben.4) Nur in einem wichtigen Puncte bedürsen

<sup>1)</sup> Dass Dionysios das attische Bürgerrecht erhalten habe, bezeugt der Brief Philipps an die Athener (Demosthenes XII) & 10.

<sup>2)</sup> Xenophon Hell. VI 4, 2. Ueber die Zerstörung des Tempels, die in einer delphischen Inschrift erwähnt wird, vgl. Dittenberger Syll, 1º 93 und die dort angeführte Litteratur. Dazu kommt jetzt noch des Zeugniss des Marmor Parinm nach Monros einleuchtender Erganzung Ep. 71 Z, 83 marenag δέ τότε καὶ [ο έν Δελφοῖς ναός]. Inser, gr. Xil 5, 1 n, 444 S. 108. Darnach fâiit das Ereigniss unter den Archon Asteios 373/2 v. Chr. Der Aufbau des Heiligthums scheint ebenfails später in dem silgemeinen Frieden von 362/4 v. Chr. vorgeseben worden zu sein; wenigstens haben nach einer deiphischen Inschrift des Jahres 36t/0 v. Chr. die Apolioniaten am ionischen Meer einen Beitrag dazu geliefert. Revue archéol, 4me série 2 (1903) p. 25.

<sup>3)</sup> Xenoph, Hell, VI 5, 2. 4) Sylloge inscr. gr. 18 90.

<sup>5)</sup> Athen, Mittheil, I 13 ff.

seine Aussthrungen der Berichtigung. Bei der Einstigung in den Zusammenhang der Begebenheiten legt Köhler die Sieverssche Chronologie zu Grunde. Er muss daher die erste Inschrift, das Ehrendecret, mit der zweiten Hulfsendung des Dionysios etwa gleichzeitig setzen ') und combinirt es zugleich mit dem delphischen, von Philiskos berufenen Friedenscongress. Dionysios, glaubt er,1) habe daran nicht nur theilgenommen, sondern auch die Athener durch das in der Inschrift erwähnte Schreiben zur Beschickung eingeladen. Indess in der Urkunde ist von dem Congress keine Spur, ebenso wenig wie unsere Ueberlieferung von einer Theilnahme des Dionysios an den Verhandlungen in Delphi etwas weiss. Im Gegentheil, nach Xenophon, der sich ganz unzweideutig ausdrückt, kamen dort nur die Thebaner und thebanischen Bundesgenossen mit den Lakedamoniern zusammen, weder die Athener werden erwähnt noch sonst eine Macht, nicht einmal die lakedämonischen Bundesgenossen aus dem Peloponnes, z. B. die Korinther. waren anwesend.2) Da zur Herstellung des Friedens alles auf die Haltung der Lakedamonier in der messenischen Frage ankam, so war ja bei den Verhandlungen ausserdem Niemand nöthig.4) Also ein Zusammenhang zwischen dem Ehrendecret und dem Congress in Delphi ist nicht nachweislich; wir brauchen ihn nicht, um die Friedensbemühungen des Dionysios oder die Erwähnung des delphischen Tempels zu verstehen. Es kann also die Inschrift nicht etwa als Beweis für die Richtigkeit der herrschenden Chronologie herangezogen werden, die den delphischen Congress ins Jahr 368 v. Chr. setzt. Vielmehr fügen sich beide Urkunden von selbst in die von mir versochtene ältere Rechnung. Das Ehrendecret fällt in die Zeit, wo

<sup>1)</sup> Oben S, 93.

<sup>2)</sup> A. O. S. 20.

<sup>3)</sup> Hellen. VII 1, 27. averfynger nagé tégéres Orgândors und revès orgapièges und vois d'annéaupourées. Diodo X VI 9,2 sit ganz confiss und augi über die Theilnehmer nichts aus. Aus dem Peloponnes waren ausser Sparia um die Inbanischen Bundergenossen, dieranter Messene, auf dem Congress verteten. Man darf also nicht mit E. Meyer (Gesch. d. Allerth, 3, 442) belaupten, dass alle griechishhen Sinaten ihre Bevollmüchtigten achickten und Bonya Gesande elfrig mitwirkten.

<sup>4)</sup> Die spartnaischen Bundeagenossen, wie Korinth, Epidauros und Philina, wiren mit der Anerkennung Messenes ganz einversianden gewesen und haben bei den späteren Verhandlungen in Spartn dafür gewirkt. Isokrates Archild, 11. 58, 91. Auch für Athen dürfen wir das Gleiche annehmen. Vgl. Demoath, p. Megapio, (XV) 9.

die erste dionysische Hülfesendung nach Hellas kam; die Gesandtschaft wird mit den Truppen angelangt sein. Alle Andeutungen der Urkunde passen vollkommen dazu. Der Aufhau des delphischen Tempels war seit 371 v. Chr. Gegenstand panhellenischer Fürsorge. und nach Frieden sehnte sich Jedermann, es kam nur auf die Bedingungen an. Schon vor dem Versuche des Philiskos lagen daher Friedensbestrebungen in der Luft. Ganz wie die Athener hatte Dionysios ein wirkliches Interesse daran, dass die Spartaner, seine Freunde, nicht ganzlich entkräftet würden, 1) bemühte sich daher, dem Kriege ein Ende zu machen und fand dahei die volle Zustimmung Athens. Auch dass in Athen schon vor dem Ehrendecret ein Kranz für Dionysios beschlossen war, ist angemessen; denn die Freundschaft zwischen Dionysios und Athen ergab sich ganz von selbst, seitdem dieses 370/69 v. Chr. auf die lakedämonische Seite getreten war und jener sich gewillt zeigte, die damalige athenische Politik thatkräftig zu unterstützen,

Die athenisch-dionyaische Freundschaft hat sich dann bald zu dem erwähnten Bündnisse verdichtet, das in den Anfang 367 v. Chr. fällt. Es ist fast gleichzeitig mit dem delphischen Congress, ohne jedoch mit ihm in einem erkennbaren Zusammenhange zu stehn. Wie schon bemerkt, 2) zeigt das Bündniss bald darnach seine erste Wirkung hei der Ankunst der zweiten sicilischen Hillfe, als die Athener diese für Thessalien verlangten. Im Uebrigen hält es sich ganz in der Form der damals ühlichen Vertheidigungsbündnisse. Die Athener dursten die Hülfe des Dionysios in Anspruch nehmen, wenn z. B. die Booter in Attika einstelen, und waren ihrerseits verpflichtet, nach Möglichkeit zur Hülfe zu kommen, wenn die Karthager das Gebiet des Dionysios angriffen. Dionysios stand damals mit den Karthagern in Krieg;3) allerdings ging der Angriff von ihm aus, aher das Blatt konnte sich wenden, und dann konnte Dionysios die Athener um Beistand ersuchen. Wenn er sie zu bezahlen bereit war, lag eine solche Hülfeleistung im Bereiche der

<sup>1)</sup> Dionysion bruschte die Peloponnesier, insbesondere die Spertnaer, weil er von da selne bruschbarsten Soldaten, Officiere und Beamten bezog. Er hatte am Frieden ein sinnliches lateresse wie der Perserkönig. Wenn der Krieg aufhörte, wurden die überschüssigen Kräfte der Hellenen frei und "kanden zu seiner Verfügung.

<sup>2)</sup> Oben S. 100.

<sup>3)</sup> Diodor XV 73.

35

39

39

40

Möglichkeit und konnte von Nutzen sein. Allzugrosse praktische Bedeutung hatte das Bündniss wohl nicht; es ist eins der vielen, die in jener Zeit geschlossen wurden und sich zuweilen gegenseitig aufhoben. Jedeafalls bezeugt das Bündniss freundschaftliche Annäherung und eine gewisse Gemeinsamkeit der Interessen und ist von Dionysios auf seinen gleichnamigen Sohn und Nachfolger übergegangen.

Der letzte Theil der Urkunde handelt von der Eidesleistung der beiden Paciscenten. Nach sicherer Ergänzung lieisst es zunächst

(λαβετ δε τόν]

δοχον τ]ό[μ] περί τῆς συμ[μαχίας τοὺς πρέσβ-]

[εις τοὺς] παρά Αιονυσί[ου ῆκοντας, όμόσαι]

[όὰ τῆν τε] βουλῆν καὶ τοἵς στρατηγούς καὶ τ-]

[οὺς ἐππαβρους καὶ τοῦς τοξιάσρος].

Was aber folgt, die Bestimmung über den Eid in Syrakus, ist begreiflicherweise nicht so leicht zu vervollständigen, und die Herausgeber Kirchlouft, ') Köhler') und Dittenberger') weichen von einander ab. Vielleicht darf ich auch meinerseits einen Vorschlag zur Ergänzung machen.

Erhalten ist (z. 40 ff.) nur:

νυσιονχαιτου ωνσυραχοσι ραρχουσομνυ

woraus folgt, dass hier Dionysios und Vertreter der Syrakussner enannt waren. Im ührigen wird die Erganzung durch den Raum bedingt; die Inschrift ist στοιχγόδο geschrieben, und nach den sicheren Erganzungen zählte jede Zeile 33 Buchstahen. Darnach giebt Kirchhoff folgende Herstellung:

| καὶ Διονδύσιον καὶ τοὺ[ς ἐκγόνους αὐτοῦ τόν τ- | 40 |
|------------------------------------------------|----|
| ε δήμον τ]ών Συρακοσί[ων καὶ τοὺς τών πόλε     | 41 |
| ων φρου]ράρχους                                | 42 |
| Köhler schlägt vor: [ὀμοσα-                    | 39 |

ι δε Διο νύσιον καὶ τοὺς ὑεῖς αὐτοῦ καὶ.

[aualwc]

<sup>1)</sup> Philol. XII 571 ff.

<sup>2)</sup> Athen, Mitth. 1 (1876), 24 f.

Syll. inser. gr. 1<sup>3</sup> n. 90.
 Hermes XXXIX.

..... ]ων Συρακοσίων καὶ τ...... 41 ..... ]ράρχους 42

und dies hat aich Dittenberger angeeignet.

Beiden Ergänzungen gemeinsam ist die Erwähnung der Sohne (oder Nachkommen) dea Dionysios. Diese aind dem vorangebenden Ehrendecret entnommen, in denen sie ihren Theil an den Ehren dea Vatera erhalten; ea lag also nahe, sie auch hier zu suchen. Trotzdem halte ich die Erganzung für unrichtig. Zunächst müsste man erwarten, dass wie im Ehrendecret so auch hier, die heiden Sohne, Dionysios und Hermokritoa, mit Namen genannt wären, aber dafür reicht der Platz nicht aus; denn dass schlechtweg die Sohne, deren Dionysios I eine ganze Anzahl hatte, ohne Unterschied in der Urkunde genannt wären, ist unwahrscheinlich. Nach meiner Meinung gehören die Söhne des Dionysios überhaupt nicht hieher; denn sie waren durchaus Privatpersonen, hatten keine amtliche Stellung, wurden vielmehr, wie vom jungeren Dionysios, dem nächsten Erben, ausdrücklich überliefert wird,1) vom eifersüchtigen Vater gestissentlich den Geschäften fern gehalten, woher es dann kam, dass sie mit sich und ihrer Zeit nichts anzufangen wussten und zu Taugenichtsen wurden. Dionysios hetrachtete sich als den einzigen Inhaher der Gewalt und theilte sie nicht mit seiner Familie. So passend es daher ist, wenn die Sohne und früher die Brüder oder Schwäger des Tyrannen in Ehrendecreten mit ihm genannt werden,") so wenig gehören seine Familienmitglieder in unsere Bundnissurkunde, wo wir hei der Eidesleistung nur berufene amtliche Vertreter des syrakusischen Gemeinwesens zu erwarten haben, und zwar wie das Erhaltene zeigt, neben Dionysios die Behörden der Syrakusaner. Vor allem ist an den Rath zu denken und der zweite Theil der Lücke wird mit την βουλήν των Συρακοσήων auszufüllen sein. Vorher muss ein Pluralis in der Urkunde gestanden haben. Ich habe eine Zeit lang sehr ernstlich an die Ritter gedacht, die in Athen und sonst in vielen hellenischen Gemeinden als stehende Truppe zu den Beamteten gerechnet werden, eine angesehene Korporation bilden und daher wiederholt Staatsverträge zu heschwören haben.2) Auch

<sup>1)</sup> Plut, Dio 9.

<sup>2)</sup> CIA II 1, 8. Dittenberger Syll, I\* 66.

<sup>3)</sup> ClA IV 2 p. 20 n. 59 b. Dittenberger Syll. I\* 102.

in Syrakus müssen die Ritter eine shahiche Stellung gehaht haben und treten als geschlossene Korperschaft wiederholt bedeutend hervor.") Aber die Ergännung vörg inteden zu zip βουλήν τῶν Συρακοσίων füllt nicht den vorhandenen Raum aus, es fehlt ein Buchstahe, auch scheint die Zusammenstellung der Ritter mit dem Raite weniger angemessen, und endlich gehören jene zu den Gegnern des Tyrannen, werden also unter ihm schwerlich eine politische Rolle gespielt haben. Vollkommen dagegen passt absjenige, was auch dem Sinne nach am nächsten liegt, τοῦ[ς ἄρχοντας καὶ τὴν βουλήν τ]ον Συρακοσίων, und ich glaube daher diese Ergännung als wahrscheinlich empfelher zu können.

Pint. Dio 42, 44. Vgl. Xenoph. Hell. II 3, 5. Diodor XIII 112, 3 ff.
 XIV 8, 1, 9, 5 f.

<sup>2)</sup> Polyan V 2, 12,

### 132 B. NIESE, BEITRAEGE ZUR GRIECH, GESCHICHTE

Von Interesse ist es, aus der Urkunde zu sehen, wie unter Dionysios die städische Verfassung doch weiter besteht. Wir dürsen annehmen, dass die syrakusische Volksversammlung das Bündniss mit Athen durch einen Beschluss genehmigt hat.

1) Vgl. Pauly-Wissows, Realencyklopädie V 899.

Marburg.

BENEDICTUS NIESE.

### DIE HANDSCHRIFTLICHE GRUNDLAGE DER SCHRIFT HEPI AEPQN YAATQN TOHQN 9.

Die überuus interessanten Aufzeichnungen eines schriftstellerisch icht sehr gewandten ionischen Wanderarates<sup>3</sup>) aus der Mitte des 5. Jahrhunderts, die unter diesem nur für den ersten Theil zutreffenden Namen in die Hippokratische Sammlung aufgenommen sind, liegen griechisch in mehreren aher meist späten Hanschriften vor und ausserdem in einer sehr alten lateinischen Uebersettung, erhalten in cod. Paris. Ls. 1.027 asec. X. <sup>3</sup>). Die Uebersettung wird in der neuen kritischen Ausgabe (Hippocratis opera quae feruntur omnia, vol. 1, rec. H. Kühlewein, Lipaiae 1894, S. 31 — 71) nur selten berücknichtigt. Zu Grunde liegt ihr cod. Vatic. 276 saec. XVI uneben dem nicht nur die Abschriften Paris. 2146 saec. XVI und Palat. gr. 192 saec. XV, Motion II H 5 saec. XV, Monac. gr. 71 saec. XV mit und Venet. Nanian 248 (jetzt Append. cl. V nr. 14) saec. XV mit Recht faat vollständig zurücktreten. <sup>3</sup>) Ausserdem werden heran-

<sup>1)</sup> Dieser Ausstz war arsprünglich für die Festschrift für Tb. Gompers geschrieben, und das Manuscript war rechtseitig von hier abgeschickt. Za muss aber auf dem Wege nach Wien verunglückt sein, und wegen underer Arbeiten habe ich jetat ernt die Zeit gestunden es wieder hernatellen.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 33, 12 deres és néles beneder deploqued es, fr direspés bern. Se des Alfongsworten vollte et els Vademecum fief Fachgenoissen schreiben über des Verhältniss zwisches Rilms und Krankhelten (Zapp. 1—11). Unterwegs strefft er (S. 39, 4) den Einfluss des Klimss auf die gefaufgen Anlagen, and das giebt him Loat — das sagt et gans nier S. 53, 5 — eine Völkerpsychologie der belden Weithelle ausaknüpfen, die theilweise in awei sich kreuzsache Eatwirfen vorliegt.

<sup>3)</sup> Dank der hekannten Liberalliät der Pariser Bibliotheksverwaltung konnte ich die Hs. 1899 in Kopenbagen benntzen. Durch das Entgegenkommen Dr. Kühleweins hatte ich seine Abschrift zur Verfügung.

<sup>4)</sup> Sic haben sile die oben besprochene Umstellung, baw, Lücke. Der od, Nanian, scheint mir cher saec, XVI. Der Monac, int 1531 geschrichen und Calendits Bait 1677? von Adolphan Occo Alan, for epoposiat imprese (so) dem perentisetuno atque illustrisativo aceri Romani imperii principi Alberto comiti Pulation Rham intrinague Baranties durc' gescheint, ese artic bibliothece.

gezogen die von dem venezianischen Arzte Gadaldini (1515-75) aus einer "alten Handschrift" ausgeschriebenen Varianten, die Dietz 1830 in der Ambrosiana entdeckte. 1) und der Barberinus I. 5 saec. XV, dem ein nicht unbedeutender Einfluss auf die Textgestaltung zugestanden wird. ")

Durch eine Nachprüfung bin ich zu einer wesentlich verschiedenen Werthung dieser Textquellen gelangt,

Im Vatic, ist durch eine Blättervertauschung der Vorlage ein Stuck des Werks in die Schrift Heol two er xemali, τρωμάτων hineingerathen. Nach τω έλκει III S. 260, 2 Littré folgt nämlich (Ilberg in der Ausgabe S. XVII) S. 48, 1 ort ro mariτατον - 50, 22 ἐπιπίπτειν, S. 51, 9 καὶ λειεντερίαι - 11 δηιδίως, S. 50, 23 και δκόσαι - 51, 8 έγγένηται, S. 35, 14 του δέ γειμώνος - 48, 1 λιθιώντες, III S. 254, 17 Littré: πρός τὸ γινόμενον ὀρρόν, Schluss von Περί τ. έ. κ. τρωμάτων (III S. 260, 2 Littré) und Anfang unseres Werkes bis S. 35, 14 ψυχρά. Es muss nun sehr auffallen, dass Spuren dieser Verwirrung\*) auch im Barberinus da sind. Darin folgt nämlich auf S. 35, 14 ψυχρά erst S. 51, 9 και λειεντερίαι - 11 δηιδίως, dann S. 50, 23 καὶ ὁκόσαι - 51, 8 ἐγγένηται, dann (wenn ich den Apparat zu S. 35, 14 richtig verstebe) der Rest von S. 35, 14 an mit der Wiederholung του δε χειμώνος ύγρου vor τούς τε άνθρώπους (wie Vatic.). Dies kann doch nur so erklärt werden, dass auch Barberin, in seiner Vorlage die Umstellung hatte, aber der Schreiber wurde irgendwie darauf aufmerksam und berichtigte

<sup>1)</sup> In einem Exemplar der ed. Basil, (SQT VIII 9) und einem der Aldina (SOE VIII 14). 2) aloas S. 57, 19 ist nicht, wie man nach dem Apparat glauben

konnte, handschriftliche Ueherlieferung; Foeslus gieht es als eine Conjectur des Servinns.

<sup>3)</sup> Ich bezweiße nicht, dass Ilberga scharfsinnige Erklärung der Verwirrung als entstanden darch Vertauschung des 2, und 7, Blattes eines Quaternio im wesentlichen richtig ist. Aber ganz geht die Rechnung nicht auf; es hleiht unerklärt, wie die Worte moos to yeroperor cooor (Ill S. 254, 17 Littré) binter & Serves S. 48, 1 bineingerathen, and warum S. 51, 9-11 und S. 50, 23-51, 8 vertauscht sind, Die Uebersetzung, an deren Hand Littré nach früheren Verauchen von Foesius und Koraia die Stelle endgültig eingerenkt hat, kennt die Umstellung nicht, ehensowenig die Ha, des Gadaldinus (s. seine Noten zu S. 48, 1 und 50, 23). Diese hatte dagegen S. 54, 21 mage - 58, 1 8xes nach S. 53, 10 8xes (s. zu S. 53, 10; 54, 21: 57, 24), was doch wahrscheinlich irgendwie mit der anderen Blattversetzung zusammenhängt.

sie theilweise, aber mit einem kleinen Irrthum. Schon das spricht sehr gegen die Ursprünglichkeit der La. des Barberin.; wir messen von vorn herein mit willkürlichen Besserungsversuchen des Schreibers rechnen.

Und dieser Eindruck wird durch eine Reihe von Stellen zur Gewissheit erhoben.

S. 34, 14  $\tilde{\eta}$ ν  $\mu\tilde{\eta}$  τις . . . . προφροντίση] previde at a tque consideret Paris., προφρόντησα Gadald., πρόφροντις  $\tilde{\eta}$  Val., πρόφρων τις  $\tilde{\eta}$  Barb.

S. 35, 13 έφαλυχά] Gadald., om. Paris., ἕφαλοι καὶ Vat., ἔφαλα καὶ Barb.

S. 48, 3 τὰ μὲν πλεῖστα (sc. παιδία) οὖτω λιθιζη, γίνεται δὲ παισὶν καὶ ἀπὸ τοῦ γάλακτος) so Barb., oſſenbar verkebrt, da beerhaupt nur von Steinleiden bei Kindern die Rede ist, und ein Subject zu γίνεται nur schwer aus λιθιζη binzugedacht werden kann. Statt παισίν hat Vat. πρός, Gadald. πόρος, und hieraus ergiebt sich, man die Wiedergabe des Paris. durch lapis beschtet, das richtige πώρος (in der Vorlage des Vat. oſſenbar προς geschrieben).

ileg πώρος (in der Vorlage des Val. offenbar προς geschrieben). S. 52, 10 κατέ ταϋτά τις έννοεύμενος βανοούμενος Gadald, ό νοσεύμενος Val., ό νοεύμενος Βαγδ.

S. 52, 16 μέγισται δέ είσιν αϊδε αί τέσσαρες καί] αί τέσσαρες Barb., αί δέκα Val.; Paris. bat αϊδε gehabt, aber nicht αίτέσσαρες; also: είσιν αϊδε καί (-κα ist nur Dittographie von κα-ί).

S. 55, 11 μέγα διαλλάσσουσιν] Gadald., μεγάλαι άλλόσσουσιν Vat. (Δl in Al verschrieben), η μέγαλα άλλάσσουσιν Barb.

S. 50, 26 al  $\mu\eta\tau\epsilon \rho eg$  galxlov τετεχνημένον  $[\tilde{\eta}]$   $\ell\pi'$  αἰτῷ τοὐτῷ] so Val.; das falsche  $\tilde{\eta}$ , sus  $-\nu$  entstanden, fehlt in Paris. (fabricatum in eodem); γαλχίον  $\ddot{0}$  τετεχνημένον  $\ddot{\eta}$   $\dot{\ell}\pi'$  Barb.

Ueberall ergiebt aich dasselbe Bild: Vatic. ist von einem verständnisslosen Copisten geschrieben, der, von gewöhnlichen Schreibfelhern abgesehen, das gab, was er in seiner Vorlage las oder zu lesen glaubte, ohne sich um den Sinn zu kümmern, hochstens ab

1) Solche Mainsteifehler sind in Vat. anffallend höufig, κ. S. 42, 12 represent regions, S. 43, 9 Mönn og in alkolone, S. 50, 18 dönlig, S. 52, 8 oör nändörren) irr öllar vi de. S. 54, 14 feed προστ. S. 53, 15 vertenpans, S. 61, 3 spin työrig neglenppa, S. 66, 14 sudpártumy nändören, S. 57, 51. 11 yörnny trönny. S. 59, 10 tinden döndöre. Mit anders S. 53, 10 malen grania, S. 70, 9 mineng nörppa. S. 64, 12 hat Vat stellen den om teleht verschriebene öndgeste (d. h. önnqusio), Burb. mit den geringeren Has, die Schlimmbessering dinnafagut.

und zu unwillkürlich bestrebt, aus den monstris vocabulorum griechische Wörter herauszubringen; Barberin, dagegen rührt von einem sprachkundigen, sachlich interessirten Gelehrten ber, der viele Fehler richtig entdeckte und falsch emendirte, wie andere Philologen auch. Was er (allein) annehmbares hielet.') darf daher pur als Conjectur, nicht als Ueberlieferung, betrachtet werden, und die Emendatio muss von der Lesart des Vaticanus ausgehen unter Heranziehung der lateinischen Uebersetzung und des Gadaldinus. So ist S. 39, 25 nicht older yag mit Barh., sondern (xal) ovdév mit Paris. (et nihil) zu lesen (ovdév cett.), S. 66, 17 nicht διά ταίτας τὰς προφάσιας (Barb., διά τὰς προφάσιας cett.), sondern διά τάς προ(ειρημένας προ)φάσιας mit Paris. (propler predictas rationes), S. 70, 20 nicht to te epyatinov evedy mit Barb., sondern vó ve έργατικον όξυ ένεον (όξυ nicht nur von Vatic. bezeugt, sondern zweimal von Galen, II S. 62, 12 ed. Iwan Müller, XVI S. 318 ed. Kühn, operatiü acutos Paris.; es steht pradicativ zu ένεόν), wie S. 57, 6 schon richtig αὐτόθε gelesen wird mit Gadald. (ibidem Paris.), nicht autéou') mit Barb. (autéou Vat., d, h, €Ol und OOl verwechselt), S. 57, 7 καὶ τεθηλυσμένοι mit Gadald,, nicht κατατεθηλυσμένοι mit Barh. (κατεθηλυσμένοι Val., et corrupti Paris.), S. 61, 14 δε πγεύματα, flatus autem Paris. (δειπνεύματα Val., διαπνεύματα Barh.), S. 65, 2 exarepov mit Gadald. (post aurem utramque venam Paris.), nicht έχατέραν mit Barh. (έχατερα Val.),

Aber auch die Randnoten des Gadaldinus<sup>2</sup>) sind nur mit grösster Vorsicht zu benutzen.

<sup>1)</sup> Wie S. 44, 3 air o's "fair cett, Paria, but hier eine Lloket), S. 64, 5 anyaiser (druymalser cett., bestätigt durch Paria: ex his necessitatibus), S. 69, 10 Lipseis (seppraia cett.; dem Sinne nach jedenfalls richtig nod vielleicht durch Paria, bestätigt, der loce hat, d. h. Laussea o. 5.), S. 70, 9 missea (darch Vatic. bestätigt). Begregen ist af S. 70, 2 unsoblig forn, eett.).

Diese , gelehrte' Unform liebt Barb, besonders, s. zu S. 47, 3;
 21; 64, 20.

<sup>3)</sup> Die beiden Queilen atimmen nicht gans überein, s. K\u00faltewies S. 32. In SQT VIII 9 sind alle Bandonten von dernelben Hand, finden sieh aber nur zu dieser Schrift (sueh zu dem versprengten S\u00fcck, auf welchen verwissen wird, SQE VIII 4 ist durchgehends mit Bandonten verscher; von einer anderen Hand sind die zu S. 54, 3; 57, 22; 61, 23 (aber a\u00fcret, SQT VIII 9 arty; 53, 9; 64, 61, 69, 1 (aber a\u00fcret, erg.); 63, 67, 10, 10, die zille zusch in SQT VIII 9 stehen, suuserdem zu S. 61, 1-2 part, zu S. 69, 15 vor yr\u00e4nar einer SQT vIII 9 stehen, Suuserdem zu S. 61, 1-2 part, zu S. 69, 16 vor gr\u00e4nar einer SQT vIII 9 stehen.

Erstens ist es klar, dass der gelehrte Arzt den Galen für die Textkritik verwerthet hat, und zwar die ed. Basil, 1538 fol.; denn in SQT VIII 9 wird zu S. 49, 15 auf , Γαλ. ε 254, 36' verwiesen. was zu der genannten Ausgabe atimmt (- XVII 2 S. 579 Kühn). Daher stammen die falschen Lesarten Eyovaa S. 70, 10, loelv 15, γίονι 18 (vor ὑπό); so hat nămlich die erwähnte Galenausgabe. aber nicht die Handschriften (bei Iw. Müller II S. 61, 17; 62, 2, 9). Die Umstellung von avaven S. 40, 17-19 beruht auf Missverstandniss von Galen XVI S. 364 Kühn, der ausdrücklich zu S. 40,17 angeführt wird, oder auf einem Schreibsehler der benutzten Handschrift (die Stelle findet sich in der ed. Basil, nicht). Ebenso ist der Zusatz vouor S. 69, 6 durch Missdeutung von Galen II S. 60, 15 Müller entstanden. Dem Galen ist auch die Variante πέπτεται S. 54. 3 entnommen (mérras oder rérras die Hss. II S. 58, 19 Müller). und wo Gadald, mit Galen stimmt, hat seine Lesart hiernach keinen Anspruch darauf, als besondere Ueberlieferung seiner .alten Handschrift' zu gelten.') Aber auch sonst iat es deutlich, dass er sich nicht darauf beschränkt hat die Varianten dieser werthvollen Quelle anzumerken, sondern auch eigene Glossen und wohl auch Conjecturen beigemischt hat. Von der Art sind die Bemerkungen zu 8. 34. 1 σκληφοίς και αμεταβλήτοις και δυσεψήτοις (Glossem τα άτεράμνοισιν, vgl. S. 38, 7 ήγουν αμαλάκτου τα άτεραμνίης), S. 50, 18 yo. Elite i Edes (zum verschriebenen Eln), S. 69, 1 εθμηπέες zu κανονίαι, S. 38, 19 das ganz falsche υδατα nach θερμά, wohl auch ομοίως statt παραπλησίως S. 67, 19 und das Oberflussige elvas S. 36, 9; dagegen findet zarop 90in S. 34, 24 statt des ungewöhnlichen aber an aich unverwerflichen xar' oo 9or géposto eine Stutze in dem corrigat des Paris. Natürlich iat überhaupt, wo die Uebersetzung zustimmt, die Lesart des Gadaldinus als Ueberlieferung erwiesen und meist auch richtig, so S. 38, 13 τούτων των ούτως κειμένων, sic positis Paris., S. 41, 3 καταλεlentig at | xatalelentig at xal xatagyar at Gadald., extemari [sed] et macilentos efficit) Paris., also καταλελεπτύσθαι

ούν εξαριτα έχει, von der gewöhnlichen ούν εξαριτα (... SQT VIII 9), zu S.70, 9 πιαρά von beiden Händen, zn S.70, 14 τα έπεὶ τὸ πολέ (τε SQT VIII 9), zu S.70, 15 ὑπνηλὸν δεστιν έν αὐτοῖε ίδεῖν (... SQT VIII 9) von der gewöhnlichen, ίδεῖν von der geltenen Hand.

Aus Galen atammt u. a. die falsche Lesset πεκρά S. 70, 9; so hat ed. Basil. nnd einige Has. bel Iw. Müller II S. 61, 16.

καὶ κατισχνάνθαι (Ισχνός giebt Paris. regelmässig mit macilentus wieder), S. 42,9 οδόν τε ύδατα άγαθά γίνεσθαι] ύδατα άγαθά viveral Vat. Barb., olovral voara avada viveadal Gadald., putant etc. Paris., also das Richtige nur (in beiden) durch einen gewöhnlichen orthographischen Fehler leicht entstellt. S. 46, 17 καὶ ἐσχιάδων, καὶ κῆλαι γίνονται] καὶ ἐσχιαδικοὶ καὶ κηλῖται γίνονται Gadald., ohne Zweifel richtig (bis auf die unbedeutende Verschreibung des schon von Korais vermutheten κηλήται), da Paris, et sciatici et celeste hat, S. 51, 22 guuméoet Evuméoot Vat. Barb. ούτως αν ξυμφέου Gadald., sie convenit Paris., also ούτως αν συμφέροι, S. 50, 1 έχτιτρώσκεσθαι] έχτιτρώσκεσθαι είκός Gadald. richtig, abortire convenit Paris, Zweiselhaft sind mir S. 34, 14 περί έκάστου· τοῦ δὲ χρόνου προιόντος καὶ τοῦ ένιαυτοῦ λέγοι αν] Gadald., περὶ ἐκάστου δὲ χρόνου προ[σ]ιόντος xal του ένιαυτου λέγοι αν Vat. Barb., und S. 34, 21 ούτως αν τις έννοεύμενος ούτως αν τις έρευνώμενος Vat. Barb., ούτως αὐτης ἐννοούμενος Gadald. An der letzteren Stelle entscheidet der Paris, sie enim si quis intelligens nicht gegen das an und für sich ansprechendere έρευνώμενος; an der ersteren herrscht einige Verwirrung, aber die Lesart: per unum quo(d)que tempus adveniente [singulas tempora getilgt] et ut de imminente anno dicat spricht doch eher für περί έχαστου δὲ γρόνου προ[σ]ιόντος.1)

Eine Garantie dagegen, eigene Bemerkungen des Gadaldinus mit Lesarten seiner Handschrift zu verwechseln, bieten solche Schreibfehler und Entstellungen, die nicht erst beim Ausschreiben entstanden sein können. So ist degexépuoreg S. 39, 10 (åragrafjuoreg klast) und elderfig S. 44, 22 (date Vs. 18ah.) sicher der Handschrift entommen und längst zur Herstellung des richtigen (dexxépuoreg, löfer) benutz; vgl. S. 39, 23 xal ågaræterier av åge x gruf gruf Gadald, (f) ågaræter vår 4 mon difficiler Paris).

Dass zwischen den Gadaldinischen Varianten und Barb. ein Zusammenhang besteht, ist unzweifelbaft; sie stimmen ofters auffallend überein, nicht nur in richtigen Lesarten, die allenfalls von Barb. durch eigene Conjectur gefunden sein könnten,<sup>2</sup>) sondern

Das übrige ist unklar; vielleicht καὶ (ἀνισταμένου) τοῦ ἀνιαυτοῦ λόγοι ἄν; aber so bleibt ut de unerklärt.

<sup>2)</sup> So z. B. S. 37, 7 τάδε) Berb., τὰ δε Gadald., τά Vat., S. 69, 11 τὰ τοιαῦτα είδεα προγαστρότερα καὶ σπληνώδεα είναι) Gadald. und Berb. (nur τοιάδε), bestätigt durch Paria. (nur ventrosas esse et), τὰ τοιαῦτα πρὸς

auch in Irrthumern, wie S. 34, 11 xotvov Vat., secundum naturam communis Paria, κοιλιών Gadald. Barb.; S. 53, 15 εὐοργητότερα] affectiores Paris., εὐεργότερα Vat., ἐνεργετικώτερα Gadald., ἐνεργητικότερα Barb. Schon die zuletzt angeführte Stelle, wo Barb, die falsche Lesart dea Gadald, nur orthographisch richtig gestellt hat, beweist, dass Gadald, jedenfalla Barb, night benutzt hat (vgl. S. 35. 4 xal al vovoot xal al nothlat') Barb, richtig, xal al νούσοι και κοιλίαι Gadald., και αί κοιλίαι Vat.). Wenn Barb. wirklich aus dem XV. Jahrh. iat, müsste seine Uebereinstimmung mit Gadaldinus also auf Benutzung seiner alten Handschrift beruben. Aber bei dem vollständigen Mangel an objectiven Kriterien, um das XV. und XVI. Jahrhundert zu unterscheiden, wo man nicht den Ductus des Schreibers anderswoher kennt, muss es erlaubt sein, die Altersbestimmung des Barb. zu bezweifeln. Und in der That apricht wenigstens eine Stelle entschieden für die Annahme, dass Barb. von Gadaldinus selbst, nicht von seiner Handschrift, abhangig ist. Wenn zu S. 58, 8 Gadald. das sinnlose θυμιάσεως hat (Sequov Vat., fervidum Paris.) und dazu in SQE VIII 14 übergeschrieben 3vuodovo, musa letzteres nach dem oben gesagten

yaergès üren elvus mei aralfonn Val., zu lesen x. r. s. negyværgérega elvus auf erzhynelden. Auch dle S. 48, 14 in Val. (chlenden Worte of å' årdgen sin eld'n erztepyren (slo'der verfgeyren (slo'der verfgeyren (slo'der verfgeyren (slo'der), wie Z. 15 zeigt, ebenso 65 — néget Z. 13—14, wo nor die'n verechtieben ist (in viris vero nen petst, eo goud canaliti urtine non latus ell' Paris).

<sup>1)</sup> Eln Grond die Worte nat al nostias zu streichen scheint mir nicht vorhanden zu sein; in Paris. fehlt zufällig S. 35, 3 alla - 5 av Pownorder, Eine norichtige Aenderung der Gadaldinischen Lesart hat Barb. S. 39, 2 mallov r. alln. no un res voicos xelini Gadald, Paris, (magis quam albini, d. h. alibi), mallor & alla, ir mi tie voices ally makin Barb., maller, ήν μέ τις νούσος άλλη κωλίη Vat. S. 56, 11 δοχεται του οώματος, από τε two cyanger cyanges Gadald. Paris. (corporis dat - d. h. de - sanis sanum et). Kozeras, and te tav vysnow vysnode tov camatos Barb., Kogeras, από τε των ύγιηρων ύγιηρος και του σώματος Val. ist Gadald. nicht berücksichtigt, sondern die Lesart des Vat. durch eine ungenügende Conjectur zugestotzt. S. 36, 3 auf al Gadald. Barb., a Vat, hat Vat, das richtige (quem - das heisst que - putant pueris infruisse Paris.). novies Z. 4 lat ein verunglückter Besserungsversuch des Barb., hervorgernfen durch die Verschreibung von Jelov in macdion, die nicht nur Paris., soudern auch Galen XVIII S. 827, 2 S. 289 hatte. Die von Gadald. Barb. weggelassenen Worte ού γάρ - πολυπότας S. 37, 14-15 sind schwerlich unecht; Paris, kennt sie (simul multum potare), and der Widerspruch mit S. 41, 4 ist doch mehr scheinbar.

eine Conjectur des Gadaldinus selbst sein (daher die Nichtberücksichtigung des Dialects), Voyucoreus die Lesart seiner Handschrift, Wenn nun Barb. Voywerdbes hat, ist das eine gelehrte Verbesserung der Conjectur des Gadaldinus, die ganz zu der Art seines Schreibers stimmt. Jedenfalls darf Barb. nach seiner oben charakterisirten Beschaffenheit nicht als selbatindiger Zeuge für die Lesart der alten Handschrift des Gadaldinus gelten.

Schon durch die bisherigen Erörterungen hat sich die grosse Wichtigkeit der lateinischen Uebersetzung des Paris. herausgestellt, wie bei ihrem bedeutenden Altersvorsprung unseren sonstigen Quellen gegenüber nicht anders zu erwarten war. Ausser dem Vorzug. noch keine Blätterumstellung zu kennen, den sie (theilweise) mit Gadald, gemein hat, bietet sie allein öftera vortreffliche Lesarten, Einige sind schon in der Ausgabe berücksichtigt (S. 33, 9: 40,11: 42, 4; 45, 12; 46, 18; 48, 1; 58, 23; 61, 15, 20; 62, 12; 65, 10; 70, 17); aber auch sonst werden einleuchtende Besserungsvorschlage durch sie bestätigt, so S. 47, 18 (xai) το μέν πρώτον Wilamowitz, et primum quidem Paris, (xal om, cett.), S. 50, 3 Twal Tweey Korais (CIN und EIN verwechselt), aut vivere Paris. S. 57, 23 [xai] vis diagogis] xai del. Korais, de natura erge diversorum et forma Paris. (also wohl των διαφορών), 24 καί τι Εὐοώπη del. Septalius (vgl. Wilamowitz, Sitzungsber. der Berliner Akad. 1901 S. 18 Anm. 1), om. Paris., S. 62, 24 στήθεα (καί rà) loyla Korais, et pectores et vertebras Paris. (loyla wird auch S. 64, 22 mit vertebra übersetzt), xai ra om. codil., S. 65, 10 σφισιν [αὐταῖς]] uti ipsas Paris., also σφισιν mit Korais (αὐταῖς ist Glossem') dazu, wie sie in unserer Schrift ofters vorkommen, s. S. 39, 15; 54, 7; 60, 22), S. 65, 20 enel eines Cobet, inquid Paris. (d. h. siquidem). S. 50, 10 hat sie allein den nothwendigen Accusativ obtalmias siceas (ôg Jahulas Enpal cold.).

Mit Gadald, stimmt sie S. 40, 18 Επισερομένου Gadald, influente Paris, Επιτερερομένου cett., S. 58, 16 αὐνοίσεν ὁ λόγος έστε/ αὐνοίσεν ἐστιν ὁ λόγος Gadald, illis est ratio Paris., 21 γυναιχώς] γυναιχών Gadald, coningib. Paris., S. 63, 21 εἰχὸς ἀνόρα οἰόν τε λογνεξειν] Gadald, cæ quibus minime videtur στrum posse cohire Paris., εἰχὸς εἰναι ἀνόρα οἰόν τε λ. cett., S. 64, 17 ἀλλά πάντα όμοῖα κοὶ πόντα Đεΐα] Gadald, sed om-

Yon etwas anderer Art ist die Interpolation S. 56, 1 παρὶ νόμου; das ist eine Inhaltsangabe vom Rande, wie zu S. 58, 14. 18.

na simitis et omnia chia Paris, ἀλλὰ τάντα θεία cett. S. 55, 4 άνεγείρονται] Gadald., ⟨ε⟩rigintur Paris., ἀναγείρονται cett. S. 59, 16 οὐκ εὐκριγα] οὐκ εὐκριγα Gadald., ⟨non⟩ temperata Paris., οὐ κέκριγτα cett. An allen diesen Stellen kann kein Zwiele sein, oὐ κέκριγτα cett. An allen diesen Stellen kann kein zwielen die Allen diesen Stellen kann kein zwielen zu dass die unseren beiden altesten Quellen gemeinsame Lesart die Ueberlieferung darstellt und aufzusehmen ist.¹) Elwas zwielenhaft ist das Verhaltniss S. 69, 6, wo Gadald. allein nach ἀν binzulūgt: ἀσ(ε)! τοῦ εἰδους οἰχ ὑπαόχοντος und Paris. πίσιτ specifen] ⟨mon⟩ constitua[m]; die Worte sind an und für sich richtig und verständlich (der νόμος kann die φιόσε gegebene Gattung und ihre Eigenthümlichkeiten aufheben), sehen sher doch mehr wie sin Glossem aus.

Wo Paris, mit Vatic, gegen Gadald, geht, liegt deutlich in deutlich in seme natweder ein Schreihfelder vor, wie S. 34, 3 ½χαιλός δετι] δγκαιλία δετις Gadald, ni concavo constituta est Paris, δε χαιλός δετιξ Vat. richtig, oder eine willkürliche Aenderung des Gadaldinus sehat, wie S. 65, 1 πρότες ναιράδε δράτεν γδα ξασχεια] Gadald, cum ceperint morbum Paris, (d. h. cum ceperint morbum), γδα feht auch in Vat. und ist überflüssig, öbgleich est ni dieser Schrift sonst hinzusgesetzt wird (S. 84, 1; 59, 5; 62, 22; 64, 7); 7 S. 69, 5 ½κείη Vat, inhereret Paris. ½γοιεν Gadald, ξαστον δε από δετά δετά βετιξ φύοιν τοῦ κοιοντών Gadald, ξαστον δε ξετε φύοιν τοῦ κοιοντών Gadald, ξαστον δε ξετε φύοιν τοῦ κοιοντών Vat., unaquaque habet maturaç δετίμη δετίμη δετική δετίμη δετίμ

Aher die Bedeutung der Uebersetzung beschränkt sich keineswegen darauf, die Entscheidung herbeizusühren, wo Vat. und Gadald. gegen einander stehen; an mehreren Stellen zeigt sie allein den Weg zur Emendation, wie solgende Beispiele lehren.

S. 52, 14 φάρμακον διδόναι έκόντα ὅ,τι ἐς κοιλίην μήτε τάμνειν μήτε καίειν] φάρμακον διδόναι ἐκίντα μήτε καίειν ὅ, τι ἐς κοιλίην μήτε τάμνειν codd., antidotum dare volentibus

<sup>1)</sup> S. 60, 17 constricto vel solido (στενά oder σθενά codd.) scheint eine alte Variante anzudeuten, wahrscheinlich das richtige στεγνά.

Auch S. 44, 14 ist mit Cobet ὅταν (γὰρ) ἄνθρωπος zu schreiben, weii Paris. quando onim homo hat (ὅταν δ' ἄνθρ. Gadald.).

neque catarsin adhibere quem ad ventrem eunt') neque sicca (d. h. secare) Paris., also zu lesen: φ. δ. έκόντα μήτε καθαίζειν δ.τι ές κοιλίην μήτε τάμνειν.

S. 62, 15 ἀλλὰ διὰ παμελίγ τε καὶ ψιλὴν τὴν σάρκα τὰ τε εἴδα] giebt weder Sinn noch Construction, und die schon von Cohet vorgeschlagene Tilgung von τε bringt nur ausserlich einen Zusammenhang zu Stande; weder kann die Fettleibigkeit Aehnlichkeit der Individuen bewirkeu, noch ist ein Gegenstat ἐπλεία zum vorbergehenden da. Paris. hat sed semper pingusseunst et sola corne et (l. h. esse) specie(x) autem, und daraus ergiebt sich eincht, was der Zusammenhang fordert: ἀλλ ἐεὶ παμελίγ τε καὶ ψελὴν τὴν σάρκα (εἰναι), τὰ δὲ εἴδεα; zu εἰναι ist aus οἰλν τε Ζ. 13 ἀγαν, hinzuudenky το hinzuudenky το hinzuudenky το hinzuudenky το hinzuudenky το hinzuudenky hinzuudenky

S. 63, 13 Jouparto's olor houxá lore nai βλαδία τὰ είτ δει Jauparto's olor houxà elva na ßpaδία τὰ είδαα Gadsid. Jauparto's olor houxà elva τὰ είδαα Vai., admirabiles ita ut (d. h. admirabile sicut) decë specië et tardā (d. h. wohl desides species et tardae); also ist elvaz nicht mit Korais in lore zu ändern, sondern zu streichen.

S. 36, 13 (x μεταβολής μεγάλης] kx μεταβολής Val., kx μεταβολής μεγάλης k τη δίγεραμάλη Gadal. mit einer offenbaren Interpolation, de magna metabula Paria., also kx μεζγάλης μεζγαβολής. Gadalónus hat offenbar aus seiner Hs. μεγάλης notirt, aber an Iskecher Stelle, und dann interpolirt.

S. 34, 20 καθάτε] et que Paria, was auf κατότε führt, verlesen als καὶ δτε; ehenfalls ist S. 43, 23 καὶ δτε mit Korsis in κατότε το sandern. S. 33, 18 ταύτα δὲ χρή] Gadald, ταύτα δὲ Vat., was mit Paris. hec oportet zusammengehalten eher auf ταῦτά (πεὸ δεξ') führt (τε wift in Paris ofters nicht übersetzt).

Beeinträchtigt wird die Brauchbarkeit des Paris, nur durch die zahllosen Schreißfehler. Hierzu sind nicht zu rechnen die groben Verstösse gegen Formlehre und Syntax, die schon durch die angeführten Stellen zur Genüge illustrirt werden; denn schon das Original war offenbar in einem ganzlich zerrütteten Latein geschrieben. Aber manches lässt sich, wie gelegentlich schon angedeutet, durch Vergleich mit dem griechischen Text?) als blosse

Was cunt ist, weiss ich nicht. Die Worte quem — eunt sind von zweiter Hand getilgt; diese hat aber gar keine urkundliche Gewähr,

<sup>2)</sup> Zuweilen kann man zweifeln, ob eine Verwechselung des Ueber-

Schreitschler des Paris, nachweisen, so S. 39, 3 λαμπρόσμονο[] 
άστε voces erunt d. h. clarevoces\*) erunt, S. 39, 10 ἀρικίμονε[
εία] prepsi cessunt d. h. prepanntes sunt, S. 39, 13 ακτη[] timendum d. h. tegimentum, S. 45, 22 χεόνος] nubibus d. h. nivibus,
S. 49, 14 ἄπαστη hominibus d. h. omnibus, S. 60, 12 Νομάσε]
nedomes, S. 61, 4 Ιππάσης νεμόγονοι [] noce manducant, S. 67, 20
αί ξαθυμίαι] plicitates d. h. placiditates; sus S. 57, 11 οί Φασιγνοί [ναι enim (d. h. Fasiem) geht hervor, dass die Vorlage das
oben offene a benutzte.

Von dem Inhalt hat der Uebersetzer nicht allzu viel verstanden; er giebt meist Wort für Wort wieder, ehenso unbekümmert um den Zusammenhang als um die lateinische Casuslehre.
Zaweilen heguügt er sich damit, das unverstandene griechische
Wort zu geben, leicht zugestulzt oder einfach nachgemalt, wie
S. 64, 16 Jezóregor ofôl års?guntzwörzeor) lhieteron neque antrinsterum, S. 65, 20 Jezóregor) lhitheron, S. 64, 6 olzezfőer)
ozerzid. Welcher, Irribum die Uebersetzung sofg Tyrzologor)
precellentes S. 61, 11 veranlasst hat, ist mir unerklärlich. Comparativ und Superlativ werden unterschiedslos durcheinander geworfen.

Schon als sprachliche und culturgeschichiliche Erscheinung verdient daher die Uebersetzung sehr Beachtung. Und für die Texikritik 1) von Heol géowy ψόσεων κόπων ist es eine uner-

seiters oder eine Variante seiner Vorlage vorliegt, so S. 86, 9 τον νέμον), somen (τόν μόνων), S. 61, 23 δρεφει) (επηροτίαι αδιερμένη, S. 61, 17 των γόρ εφέων) montibus enim (δρεων), S. 62, 19 τοῦ γόνων) τοῦ τοριοῦ Vet, αυτέντιθ Paris, (τοῦ νόνου), S. 59, 25 μαβώ) maziliam ist Schribichleite stitt mamiliam, wie S. 60, 1 μαθές) millam τείξι; aber sonst wird man gut thun, mit geringer Kenntniss des Griechischen hei dem Uebersetter zu rechnen.
1) So heists. S. 39, 25 βαραγώνωνες grantiones.

<sup>2)</sup> Alte Schiden wird sie natürlich nieht behen. So hat sie S. 52, 9 dieselbe unbegreifliche Interpolation wie unerer Has, und S. 59, 1 dieselber Feller (deselner terres/m) propter Seilum Intilia, d. b. et oftism). Die grosse Ibeke S. 54, 17 ing natürlich dem Uebersteter vor (innazei quae allerina genfed d. b. innazei (nopue einkom neguv) altering genfül; sehon Gielen H. S. 59, 2 (Muller) hatte sie. Aus Aristocies 6069 15 ff. geht nicht nur hervro, ses von Libpen die Rede war, sondern auch, was unmittelber vor der Lücke stand: wegen der Regenlosigkeit versammen die versehiedensten Thiere sich und m 17 intakeitlen, und in der durch den Labetmig gestiegterte Lebensiaus und Geilheit enthalten sie sieh weder von stammverwanden noch von stummermenn Thiere, and es entstehen deit Mischeschofen. Die debowt Z. 15 ist,

lässliche Forderung, dass sie vollständig herausgegeben wird, so weit möglich von den zufälligen Fehlern des Paris, gereinigt.

An ein paar Stellen ist verschmähten Lesarten des Vat. zu ihrem Rechte zu verhelfen. S. 39, 9 giebt allein yerouévois (denen die entstehen) einen Sinn (γενομένοις cett.); S. 64, 13 ist σέ-Borral TE TOUTOUS VORZUZIEĥen (TE om. cett.); S. 58, 10 ist das richtige durch Combination der Ueberlieferung in Vat. (und Paris.) mit einer einfachen Verbesserung des Gadaldinus zu gewinnen: αί γὰρ μεταβολαί εἰσι τῶν πάντων (τῶν ist nicht zu streichen: die der ganzen Umgebung, die durchgreifenden; alle usraßolal konnen doch unmöglich die angegebene Wirkung haben) af det τε έγείρουσαι κτλ. (αί έπεγείρουσαι Gadald., αεί τε έγείρουσι Vat., semper pergentes Paris., d. h. semper erigentes), S. 43, 23 sind naturlich die Worte elvat za aluxa nach diaywongena mit Vat. Gadald, aufzunehmen; sie fehlen wahrscheinlich nur durch Haplographie in Barb.; Paris, hat hier eine grosse Lücke, von S. 42, 11 αριστα ap bis S. 44, 9 κουφότητος. S. 62, 22 τοὺς πολλούς μάλιστα δσοι] ist μάλιστα pur ein willkürlicher Besserungsversuch des Barb.; wenn man von dem allein überlieferten angrτας (plerumque omnes Paris.) ausgeht, ergiebt sich leicht τοὺς πολλούς (xai) απαντας (und jedenfalls alle). S. 54.3 ist die Ueberlieferung BeBraguen vorta ze herzustellen (B. ovze vorta Korais, für vorla te hat Paris, quem quidem, d. h. 871 te?); die Gegensätze sind: weder (ovre Z. 1 + ovre Z. 2) ist das Land von der Hitze ausgebrannt und von Wassermangel ausgetrocknet. noch (over Z. 3) wegen der Uebermacht der Kälte feucht und durchnässt von Regen und Schnee. Auch S. 54, 9 ist xal uaλεστα (et maxime Paris.) nicht mit Wilamowitz in μάλεστα xal zu ändern; , es ist wahrscheinlich, dass das dort lebende Vieh gedeiht und namentlich (wie S. 52, 20) sowold häufig wirft als' u. s. w. giebt einen vortrefflichen Sinn. S. 59, 22 ist 3000ger gewiss nicht richtig; das von Foesius I S. 331 aus exemplaria regia manu scripta' (d. h. aus Pariserheen,) angeführte Duwge ist nicht Ueberlieferung, und die Uebersetzung nisi ante sacra immolent (Paris.) widerspricht nicht entschieden dem allein überlieferten 9000at. Nach dem Zusammenhang ist nicht davon die

was Aristoteles Z. 23 mit πρὸς δέληλα δε πραίνεται διά τὴν τοῦ ποτοῦ χρείον ausdrückt. Damit failt Bergers (Geschichte d. wiss. Erdkunde d. Gr. I S. 57 Anna) Annatz der Lücke fort.

Rede, dass die Jungfrauen der Sauromaten nicht heirathen dürfen, ehe sie die vorgeschriebenen Opfer gebracht haben; sie dürfen nicht heirathen (unter Darbringung der gesettmässigen Opfer), ehe sie drei Feinde erschlagen haben; also ist γπερ gedankenlose int πρότερον τυνοικόυντιν τὰ legά δύουσαι τὰ br νόμφ (τὰ ὅτρομα Gadald, τῷ it νόμφ Vat, que in lege sunt Paris, L. 23 it καὶ καθενεία (such sogleich) mit Gadald, und Paris, (εt definet) to lesen. S. 57, 12 ist tu lesen τὰ τε γὰρ μεγάδος wie sowohl das ſolgende τὰ πόχεα δέ als der Vergleich mit S. 68, 22 fi. heweist.

Kopenhagen.

J. L. HEIBERG.

## EIN NEUES ,URTHEIL SALOMONIS' UND DIE FRIESBILDER DER CASA TIBERINA.

Ueber das bekannte, am 21. Juni 1882 in Pompeji gefundene Wandgemâlde, das gewöhnlich als "Urtheil Salomonis" bezeichnet wird, asgit A. Mau in seinem "Pompeji in Leben und Kunst" S. 15: "Die Beziehung auf Salomon ist nicht gauz sicher. Derartige Geschichten wandern im Orient von einem Volke zum andern; so erzählte man ähuliche weise Urtheile von dem ägyptischen Konig Bocchoris. Indess die nächstliegende und wahrschienlichste Anahme ist doch wohl die, dass hier Salomon gemeint ist, zumal es an Spuren des Judenshums (in Pompeji) auch sonst nicht fehlt.

Die Möglichkeit, dass wirklich das Urtheil Salomons gemeint ist, muss man zugeben, aber weiter darf man wohl kaum gehen, denn die "Spuren des Judenthums" sind doch sehr gering; die paar Namen, die in einer Liste von Sklavinnen erscheinen, Maria und Martha, genügen doch kaum, um die Annahme glaublich zu machen, ein freier Pompejaner, ein Hausbesitzer, habe den Stoff für die Ausschmückung seines Zimmers aus der jüdischen Sage entnommen. Und die Inschriften auf Thongefassen mur ia casta und garfum] cast um] oder cast imoniale] beweisen wohl, dass in Pompeji auch koschere Fischsaucen für Juden (Plin. n. h. XXXI 95) bereitet wurden, aber nicht, dass diese Juden in Pompeji wohnten. Jene Gefässe lassen wohl mehr auf Export schliessen. - Aber auch Bocchoris dürfte kaum in Betracht kommen, trotz Lumbrosos (Mem. dell' Accad. dei Lincei XI 5; 303) und Loewys (Rendiconti dell' Accad, dei Lincei 1897 S. 27) Ausführungen. Das weise Urtheil, das ups von Bocchoris erhalten ist (Plut, Demetr. 27. Clem. Alex. Strom. p. 223. Arch. Anz. 1898 S. 49); Ein Mann liebt eine Hetäre, träumt aber, sie habe ihm ihre Gunst gewährt, und trägt nun kein Verlangen mehr danach. Die Hetäre verlangt Bezahlung: Bocchoris entscheidet, der Mann solle sie mit dem Schatten eines Geldstückes (mit dem leeren Klang) bezahlen', giebt uns noch nicht das Recht, auch den hier in Betracht kommenden

weisen Spruch ihm zuzuschreiben. Auch ob die Bezeichnung alst, "Prgundenbild", die man dem betr. Wandgemalde gewöhnlich giebt, riching ist, muss als fraglich bezeichnet werden, da der Umstand, dass die Köpfe aller Figuren im Verhältniss etwas zu gross gebildet sind, auch auf andere Weise erklärt werden kann, z. B. durch die liinweisung auf Theasteraufführungen, wo die einzelnen Personen Masken trugen. Damit würde, so weit das pompejanische Bild in Betracht kommt, die Nöthigung beseitigt sein, alezandrinischen Ursprung ohne weiterer als selbstrenständlich anzunehmen und von dieser Basis aus die Deutung zu versuchen.

Alexandrinischen Ursprung könnte man vielleicht mit mehr Recht bei dem Bilde der Casa Farnesina annehmen, in dem von E. Lowv (Rendiconti dell' Accad. dei Lincei 1897 S. 27 ff.) und ebenso von Samter (Arch. Anz. 1898, S. 50) eine Variante des Salomonsurtheils erkannt wird: ,vor dem Könige, der seine Hand besehlend ausstreckt, steht ein Becken, über das ein Mann ein Kind, den Kopf nach unten, hält, anscheinend um es hineinzutauchen. Eine Frau beugt sich über das Becken, mit der vorgestreckten Rechten darauf hinweisend, eine zweite blickt das Kind an, indem sie erstaunt oder bestürzt einen Schritt zurückweicht'. Wie hier, wird auch auf einer späten Gemme aus Bukarest (Compte rendu de l'Acad, des Inscr. 1880 S. 275. Rev. arch. 1880 Il S. 242. H. Lucas, Ein Märchen bei Petron in der Festschrift zu O. Hirschfelds 60 jähr. Geburtstag S. 262) das Kind an den Beinen über einem Gefäss gehalten, aber dort lehrt das Schwert in der Hand des Soldaten deutlich, dass es sich um ein Zerstückeln des Kindes handelt, während dies für das Gemälde der Casa Tiberina nicht mit gleicher Sicherheit angenommen werden darf, insofern dort kein schneidendes Werkzeug vorhanden ist. Dagegen stimmt ein Bild der in der Villa Pamfili gefundenen Grabkammern wieder mit dem pompejanischen Gemälde überein 1): ein Jangling kommt mit eiligen Schritten (sein Mantel flattert im Winde) herbei, indem er mit dem rechten Arm weit ausholt, um durch einen kräftigen Hieb mit dem Schlächterbeil 2)

10 \*

Abh. d. Bayer. Akad. philos.-phil. KL. VIII (1856—58) T. 3; 9. Röm.
 Mittheil. V 1890 S. 260 Anm.; ebd. VIII 1893 S. 116. H. Lacas Festschrift
 Birtheil. S. 260.

Ygl. das gleiche Werkzeug auf dem pompej. Wandgemälde bei Guhl and Koner, 6. Aufl., S. 749 Fig. 963.

den vor ihm auf einem Tisch liegenden Knaben zu zerhauen; eine Frau, die nach dem im Winde flatternden Gewande zu urteilein, gleichfalls in grosser Eile herzugelaufen ist, hat sich auf die Knie niedergeworfen und fleht mit ausgestreckten Händed auf mann um Gande an. Ob die Scene ursprünglich mehr Figuren hatte, ist nicht sicher. Da auf dem Columbariumbilde links von den hei Jahn abgehildeten Figuren der Stuck abgefallen ist, sagt Samter im Arch. Anz. 1898 S. 49, "so ist es möglich, dass auch hier noch mehr Figuren vorhanden waren, da aber die mytholgischen Bilder des Columbariums überhaupt sehr ungeschickt und roh sind, so ist es auch sehr möglich, dass der Maler, der sein Vorbild nicht recht verstand, willkürlich Figuren desselben weggelassen hat. Hier ist wieder alexandrinischer Ursprung sehr möglich, da eine Reihe anderer in dem Columbarium vorhandener Bilder sicher auf Aegyten bindeuten.

Aber auch noch ein fünftes Bildwerk lässt sich anführen, das liöchst wahrscheinlich das fragliche Urtheil (der Kürze wegen vorläufig als "Urtheil Salomonis" bezeichnet), zur Darstellung bringt. Das ist ein Bild, das in dem Grabmal der Nasonier gefunden und bei Bartoli Bellori Pict. vet. in sepul. Nason, Tab. XVIII abgehildet ist: danach in beistebender Abbildung. Man erblickt dort laureatum Imperatorem, in suggestu sedentem, laeva manu extensa; quemdam pariter adolescentulum, oui super ara ollam detinet, dextrorsum autem mulier quaedam coronam porrigit, aliaque ex adverso, cui caput fasciola circumligatur, aversa facie, laeva manu nescio quid indieat. Noch ist ein Jüngling zu bemerken, der nahe am Trihunal steht und den Kopf nach dem angeblichen Imperator hin wendet. Quid sibi velit imperator, me latet, fahrt Bellori fort, und ibm schliessen sich die andern Erklärer an. Das liegt wohl zum Theil an der Abhildung. Zunächst muss das Bild herumgedreht werden, denn was uns jetzt vorliegt ist offenbar das Spiegelhild von dem Original, wie schon deutlich daraus hervorgeht, dass hei jeder Figur der linke Arm als der gesticulirende hezeichnet ist.") Weiter, der Kranz, den die erste Frau in der Hand hält, gehört nicht ihr, son-



In älteren Abbildungen wird sehr häußig das Spiegelbild austatt des richtigen gegebeu; so ist z. B. dem Vassebilde des Brit. Mus. mit der Dasstellung der losseg (Catalogue of Vasse in the British Museum It S. 118, 8 164) enst in der seuen Abbildung im Archaeolog. Jahrb. 1903 S. 53 die richtige Stellung gegeben.

dern er ist als Relief auf der Seite der hohen Stele zu denken. Drittens, der Stab, den der Jüngling in der linken Hand halt (bei der Umdrehung wird es austürlich die rechte), ungefähr so wie der Poseidon auf dem Petersburger Vasenbild (Sal, Reinach, Rép. des Yas, ant. 1 p. 37) den Dreitack, um nach unten zuzustossen, ist hier, wo zu einem derartigen gewaltsamen Stoss gar kein Grund vorliegt, nicht berechtigt, es ist kein Stah, sondern ein Beil; wie auf dem Columbariumbilde der Villa Pamüli. und endlich, der breite



und Bache, zusammengedrückte Krug ist kein Krug, soodern ein Körper, der Körper eines Kindes, das der Mann mit dem Beil in rwei Halften zu theilen im Begriff ist. Jetzt gewinnen auch die beiden Frauen Bedeutung, derea eine, wie in Pompeji, der vom Richter angeordneten Zerstückelung rinig beiwohnt, während die andere, die wahre Mutter, mit der vorgestreckten Hand Einhalt gebietet, und hei dieser Deutung kommt auch der Richter auf dem Tribunal zur Geltung; es ist hier der weise Richter, welchea Namen sonst man auch ihm zu geben geneigt ist, und der junge Mann neben ihm ist sein Apparitor. Ich glaube, die Deutung ist so einleuchtend, dass sie auf allgemeine Annahme rechnen derf, wenngleich sie von der Voraussetzung ausgeht, dass die Zeichnung Bartolis an einer Reihe von Ungenausgkeiten krankt. Dass mit dieser Voraussetzung dem Bartoli kein Unrecht zugefügt wird, brancht woh licht erst erwiseen zu werden?).

1), Dem grossen Meister mit der Radirandel macht mau es zum Vorwurf, dass er die auffälligsten Fehler jener Deakmäler verschwiegen und von ihrem Charakter willkürlich abgewichen self. E. Braun in Hyperbor. röm. Studien 118.7.

Ist die Deutung richtig, dann ist das Bild aber auch nach einer andern Seite wichtig, insofern als hier keine Andeutung von agyptischem oder alexandrinischem Wesen zu finden ist. Ueberhaupt, je zahlreicher der Kreis der Darstellungen wird, je weiter verbreitet sich der Stoff zeigt, um so weniger scheint es angängig. den Ausgangspunct zu specialisiren.

Wie vorhin erwähnt, ist auch in dem Fries der Casa Tiberina. dessen traurige Ueberreste in dem Museo delle Terme auf hewahrt werden, ein Seitenstück zum Urtheil Salomons gefunden worden (Mon, dell' Inst. XI T. 47); die Uebereinstimmung der Buksrester Gemme, wo das Kind gleichfalls bei den Beinen gehalten wird, zwingt zu der Annahme, dass auch in dem Wandgemälde die Tödtung des Kindes heahsichtigt war, wenngleich ein schneidendes Werkzeug augenblicklich nicht, oder nicht mehr sichtbar ist. -Lowy list a. a.

O. versucht, die Friesbilder der Casa Tiberina auf Aegypten zurficken-

führen, indem er annimmt.



dass es im Alterthum eine Sammlung der weisen Richtersprüche des Bocchoris gegehen habe, eine Boxzognic, und dass auf Grund dieser die Gemälde entworsen seien. Dagegen wendet sich C. Robert in dies. Ztschr. XXXVI 1901 S. 364, indem er nachzuweisen sucht, dass die Bilder der Casa Tiberina fortlaufende Illustrationen zu einem Roman sind. Der kluge Richter ist ein Mann gewöhnlichen Schlages, der nur zum Spass oder zur Probe mit dem Richteramt hetraut ist, der aber durch den Mutterwitz seiner Sprüche die Weisheit des geschulten Richters in den Schatten stellt. - Die Helden des Romans sind also abalich wie hei Petron zwei Abenteurer, ohne dass allerdings zwischen ihnen ein erotisches Verhältniss zu bestehen scheint'. - Es ist möglich, dass Robert Recht hat, aber bevor man auf die Deutung des Ganzen ausgeht, wird man immer doch erst versuchen, die Deutung der einzelnen deutlich abgetrennten Scenen zu versuchen, und da dürste man, meiner Meinung nach, bei einzelnen weiter kommen, als man his jetzt geglauht hat kommen zu können.

Ich beginne mit dem oberen Streifen der Mon. ined. dell' Inst. XI T. 45 (danach bei E. Lowy Taf. Ia., Guhl und Koner 6. Außt. S. 680 Fig. 892 und in beistehender Textabbildung). Links ist in füchtigen Umrissen, aber doch deutlich erkennber, ein Kahn gezeichnet, und daneben eine Ziege, die am oberen Ende des Nachens beschäftigt ist; rechts davon folgt ein Baum, darauf wei Manner, die in heltigem Streite begriffen scheinen; der eine, mit Speer, weist auf den Kahn bin, der andre, durch Grösse hervorragend, mit kurzem Stab in der linken Hand, ist in hestiger Bewegung nach rechts begriffen; neben ihm weidet eine Ziege. Dieselben beiden Männer, deutlich charakterisirt durch die Kopfibedeckung, die Kleidung und die verschiedene Grösse, fünden wir darauf weiter rechts vor dem Richter, dem sie mit ausfrucksvollen Geberden ihre Sache vortragen. Bewässente und



andere Männer füllen den Raum rechts und links von der Gerichtsscene: eine robe Basis mit einer Priapherme bildet nach rechts die Grenze. Die Erklärung dieser Scene scheint mir, wie ich schon in Guhl und Koner 6. Aufl. S. 681 bervorgeboben habe, durch eine Erzählung des Longus II 13 ff. gegeben zu sein. Jünglinge aus Methymna, die, um zu fischen und zn jagen, in das Gebiet von Mitylene gekommen waren, banden ihren Kahn mit einem Geflecht aus Weidenrutben an, weil ihnen ihr Ankerstrick gestohlen war: darauf beginnen sie auf den Bergen zu jagen und schenchen durch das Getöse, das sie dabei verursachen, die Ziegenbeerden zum Meeresgestade hinab. Da sie dort nichts zu fressen finden, macht sich eine der Ziegen über den Strick aus Weidengeflecht her und frisst ihn auf, so dass der Kahn frei wird und durch einen leichten Wind von der Küste ins Meer getrieben wird. Die zurückkommenden Jäger, die den Kahn mit aller ihrer Habe auf hobem Meere erblicken und keine Möglichkeit haben, ihn zurück su holen, ergreifen den Hirten, der zum Meeresstrand himb gekommen war, um seine verscheuchten Ziegen zu sammeln; sie beschuldigen ihn, die Ursache ihres Unglücks zu sein, und sie würden noch schlimmer mit ihm umgesprungen sein, wenn nicht die zu Hilfe herheigerufenen Genossen des Hirten ein geregeltes Gerichtsversahren erzwungen hätten. Einer der Hirten wird als Richter hingesetzt, ihm tragen die Parteien Anklage und Verteidigung vor, indem die einen ausführen, wie in Folge der Nachlässigkeit des Hirten die Ziege das Band abgefressen habe und sie dadurch nicht bloss des Schiffes, sondern auch der darin zurückgelassenen Kleider und anderer Besitzthümer beraubt seien, während der andere ausführt, dass durch die Jäger die Heerden auseinandergetrieben und zum Meere hinabgescheucht seien; da dort nichts zu fressen ist, was Wunder, wenn die Ziege sich über den Weidenstrick hermacht! Aber wer wird auch ein mit Kostbarkeiten beladenes Schiff mit einem Weidenstrick anhinden? Nachdem der Richter Anklage und Vertheidigung gehört hat, erklärt er, dass den Hirten und die Ziegen keine Schuld treffe, sondern dass das Meer und der Wind die Schuld tragen: über sie aber sei ein anderer Richter

Ich glaube, es bedarf nur des Hinweises auf diese Erzählung. um die Deutung des Bildes als richtig erkennen zu lassen; links haben wir den Kahn und die Ziege, die mit dem Abfressen des Taues beschäftigt ist, darauf folgt der Streit zwischen dem Jäger, der durch die Lanze charakterisirt ist, und dem Hirten, dem eine Ziege zur Seite steht, weiterhin erblicken wir dieselben beiden vor dem Richter, um ihm ihren Streitfall vorzutragen. Von der Erzählung des Longus unterscheidet sich die Darstellung darin, dass dort der jugendliche Daphnis der Hirt ist, dem die Schuld an dem Wegschwimmen des Kahns beigemessen wird, und als Richter Philetaa fungirt, ein alter Hirt, während hier in dem Hirten natürlich nicht Daphnia zu sehen ist, sondern ein königlicher Richter mit seinem officiellen Gefolge erscheint. Die gemeinsame Quelle des Schriftstellers und des Malers kann nur eine Sammlung von weises Urtheilssprüchen gewesen sein, die vielleicht nicht einmal alle an einen bestimmten Namen geknunft waren.

Auch für die anderen Scenen wird eich eine Dentung finden lassen. Für den unteren Streifen von T. 46 (Mon. ined. dell' Inst. XI T. 46, 4. E. Löwy Rendiconti dell' Accad. dei Lincei 1897 T. 1d: ein Mann höllt sich in einen Zipfel des Mantels eines

sitzenden Bettlers ein, und behauptet dann, dass der Mantel ihm gehöre; in den einen Mantel gehüllt erscheinen beide vor dem Richter) scheint mir die Deutung von Löwy gefunden zu sein, der auf eine tibetanische Geschichte hinweist (Danglun oder der Weise und der Thor II S. 345), wo der König, um den Streit um des Gewand zu entscheiden, besiehlt dass beide daran ziehen: der wahre Besitzer wird daran erkannt, dass er beim Ziehen geringere Kraft anwendet, um sein Tuch nicht zu zerreissen. Nicht mit derselben Wahrscheinlichkeit, aber doch mit dem Schein der Möglichkeit lassen sich einige andere dieser Bilder deuten. So könnte z. B. T. 48. 3 (Löwy a. s. O. T. Ic), we ver dem Richter ein runder Tisch mit undeutlichen Gegenständen steht, den bekannten juristischen Fall darstellen, dass der Eigenthümer eines verlorenen Schatzes sich weigert, dem Finder die versprochene Belohnung su zahlen, indem er hehauptet, dass dieser die versprochene Belohnung schon sich selbst genommen habe, worauf der Richter entscheidet, dass der vorliegende Schatz nicht derselbe sein könne, wie der von dem Geizhals verlorene, weil der Inhalt nicht stimmt, und deshalb dem Finder zugesprochen werden müsse.

Bei T. 47, 8 konnte man je an einen von einem Landsksecht erzählten Fall denken 1); dieser hat von seinem Reisebegleiter, Sanct Petrus, drei Wünsche bewilligt erhalten; er wünscht sich 1) vortrefflich singen zu können, 2) ein aldolor von hervorragender Grösse su besitzen, und 3) einem andern nach Wunsch sich gleich machen zu können. Durch sein Singen erlangt er Zutritt zum Hofe eines Ritters, der gerade sein Maienhad nimmt; er springt zu ihm in die Wanne, indem er seine Gestalt appimmt, und wird dann von der Frau, die nach dem Erkennungszeichen fühlt (Wunsch No. 2), als der wirkliche Ehegatte anerkannt, während der eigentliche Ritter als armer Landsknecht devongeingt wird; doch spricht such manches dagegen, und vor allem muss erst die Frage entschieden sein, ob die Gestalt in der Badewanne ala todt oder als lebendig aufzusasen ist. Dass diese Geschichte von rinem Landsknecht erzählt wird, kann natürlich nicht gegen die Deutung des Bildes vorgebracht werden. Es sind gerade solche Erzählungen von einem Volke zum andern gewandert und durch

<sup>1)</sup> Valten Schümann Nachtbüchlein 1559: Ein Fabel von eim Landsknecht, dem Sanct Peter drey wünsche erlaubt, und wie ers an ieget, das sie ihm zå nutz kamen.

alle Jahrhunderte hindurch erhalten geblieben, indem sie nur je nach der Zeit und dem Volke, wo sie erzählt wurden, ihre Kleidung und ihr Colorit änderten. So ist Seneca controvers, VII 7 demens qui filio cessit uxorem die bekannte Geschichte von der Stratonike und dem Königssohn. Auch die Geschichte X 5 (Parrhasius kauft einen Olynthier, foltert ihn und malt nach ihm den Prometheus, um das Gemälde in einem Tempel der Athena zu weihen) wird von anderen, so von einem Arzt erzählt, der einen Pilger tödten wollte, um die Bewegung des Blutes zu studiren, und dergleichen mehr. Auch in Bezug auf das Urtheil, von dem wir ausgingen, das meist an den Namen des jüdischen Königs Salomon angeknünft wird, gilt dasselbe: wie H. Lucas in der Festschrift zu Otto Hirschfelds sechzigishrigem Geburtstag S. 269 "Ein Märchen bei Petron" ausführt (Petron 80 age, inquit, nunc et puerum dividamus! iocari putabam discedentem, at ille oladium parricidiali manu stringit et non frueris' inquit, hac praeda, super quam solus incumbis. partem meam necesse est vel hoc gladio contemptus abscindam'), spielt auch hier das Urtheil Salomonis hinein: "die Anspielung des Petronius erklärt sich leichter, wenn er eine Geschichte von der Art des Salomonischen Urtheils im Auge hatte, als ein Märchen von dem dankbaren Todten. Denn einmal kennen wir griechische Passungen von letzterem nur in sehr vereinfachter Gestalt. Dann ist insbesondere die Theilung eines Kindes kein echter, ursprünglicher Bestandtheil derselben. Somit haben wir eine neue Spur des Salomonisurtheils und sind zu der Annahme berechtigt, dass dasselbe nicht auf Aegypten und den Orient beschränkt war, sondern auch in der griechischen Volksüberlieferung lebt'.

Und das gilt, ebeuso wie vom Salomonisurtheil, auch von den anderen Friesbildern der Casa Tiberina. Trotzlem könnte C. Robert mit seiner Vermuthung, dass es sich hier um fortlaufende Illuatrationen eines antiken Romans handelt, recht haben, wenigstess oweit der Roman den Faden liefert, an dem ursprünglich selbständige Geschichten aneinander gereiht werden, wie in "Taussend und eine Nacht" oder im Dezamerone des Boccaccio u. 2.

R. ENGELMANN.

### MISCELLEN.

#### ΤΑΝΗΛΕΓΗΣ.

Die Versuche, das Wort τατηλεγής zu deuten, haben weder in alter noch in unsere Zeit zum Ziele geführt. Das erste Compositionsglied lässt sich in der That nicht erklären. Sollte dies an der Mangelhaftigkeit unsere Kenntniss des alten Wortschatzes liegen, oder daran, dass uns nicht die Sprache, sondern die flomerberlieferung ein Räthsel aufgieht? Ich bin geneigt, diese Frage nach der zweiten Seite zu beantworten.

Es sind nur drei selbstständige Verse, in denen das Wort verkommt:

Θ 70, X 210:

εν δ' ειίθει δύο κῆρε τανηλεγέος θανάτοιο. λ 171, 398:

τίς νύ σε κὴρ ἐδάμασσε τανηλεγέος θανάτοιο. β 100, γ 238, τ 145, ω 138:

μοίο όλοη καθέλητοι τανηλεγέος θανάτοιο.

Allen dreien ist gemeinsam, dass die Verbindung πωγηλεγ/ος Θανάσου hinter der Cäsur nach dem Trochäus des dritten Fusses steht. In dieser Lage ist der Hiatus im Epos ebenso gewöhnlich wie das Bemühen der Disskeussten ihn zu entfernen. Ueber die Mittel, mit einen das geschehen ist, hat zuerst Ahrens ausführlich gesprochen (jetzt Kleine Schriften 1 123 f.); Nauck hat dann die Beobachtung weiter fruchtbar gemacht (Melanges Gréco-Romains IV 607 fl.). Zu diesen Mittell gehört das Einflicken der Partikeln πε, ηε, ᾱωα, die Ersetzung der Duale auf -ε durch Plurale auf -ε g und ως, die Verlauschung von Casus, die auf Vocale schliessen, mit solchen consonantischen Ausgange, Aie Einselwärzung von σφα und <sup>2</sup>μας an Stelle von σφε und δμαμε. Sollte πατηλεγής seinen Aolaut nicht den nämlichen Kreisen verdanken, deren Wirksamkeit sich bier offenbart? Das Wort ἀνηλεγής hat Quintus Smyraneaus aus

der epischen Tradition gekannt; er verbindet es mit πόλεμος. Setzen wir ἀνηλεγής so die Stelle des homerischen τανηλεγής, so erhalten wir ein Wort, das eines ist, ein Wort ferner, das dem δυσηλεγής ganz nahe kommt, womit der Dichter des χ den 9άνατος charakterist hat (325).

Meine Zweisel an der Authenticität des Wortes τανηλεγής sind durch ein Gespräch mit Friedr, Blass hervorgerusen worden, in dem er mir mittheilte, dass vor dem απηλεγέως, das die Handschriften I 309 und α 373 bieten, Herodians ανηλεγέως den Vorzug verdiene (Schol, Apoll. Rhod, I 785, II 17), Als ich ein Vierteljahr spitter Veranlassung hatte, mich mit der Etymologie von vaνηλεγής zu beschäftigen, regte die Erinnerung an die damalige Unterhaltung die Frage in mir an, ob die so zu Ehren kommende Zusammensetzung arnleyig nicht auch hinter dem sannleyig liege, an dem sich die 3vuoqooot bisher vergeblich abgemuht baben. Die Antwort darauf habe ich hier vorgetragen. Um sie glaubhafter zu machen, will ich berichten, dass Blass zu der selben Folgerung gekommen ist, wie ich, und ich muss, um ihm völlig gerecht zu werden, hinzufügen, dass er, wie sich aus einer spätern Unterhaltung über die Angelegenheit ergab, sie schon zur Zeit der früheren für sich gezogen hatte.

Halle a. d. Saale.

F. BECHTEL.

### CONSTITUTIO ARAE.

In seinem schönen Aufsatze "Die Familie des Augustus auf der Ara Pacis (Jahrenchete des Geterr, arch. Inst. V. 11903 S., 57 ff.) hat Alfred von Domaszewski einen wichtigen Grundbegriff des römischen Sacrairechts, den der consecratie, in einer Aufsassung verwendet, die ich für unbednigt falsch halte und der ich um der Bedeutung sowohl des Verfassers wie der Sache willen alshald entgegentreten mochte. Domaszewski sieht in dem auf dem Relieffries der Ara Pacis dargestellten Opferunge nicht denjenigen, der im Jahre 145 – 99 v. Chr. die Einweihung des fertigen Altschaus festlich beging, sondern denjenigen, "welcher als erster an jene Stelle wandelte, als Augustus im Jahre 13 v. Chr. den Platz für die archauende Ara Pacis wielt. Bekanntlich verzeichnen die Steinkalender für die Ara Pacis wielt Seinkalender für die Ara Pacis wielt seinkalender für die Ara Pacis wielt seinkalender für die Ara Pacis wielt steinkeiten als attadige Jahresfeste, die eine (4. Juli) als centifictio, die andere (30. Januar) als desti-

catio'), und das Gleiche geschieht bei der Ara Fortunae Reducis, deren constitutio am 12. October 735 - 19 erfolgte, während von der dedicatio zwar das Tagesdatum (15. December), nicht aber das Jahr bekannt ist.") Endlich ist nach Angabe der Steinkalender der 10. August unter die ferias publicas aufgenommen worden zur Erinnerung an die im Jahre 7 n. Chr. geschehene constitutio von Altaren der Ceres mater und Ops augusta im Vicus ingarius\*): sich Analogie der beiden erstgenannten Fälle werden wir anzunehmen haben, dass auch der Tag der Dedication dieser Altare zu den feriae geborte und uns nur zufällig das Zeugniss dafür fehlt: vielleicht war es der 6. August, der im Kalender von Amiternum. in dem die constitutio der beiden Altare bereits verzeichnet ist. soch als dies fastus (mit der Note F) erscheint, in dem jüngeren Kolender von Antium aber das Zeichen der feriae publicae NP trägt, ohne dass dessen Begründung beigesetzt wäre. Dafür, dass neben der Dedication auch die constitutio eines Heiligthums im Kalender verzeichnet worden wäre oder gar den sacralrechtlichen Charakter des Tages abgeandert hatte, giebt es kein weiteres Beispiel'), es ist dies eine Eigenthumlichkeit der augusteischen Zeit, ebenso wie auch erst diese die Stiftungstage einzelner Altäre und Kapellen\*) dauernd unter die ferige versetzt, während das Sacrairecht der

Pasi Amit. 4. Juli: Feriae ex elecatus) cionaulto), qivod) e(o) etito ex Pacie Jugigusleo; in campio) Meritio: constitute est Nerone et Feroros. Fast. Preca. 30. Januar: Feriae ex elenatus) cionaulto, quofd eo] die ex Pacie Jugigusle/ in cempo) Martio dedicate [e]et Bruso et Crispino (eds.); vgl. Cl. II ? p. 320.

<sup>2)</sup> Fast. Amit. 12. October: Fer(iae) ex s(enatus) c(onsulto), q(uod) e(o) die) imp. Caes(ar) Aug(uutus) ex transmerin(is) provinc(is) urbem intensit araque) Fort(unae) Reduci constit(ud). 15. December: Ara Fortunae Reduci dedic(ata) est; vgl. Cll. 12 p. 332.

Fast. Amit. 10. August: Feriar quod no die arae Cereri matri el Opi Augustae ex voto suscepto constituta[e] sunt Cretico el Long(e) c[oz.];
 Cil. 12 p. 324.

Ueber irrihümliche Annahmen solcher constitutiones habe ich gebandelt Analecta Romana topogr. p. 15 f. — Ges. Abbdl. z. röm. Relig. u. Stadt-Gesch. S. 272 f.

<sup>5)</sup> So der are Fictoriae in curia (28. Aug. 725 — 29), der aedleual Meris in Capitalio (12. Mai 734 — 20), der aedieual Festea sud dem Palulu (28. April 742 — 12); dagegen lassen die Sidhungstage der eigenliches aedes aerore den Tagecharsker unberöhrt, z. B. der Tempel des Drug Islima (18. August, C), des palssisischen Apollo (9. October, C), des läpiter Tonass und dem Capital (1. September, 2).

Republik den natalis templi nur sozusagen als internes Fest des betreffenden Heitighlums behandelt und ihm auf die Rechtsstellung des Tages keinen Einfluss einraumt. Ein Urtheil über die Bedeutung der constitutie und ihr Verhältniss zur destentie können wir also nur aus den genannten drei Beiseielen gewinneten.

Nun ist Domaszewski der Ansicht, dass der Hauptact der der constitutio gewesen sei, während die dedicatio ,nur die Aufnahme des vollendeten Baues in die Zahl der opera publica bedeute, Hier beginnt mein Widerspruch. Dass Augustus im Monumentum Ancyranum sowohl für die Ara Pacis wie für die Ara Fortunae Reducis nur die Daten der Constitution giebt, beweist für die relative Bedeutung dieser Tage gegenüber denen der Dedication nichts. da der Keiser an der betreffenden Stelle (cap. XI. XII) die ihm vom Senate erwiesenen Ehren aufzählt und unter diese natürlich die Senatsbeschlüsse gehörten, welche anordueten, dass die Rückkehr des Princeps aus dem Orient bezw. aus den westlichen Provinzen durch die Errichtung von Altären und die Einsetzung ständiger Festfeiern im Gedächtnisse erhalten werden sollte. Dass aber für die auf Grund solcher Senatsbeschlüsse errichteten Altäre, wie für jedes andere Heiligthum, der natalis nicht der Tag der constitutio, sondern der der dedicatio war, geht zur Evidenz daraus hervor, dass einerseits die Arvalbrüder am 30. Januar 38 p. Chr. in campo ad aram Pacis eiu Opfer darbringen (CIL VI 2028b 10). d. h. am Tage der Dedication des Altars, andererseits im Festverzeichnisse des Augustustempels von Cumae (CIL X 8375) die Dedicationstage sowold der Ara Fortunge Reducis wie (nach Mommsens überzeugender Ergänzung) der Ara Pacis durch supplicationes ausgezeichnet sind, während der beiden constitutiones keine Erwähnung geschieht.

Weiterbin aber betrachtet Domaszewski den Act, für den die Steinkalender das Wort constituere gebrauchen, als die consecratio des Altars im Gegensatze zur dedicatio und beruft sich dafür auf die entsprechende Stelle des Monum. Anc. 2, 39, auf Grund welcher et die Ausdrucksweise, des Kalnederschreibers geradeun sals fehlerhaft bezeichnet. Dass diesem damit Ubrecht geschieht (schon die Wiederschr desselben Wortes mit Beziehung auch auf die Ara Fortunae Reducis und die Altare der Geres und Ops hätte bedenktich machen sollen), zeigt die Gegenüberstellung der beiden Notizen:

Fasti Amitern. 4. Juli.

feriae ex s(enatus) c(onsulto).

. Mon. Ancyr. 2, 38-40.

Ti. Ne[r]one P. Qui ntilio conolund) e(a) d(ie) ara Pacis Au- sulibuls aram [Pacis A]u[a]ust[ae g(ustae) in camp(o) Mar(tio) consenatus pro] redi[t]u meo co [nstituta est Nerone et Varo cos. sacrari censuit ad cam pum Martium (die Erganzungen durch den griechischen Text völlig gesichert).

Es ist meines Erachtens evident, dass die Gleichung, auf der die Identität beider Fassungen beruht, nicht ist constituere = consecrare (dann hätte allerdings der Kalenderschreiber einen Schnitzer gemacht), sondern constituere - consecrari censere (awisowenivat έψηφίσατο sagt der griechische Text). Consecratio ist der Act, durch den eine Sache, in diesem Falle der Altar, zur res sacra gemacht, d. h. aus Menschengut in Göttergut verwandelt wird; die consecratio kann also nicht stattfinden, ehe die zu consecrirende Sache selbst vorhanden ist, und ist untrennhar verbunden mit dem Acte der Auflassung dieser Sache durch ihren bisherigen Eigenthumer, d. h. der dedicatio. Nicht zwei verschiedene Handlungen sind das, auch nicht, wie man früher vielfach meinte, ein Hingeben der Sache an die Gottheit durch den dedicirenden Magistrat und eine Empfangnahme derselben durch den (consecrirenden) Pontifex im Namen der Gottheit, sondern zwei zusammengehörige Ausdrücke für die bei jeder Eigenthumsübertragung sich vollziehende Doppelwirkung, dass der eine Theil die Sache aufgiebt und diese nun Eigenthum des andern wird: wie in der dedicatio die eine, so tritt in der consecratio die andere Seite in den Vordergrund und daraus erklärt sich der häufige synonyme Gehrauch beider Worte.1) Das von Domaszewski angezogene Zeugniss des Servius Aen. VIII 601 a Romanis . . . apud quos nihil tam sollemne quam dies consecrationis beweist also nicht für ihn, sondern gegen ihn, da es sich auf den natalis templi, den Dedicationstag, hezieht, nicht auf die constitutio, den die Dedication herbeiführenden Senatsbeschluss.

Soviel über die sacralrechtliche Terminologie. Domaszewskis Deutung der Friesreliefs würde durch meine Ausführungen in ihren wesentlichen Grundlagen nicht herührt werden, wenn nicht noch

<sup>1)</sup> Ich kann mich hier auf eigene ältere Ausführungen (in meiner Real-Encycl. IV Sp. 896 ff. 2356 ff.) berufen, in denen ich das vollständige Beweismaterial beigebracht habe.

ein weiteres Bedenken vorläge, das ich hier nur in Form einer Frage geltend machen will. Sind wir zu der Annahme berechtigt, dass bereits die constitutio arae Pacis Augustae am 4. Juli des Jahres 741 = 13 durch eine feierliche Festprocession zu der Stelle, die später den Altar tragen sollie, begangen wurde? Die Möglichkeit will ich nicht unbedingt in Abrede stellen, aber sehr wahrscheinlich dünkt mich die Sache nicht. Denn abgesehen davon, dass uns von einer solchen (unserer Grundsteinlegung vergleichbaren) festlichen Einweihung des Platzes für ein künstiges Heiligthum sonst nirgendwo eiwas überliefert ist, ist doch der 4. Juli der Tag, an dem der Kaiser bei seiner Rückkehr aus Spanien und Gallien in Rom seinen Einzug hielt, und es liegt am nächsten anzunehmen, dass der Senat erst nachher beschloss, zum ewigen Gedächtnisse dieses denkwürdigen Tages eine alliährliche Opferfeier an der neu zu errichienden Ara Pacis anzuordnen, die naturgemäss erst dann ins Leben treten konnte, wenn der Altar erbaut und dem Gebrauch übergeben war. Eines aber scheint mir ganz sicher: fand action im Jahre 741 = 13 v. Chr. ein solcher Opferzug statt, so mussie für ihn nothwendig dieselbe Festordnung gelten wie für seine späteren alljährlichen Wiederholungen, deren Vorbild er war, d. h. es müssen an diesem Zuge auch (u. zw. in erster Linie) die Magistrate theilgenommen haben, wie das ganz unzweideutige Zeugniss des Monum, Anc. a. a. O. (die Ergänzungen sind auch hier völlig sicher) beweist: aram [Pacis A]u[g]ust[ae senatus . . .] co[nsacrari censuit ad cam pum Martium, in qua ma gistratus et saclerdotes et virgines Viestlafles anniversarium sacrificlium facer e iussit): Domaszewskia Ansicht, nach der nur die Priester und die Matronen'), nicht die Magistrate in der Procession mit aufgezogen wären, ist unhaltbar.

1) Die energische Anmerkung Dannszewakis (S. 61, 24), Geres ist eine stirrönische Gottlett. Dass ihr Gott griechtich sehn soll, ist Gefasel', ist mir unverständlich. Dass er eine altrönische Göttlu Geres gab, kann angeichte der Festes der Certails und des Flamen Gerällis Immand in America artlen, aber eben so alcher ist es doch auch, dass die Göttlu der Trits Geres Liber griechtorer Berkunft ist, und für das sezem unniversersienn Gewerk im August, an das Dannszewski wegen der Erwishnung der Matroses wohl zumücht deuts, beweitst aben das Danns die Verenchiednheit von den allrönischen Gräfalis: bäll Dannszewski die in meiner Rest-Eacycl. III Sp. 1976. ungeführter Zewagnisse wirklich derneber gür Gestand.

Halle a. d. Saale.

GEORG WISSOWA.

In August Neumann's Verlag, Fr. Lucas, in Leipzig erschien soeben und ist in allen Buchhandlungen zu haben:

#### Die Gedichte

## Christophoros Mitylenaios.

Herausgegeben von Eduard Kurtz.

8°. XXV n. 112 S. Preis M. 2.20.

Verlag der Weidmannschen Buchhandlung in Berlin. Soeben erschien:

Achtung und Verbannung im griechischen Recht.

Von Paul Usteri. gr. 8°. (VIII u. 172 S.) 6 Mk.

Verlag der Weidmannschen Buchhandlung in Berlin.

# THEODOR MOMMSEN

C. BARDT

8°. (38 S.) 60 Pf.

Derlag bon Guftab Fifdier in Jena. Speben erfchien:

### Wissenschaft und Buchbandel.

Ine Ibmehr.

Denkschrift ber Deutschen Berlegerkammer unter Mitwirkung

ihres berreitigen Borsihenben Dr. Gustav Fischer in Jena bearbeitet von

### Dr. Rarl Trübner,

Strafburg i. G.

Antereffenten ftebt, fomeit ber bafur befrimmte Borrat reicht. bie Schrift in einem Eremplar unentgeltlich gur Berfugung. Beftellungen beliebe man bireft an bie Berlagebuchbanblung bon Guftav Gifder in Jena gelangen gu laffen. Beitere Gremplare find jum Breife bon 80 Bf. burch jebe Buchanblung au begieben.

### INHALT.

| Se                                                                     | rite |
|------------------------------------------------------------------------|------|
| E. BETHE, Ovid und Nikander                                            | 1    |
| M. POHLENZ, das Lebensziel der Skeptiker                               |      |
| H. MAGNUS, neue Studien zur Cherlieferung und Kritik der Meta-         |      |
| morphosen Ovids                                                        | 30   |
| P. LEO, Livius and Horaz über die Vorgeschichte des römischen Dramas   | 63   |
| M. HOLLEAUX, note sur une inscription de Magnésie                      | 78   |
| B. NIESE, chronologische and historische Beiträge zur griechischen Ge- |      |
| sehichte der Jahre 370-364 v. Chr                                      | 84   |
| J. L. HEIBERG, die handschriftliche Grundlage der Schrift περλ αέρων   |      |
| ύδατων τόπων                                                           | 33   |
| R. ENGELMANN, ein nenes "Urtheil Salomonis" und die Frieshilder der    |      |
| Casa Tiberina                                                          | 46   |
| Miscelles.                                                             |      |
|                                                                        |      |
| F. BECHTEL, τανηλεγής                                                  |      |
| G. WISSOWA, constitutio arae                                           | 56   |
|                                                                        |      |

#### Jährlich erscheint ein Band von vier Heften zum Preise von 14 M.

Mit Beilagen von Mayer & Müller in Berlin, Georg Reimer in Berlin und der Weidmannschen Buchhandlung in Berlin.

Fur die Redaktion verantwortlich; Professor Dr. C. Robert in Halle a. S., für die Anzeigen des Umschlags; die Weidmannsche Buchhandlung,

Umschlagdruck von W. Permetter in Berlin.

to seem Corole



# HERMES

### ZEITSCHRIFT FÜR CLASSISCHE PHILOLOGIE

HERAUSGEGER

40

FRIEDRICH LEO UND CARL ROBERT

NEUNUNDDREISSIGSTER BAND. ZWEITES HEFT.

BERLIN 1904.
WEIDMANNSCHE BUCHHANDLUNG
SW. ZIMMERSTRASSE 94.

Verlag der Weidmannschen Buchhandlung in Berlin.

Soeben erschien:

# Die römischen Denkmäler

in der Dobrudscha.

Ein Erklärungsversuch

Conrad Cichorius.

### Verrede.

Die folgende Untersuchung habe ich seiner Zeit noch Theodor Mommen in hiren Grundzüger vortragen und mit hin durchsprechen dürfen. Sie fand seine Zustimmung und er forderte mich auf, sie ihm, sohald sie abgeschlossen sein wörde, zu übersenden, damit er ihre Drucktegung vermitteln könne. Es ist mir nicht mehr vergönnt gewesen, den Wansch meines alten Lebrers zu erfüllen und so kann ich diese Arbeit, die letzte, bei der ich mich seines Rates erfrenen durfte, nur noch seinem Andenken weihen als ein schwaches Zeichen tiefer, unauslöschlieber Dankharkeit:

gr. 8°. (42 S.) geh. 1 M.

### Simmel & Co. in Leipzig.

Spezialhuchhandlung für klassische Philologie und Linguistik.

Großes sehr sorgfältig gepflegtes Lager von Büchern, Zeitschriften, Dissertationen und Gelegenheitsschriften besonders aus dem Gehiete der klassischen Philologie und Allertunskunde in neuen und antiquarischen Exemplaren. Kataloge darüber gratis und franko

Hinreichend bekannt mit der ältern und neuern philologischen Littertar erfabsew uir uns den Herren Gelenfen und Direktore missenschaftlicher Bibliotheken, von Seminaten, Schulen und Museen unsere Firma zur ständigen Uleferung neuer Bichter und Zellschriften sowehl als auch zur Ergätzung gefüsere Bibliothekslücken und antlaquerischem Wege unter Zusicherung pinktlicher und sorgätziger Austührung aller aufträge zu empfehlen. Beste Referenzen von in- und ausländichen Gelehrten und Bibliotheken.

Ankauf größerer Büchersammlungen und einzelner wertvoller Werke.

## TOGA UND TRABEA.

Die geläufige Annahme, dass die Trabea von Haus aus ein Militarmantel gewesen sei, 1) gründet sich darauf, dass dieses Gewand zu allen Zeiten dem römischen Consul vorgeschrieben war. wenn er vor dem Beginne eines Feldzuges die Pforten des lanustempels öffnete.3) und dass es von den Equites bei dem Aufzuge am 15. Juli und bei anderen feierlichen Gelegenheiten.3) wie von den Saliern bei ihren Waffentanzen getragen wurde. Doch widersprechen jener Auffassung Angaben, welche die Trabea gewissen Priestern, nämlich den Augurn.") dem Flamen Dialis und dem Flamen Martialis. 1) zuschreiben. Allerdings schloss der Augurat eine militärische Thätigkeit keineswegs aus. Vielmehr scheint bereits der Rex. der das imperium domi militiaeque ausübte, ständig Mitglied des collegium augurum gewesen zu sein.") Jedenfalls begegnen wir unter der Republik mancherlei Fällen, dass Bürger, die den Augurat bekleideten, zu Dictatoren oder Consula ernannt wurden und als solche Heere befehligten.") Doch kann die Compatibilität dieses Priesterthums mit einer Feldherrnwurde unmög-

<sup>1)</sup> Mommsen Römisches Staatsrecht I\* S. 421, 429; III S. 513 Anm. 1. Wissowa Religion and Kultus der Romer S. 428.

<sup>2)</sup> Die Hauptstelle Vergil Aen. VII 607 ff.

<sup>3)</sup> Mommsen a. a. O. IIt S. 513.

<sup>4)</sup> Wissowa a. a. O. S. 480.

<sup>5)</sup> Serv. ad Aen. VII 612: Suetonius (fragm. p. 266 Reifferscheid) in libro de genere vestium dicit tria genera esse trabearum : unum dis sacralum, quod est tantum de purpura; aliud regum quod est purpureum, habet tamen album aliquid: tertium augurale de purpura el cocco; ad Aca. VII 188: succinctus trabea toga est augurum de cocco et purpura.

<sup>6)</sup> Serv. ad Aen. VII 190: ... bene autem supra ei (Pico) lituum dedit, quod est augurum proprium: nam ancile et trabea communia sunt cum Diali vel Martiali sacerdote, 7) Marquardt-Wissowa Römische Staatsverwaltung III S. 24t. 398.

<sup>8)</sup> Diese Falle sind zusammengestellt bei De Ruggiero Dizionario epi-

grafico p. 791 ff.

lich einem militärischen Elemente in die Tracht der Augurn Eingang verschafft haben. Der Bürger, dem eine derartige Cumulation zu Theil wurde, trug, wenn er als Augur thätig war, ohne Zweifel die dieser Function entsprechende friedliche Kleidung, wenn er das Heer anführte, die dem Feldherra zukommende Kriegsrüstung, ebenso wie heut zu Tage ein deutscher Theologe, der zugleich Reserveossicher ist, auf der Kanzel im Talare erscheint, hingegen die Uniform anlegt, wenn er seinen militärischen Pflichten zu genütgen hat.

Anders verhielt es sich mit dem Flamen Dialis und dem Flamen Martialis. Der letztere durfte zwar im J. 242 v. Chr. städtische Aemter bekleiden, aber in den Krieg zu ziehen war ihm nicht erlaubt und noch im J. 131 v. Chr. verbot der Pontifex maximus P. Licinius Crassus dem L. Valerius Flaccus, der Flamen Martialis und Consul war, ein Commando auf Sardinien zu übernehmen.1) Der Flamen Dialis war ursprünglich von allen Civil- wie Militärämtern ausgeschlossen; erst im J. 200 erhielt er Zutritt zur curulischen Aedilität, erst 183 zu der städtischen Prätur; eine Provinz zu verwalten war ihm selbst während der Kaiserzeit nicht gestattet.") Zu den Vorschriften, welche dieser Priester zu beobachten hatte, gehörte die, dass es ihm verboten war, ein unter Waffen stehendes Heer auch nur anzusehen. 3) Hiermit wurde es in schneidendem Widerspruche gestanden haben, wenn der Flamen selbst in einem Kriegskleide aufgetreten ware. Nach alledem scheint der Zweifel berechtigt, ob die Trabea in der That zur Zeit, als die Attributionen der Augurn und der Flamines festgestellt wurden, ein ausschliesslich militärisches Gewand war. Ehe wir jedoch zu dieser Untersuchung übergehen, gilt es die Glaubwürdigkeit der Zeugnisse zu prüfen, welche die Trabea zu den genannten Priestern in Beziehung setzen.

Während der historisch hellen Zeit war diesen Priestern nicht die Trabea, sondern die Toga praetexta vorgeschrieben. Die letzterist für die Augurn durch mehrere Stellen des Cicero<sup>4</sup>) wie durch

t) Marquardt-Wissowa Römiache Staatsverwallung III S. 64.

<sup>2)</sup> Marquardt-Wissowa III S. 65.

<sup>3)</sup> Festus ep. p. 249b, 29. Gellius X 15, 4.

<sup>4)</sup> Pro Sestio 69, 114: cui superior annus et virilem patris et praetextam populi indicio togam dederit, womit usch den Scholien p. 113 die augurale Praetexta gemeint ist. Weiteres bei Mommeen Staster, 1º S. 421 A. 6.

ein officielles Document bezeugt, nämlich durch Caesars Municipalgesetz, 1) welches den Pontifices und Augurn, wenn sie functionirten oder öffentlichen Spielen beiwohnten, die Praetexta zugestand. Hiermit stimmt es, dass die römischen Augurn auf den Bildwerken. von der Gravure eines Ringsteines an, die recht wohl noch in das 2. Jahrhundert v. Chr. hinaufreichen kann.") bis in die späte Kaiserzeit herah,") stets mit Umwürfen dargestellt sind, die hinsichtlich des Schnittes, des Umfanges und der Anordnung durchaus der gleichzeitigen Toga entsprechen. Was ferner die Flamines betrifft, so ergiebt sich aus der Weise, in welcher Livius XXXVII 8 die i. J. 209 erfolgte Wahl des C. Valerins Flaccus zum Flamen Dialis erzählt. dasa die Toga praetexta schon lange Zeit vor ienem Jahre zu den Privilegien dieses Priesterthumes gehörte. Wenn sie im Municipalgesetze Caesars 1) den Pontifices gewährt wird, so sind hier offenbar unter den Pontifices die Flamines einbegriffen. Die Denkmäler stehen mit der schriftlichen Ueberlieferung im besten Einklange. Bildliche Darstellungen von Flamines in ganzer Figur. welche einen klaren Ueherblick über die Trachten dieser Priester gestatten, sind uns auf den Reliefs der zwischen d. J. 13 und 9 v. Chr. aufgeführten Ara Pacis Augustae b) und in einer Statue erbalten, die sich gegenwärtig im Besitze des Kunsthändlers Capponi auf der Via di Fontanella Borghese befindet, eine Statue, deren Ausführung frühestens auf die Zeit der Antonine hinzuweisen scheint, jedoch zu flau und charakterlos ist, als dass sich darauf eine genauere chronologische Bestimmung grunden liesse. a) Drei

Lex col. Genet. c. 66: eisque pontificib(us) avguribusque ludis, quot publice magistratus facient, et cum ei pontific(es) avgures sacra publica (oloniae) Genetivae) [uliae) facient, togas praetextas habendi ius potestassium esto. Vel. Wissown Beligion und Kultus S. 428 Anm. 4.

<sup>2)</sup> Fortwängler Die antiken Gemmen I Taf. XXII 34; II S. 109.

Die wichtigsten Denkmäler aus der späteren Zeit sind zusammengestellt und zum Theil abgebildet bei Daremberg et Saglio Dietlonnaire des antiquités 1 p. 556 ff. V p. 1278 ff.

<sup>4)</sup> Lex col. Genet. c. 66 (oben Amn. 1). Vgl. Wissows a. s. 0, S. 432. 5) Petersen Ars Pacis Augustae Tsf. V19, 14 15; S. 96-97. 100, 110. [leh bemerke hier, dass die obige Ausführung bereits vor der Auffindung der aeuen Platten der Ars niedergeschrieben ist, die daher nicht eingehend beröcksichtigt werden konnteal.

<sup>6)</sup> Clarac Musée de sculpture pl. 912 B n. 2301 A; Rôm. Mittheilungen XII, 1897, S, 74; Bull. della commissione archeol, comunale XXV, 1897, p. 301—306 (bler abgebildet p. 302 Fig. 1).

Figuren sind auf der Ara durch den Apez, der ihr Haupt bedeckt, als Plamines hereichnet. Domaszewski') hat richtig in einer dieser Figuren, deren Kopf die Porträtzüge des Augustus zeigt, den Raiser in seiner Eigenschaft als Plamen Divi lulii erkannt. Wenn er die beiden anderen auf den Flamen Martialis und Quirinalis deutet, so ist diese Deutung nur als gesichert zu betrachten unter der Vorausstrung, dass die henachbarte, verloren gegungene Friesplatte keine weiteren Figuren von Flamines enthielt. Das Fehlen des Flamen Dalis erklärt der mit Recht daraus, dass der Künstler den Festzug darstellte, welcher im J. 13 v. Chr. abgebalten wurde, um den für die Ara hestimnten Platz einzuweihen, und dass es damals keinen Flamen Dialis gah, weil dieses Priesterhum vom J. 87—11 v. Chr. vazent war.

Die auf der Ara Pacia dargestellten Flamines tragen ihre Toga. die nach den im Obigen angeführten Zeugnissen nur die Praetexts gewesen sein kann, in etwas anderer and zwar einfacherer Weise angeordnet, als es während der augusteischen Epoche gewöhnlich der Fall war. Ich wiederhole hier die Beschreibung. die Amelung2) von dieser Anordnung entworfen hat, eine Beschreibung, die sich sowohl durch ihre Klarbeit wie ihre Kürze empfiehlt: "Der Flamen liess den einen Zipfel, wie bei der Toga, von der linken Schulter vorne his zur Erde herabhängen; dann aber wurde das Uehrige um den Nacken und über die rechte Schulter gelegt, so dass der rechte Arm ganz davon bedeckt wurde; an der Vorderseite liess man das Ganze sich bogenförmig von einer Schulter zur anderen ziehen und warf nun, wieder wie bei der Toga, den zweiten Zipfel über die linke Schulter zurück, so dass er hinten, dem vorderen entsprechend, bis zur Erde herahhing .... Die Unterarme mussten ständig etwas erhoben getragen werden, damit der Stoff, den man so weit aufnehmen musste, dass er die Hande freiliess, nicht über diese heruntergleiten konnte',

Da die Capponische Statue eine durchaus eutsprechende Anordnung der Togs zeigt, hat ist Wüscher-Becchi) mit Recht auf einen Flamen gedeutet. Er glaubt an der Toga derselben eine doppelte Stofflage wahrzunehmen und schliest demnach auf einen der zkaize drukt jo der dirknäg des homerischen Epos) entsprechenden Mantel,

<sup>1)</sup> In den Jahresheften d. österreich. arch. Instituts VI (1903) S. 57-60.

<sup>2)</sup> Die Gewandung der alten Griechen und Römer S. 50.

<sup>3)</sup> im Buil, delis comm. arch. com. XXV (1897) p. 301-306.

<sup>4)</sup> Studniczka Beiträge zur Geschichte der altgriech, Tracht (Abhandi.

der doppelt um den Körper gelegt war. Man könnte sich versucht fühlen, diese Auffassung durch Nachrichten zu stützen, nach welchen die Flamines eine auch laens genannte toos duplex trugen. 1) Doch muss ich bekennen, dass es mir bei einer genauen Untersuchung der Capponischen Statue nicht gelungen ist. irgendwelche Spur der von Wüscher-Becchi beobachteten doppelten Stofflage ausfindig zu machen. Das Gleiche gilt für die Umwürfe der auf der Ara Pacis dargestellten Flamines, ein Umstand, der besonders schwer ins Gewicht fällt, da die Reliefs der Ara in der Aussührung der Einzelheiten eine grosse Sorgsalt und Sauberkeit bekunden. Hierzu kommt noch, dass Varro2) die toga duplex nicht als eine Toga bezeichnet, die doppelt um den Leib gelegt wurde, sondern deren Stoff doppelt so dick war wie derjenige der gewöhnlichen Toga. Ein solcher dicker, wir dürfen wohl sagen grober Stoff, erscheint für die Tracht der Flamines durchaus angemessen; denn alle auf diese Priester bezüglichen Verordnungen weisen auf eine urthumliche Culturphase zurück, und es ist ausdrücklich bezeugt, dass die Flaminica das Gewand ihres Gatten mit eigener Hand weben musste, ") eine Vorschrift, die auf die Feinheit des Stoffes keinen besonders gunatigen Einfluss ausgeübt haben dürfte.

Die Laena wird in einer Geschichte, die Gioero') von dem redegewandten M. Popillius erzählt, als Tracht des Flamen Carmentage erwähnt. M. Popillius, Consul im J. 359 v. Chr., war zugteich Flamen Carmentalis. Als er in der letteren Eigenschaft, mit der

des arch.-epigr. Seminars d. Universität Wien VI, 1886) S. 73 ff. Helbig Das homer. Epos aus den Deukmälern erläutert. 2. Aust. S. 185 ff.

<sup>1)</sup> Paulus p. 117 Müller: Leona vestimenti genus habitu duplicu.

uidem oppelletem acidimunt Tuzee, quidem Graece, que pularde dicunt. — Exc. ex libro gloss. (corp. gl. lai, V p. 215, 4, vg. 1Gest. V p. 280): lona amclius revandus duplex, ut ait Iulius Suevis. Suelonius vere ait: loga duplea que infibialiti flamines sacrificant. — Servius ad Aen. V 282: leona genus est vestis: est autem propris loga duplex, ancicus argurelis, alii anciem reintenius, alii lagem dupleem, in que famines sacrificante (vei isidor la der chan agefilartea (lones, p. 116, 19) infibialist.

De lingue latins V 133: laena, quod de lana muita, duarum etiam logarum instar. ut antiquissimum mulierum ricinium, sie hoo duples virorum.

<sup>3)</sup> Servius ad Aen. IV 262.

<sup>4)</sup> Brutus 14, 56.

Laena angethan, ein Opfer darbrachte, wurde ihm ein Aufstand der Plebs gegen den Senat gemeldet. Da eilte Popillius, bekleidet wie er war, mit der Laena, in die Volksversammlung und beachwichtigte die tobende Menge durch eine geachickte Rede. Diese Erzählung beweist, dass die Laena, d. i. die Toga praetexta des Flamen, andera aussah als die Praetexta des Consuls. wird dieser Unterschied nach dem oben Bemerkten nicht auf dem Schnitte oder dem Umfange der heiden Gewänder beruht haben, sondern darauf, dass die Toga des Flamen aus einem dickeren Wollstoffe bestand. Uebrigens wurde die Laena von gewissen römischen Gelehrten auch den Augurn¹) und nach einer Angabe³) sogar dem Rex zugeschrieben, in welchem letzteren Falle sie, wie sich im Weiteren herausstellen wird (S. 174), als eine aus einem dicken Stoffe gearbeitete Trabea aufzufassen wäre. Aus einer derartigen Qualität des Stoffes erklärt sich vielleicht die schlichtere Anordnung, welche für die Toga der Flamines im Vergleiche mit den Togen anders qualificirter Personen durch die Reliefs der Ara Pacis wie durch die Capponische Statue bezeugt wird; denn es leuchtet ein, dass ein derber Stoff ungleich weniger als ein feiner geeignet war, eine kunstvolle Drapirung und ein reiches Faltenspiel zu erzielen. Doch haben wir hierbei auch der Möglichkeit Rechnung zu tragen, dass man im Laufe der Zeit eine Verfeinerung dea Stoffes zuliess, dabei aber an der von Alters her überlieserten Anordnung des Gewandes feathielt.

Wenn ferner die Flamines nach den bildlichen Darstellungen, um ihre Toga zu stützen, hier Unterarme etwas erhoben halten mussten, so dürfen wir dies vielleicht zu dem Commetaculum?) in Bezichung setzen, dem Stäbchen, dessen sich diese Priester bedienten, um unreine Berührung von sich fern zu halten, und dessen Führung sie vielfach dazu nöthigte, wenigstens ein en Unteram zu erheben. Wie dem aber auch esi, keinesfalls hekundet der Umwurf der Flamines einen principiellen Gegensstz zu der Toga prætetz, mit welcher die griechisch-römische Kunst auf den erhaltenen Denkmälern die Pontifices wie die curulischen Magistrate ausstattet. Er erscheint, was den Schnitt und den Umfang betrifft, als dasselhe Gewand und zeigt nur eine etwas weniger complicite Anordnung.

<sup>1)</sup> Servius ad Aen, IV 262.

<sup>2)</sup> Plutarch Nums 7.

<sup>3)</sup> Festus ep. p. 64 (vgl. p. 56) Müller.

Wenn die S. 163 angeführten Zeugnisse beweisen, dass die Augurn wie die Flamines mindestens seit dem 3. Jahrh. v. Chr. die Toga praetexta trugen, dann haben wir anzunehmen, dass sich die Angahen, nach welchen diesen Priestern die Trabea zukam, auf eine frühere Zeit beziehen und dass sie demnach durch die Untersuchungen bestimmt sind, welche von den römischen Gelehrten seit dem letzten Jahrhunderte der Republik über die Alterthumer ihres Staates angestellt wurden. Es versteht sich von selbst, dass wir keineswegs genöthigt sind, den Resultaten dieser Untersuchungen unbedingten Glauben zu schenken. Was im Besonderen die auf die Trahea des Flamen Dialis und Martialis bezügliche Stelle des Servius1) hetrifft, so nimmt Wissowa2) mit Recht Anstoss daran, dass die beiden Priester nicht wie gewöhnlich als Flamines, sondern als Sacerdotes bezeichnet sind. Doch scheint mir eine derartige Abweichung von dem classischen Sprachgehrauche in einem Commentare, der nachweislich zum Theil in ganz später Zeit redigirt ist, nicht hinreichend, um die Angabe als solche in Frage zu stellen. Auffällig ist es ferner, dass an derselben Stelle das Ancile als ein Attribut des Flamen Dialis und Martialis angeführt wird, eine Notiz, die vollständig vereinzelt dasteht. Aber ich werde in einem Aufsatze Sur les attributs des Saliens, der demnachst in den Mémoires de l'Académie des Inscriptions erscheinen wird, Spuren nachweisen, welche darauf schliessen lassen, dass dereinst gewisse Priester der di indigites über eine Escorte von mit ancilia bewehrten ministri oder apparitores verfügten und dass demnach jener Schild in der That zu solchen Priestern in Beziehung gesetzt werden durfte. Sollte aber auch diese Vermuthung unbegründet sein, immerhin erscheinen die Angaben, dass die Trabea dereinst von den Augurn wie von den Flamines getragen wurde, so absonderlich und stehen sie mit dem nachmals obwaltenden Sachverhalte in so schroffem Widerspruch, dass sie unmöglich von den späteren Generationen erfunden sein können, Vielmehr müssen sie auf einer richtigen Ueberlieferung oder einer richtigen Combination beruhen. Jedenfalls werden sie durch die Thatsachen hestätigt, die sich mit Sicherheit hinsichtlich der altesten römischen Manteltracht feststellen lassen.\*)

<sup>1)</sup> Ad Aen. VII 190 (oben S. 161 Anm. 6).

<sup>2)</sup> Religion und Kultus der Romer S. 428 Anm. 6.

<sup>3)</sup> Um Missverständnisse zu vermeiden, halte ich es für angezeigt, die

Naturich ist hierhei von der Toga Abstand zu nehmen, wie sie uns auf Deakmälern aus dem Ende der Republik und aus der Kaiserzeit eutgegentritt. Diese Toga bestand aus einem Stücke Zeug in Form eines Kreissegmentes, dessen geradlinige Basis etwa 5,60—5,70 Meter lang war, also die menschilche Durchschnittsstatur um mehr als das Dreifsche überstieg, und dessen Bogen sich bis zu einer Höhe von 2—2,25 Metern emporwölbte. Sie bedurfte keiner Agrafe, sondern wurde lediglich durch die kunst-volle Weise zussammengehalten, in welcher der Stöff um den

Periode, auf weiche sieh meine Untersuchung bezieht, mit möglichster Schärfe an begrenzen. Es handeit sieh um die Periode, weiche dem Beginne des hellenischen Verkehres vorherging. Ihre Cnitnr wird im besonderen veranschaulieht durch den Inhait der Tombe a posso und denjenigen unter den Tombe a fossa, in weichen sieh noch keine hellenischen Importartikei finden. ausserdem durch die Vorsehriften, denen die mit dem Cultus der di indigites beanstragten römischen Priester unterlagen. Die neuerdings im Boden des Foruma entdeckten Cräber (Notizie degli scavi 1902 p. 96-111, 1903 p. 123 -164; Römische Mittheilungen XVII, 1902, S. 92-94) haben den schiagenden Beweis geliefert, dass die Niederlassung auf dem Palatin bis in die Periode der Tombe a posso binanfreicht und dass der ovrousoule, ans dem die Stadt Rom erstand, erst erfolgte, nachdem man von den Tombe a posso zu den Tombe a fossa übergegangen war. In der Periode, während deren die Latiner die Asche ihrer Todten in den älteren Tombe a posso hargen, erfuhr die Bevölkerung der Apenninhalbinsel von der Seeseite ans nor den Einfinss der späten .mvkenlsehen Cultur - ich bediene mich absiehtlich des nentralen Ausdruckes "mykenisch", um der Frage aus dem Wege zn gehen, welches Volk diesen Einfluss vermittelte. Da sieh eine italische Kunst, die imstande war, die Ersebeinungen der Aussenwelt mit einiger Dentliehkeit wiederzugeben, erst seil dem Ende des 7, Jahrhunderts v. Chr., entwickelte, sind seinst die altesten Denkmåler dieser Kunst hei unserer Untersuchung nur mit grosser Vorsicht zu benatzen. Wir sind vor der Hand fast ausschliesslich auf etruskische Bildwerke aus dem 6. Jahrhdt, angewiesen. Danials war aber die ganze etruskische Cultur bereits auf das vielseitigste von hellenischen Einflüssen durchdrungen und hatte hierdurch anch der ursprüngliche Charakter der Tracht, wie sieh mit Bestimmtheit nachweisen lässt, mancherlei Modificationen erfahren. Wir durfen mit grosser Wahrscheinlichkeit denselben Sachverhalt in dem gieichzeitigen Rom voraussetzen, zumaj während des 6. Jahrhunderts eine etruskische Dvnastie den römischen Staat beherrschte. Demoseh seheint es gerathen, die Blidwerke nur dann zu Rathe zu ziehen, wenn sie mit einiger Sieherheit Rückschlüsse auf die frühere Tracht gestatten. Alle diese Gesiehtspunkte, die ich hier nur in aller Kürze andenten kann, werden in dem oben S. 167 angekondigten, für die Mémoires de l'Académie des Inscriptions bestimmten Anfantse Sur les attributs des Soliens ausführliche Darlegung finden.

Körper gelegt war. 1) Es leuchtet ein, dass ein derartiges stoffreiches und nur durch die Drapirung gestütztes Gewand den freien Gebrauch der Arme, wie überhaupt jede hestigere Bewegung des Korpers ausschloss, dass es also pur ala Civilkleid dienen konnte, ein Sachverhalt, der in den bekannten Worten Ciceros cedant arma toque einen bezeichnenden Ausdruck findet. Diese Toga. die ich im Weiteren der Kürze halber als die classische bezeichnen werde, war das Resultat eines langen Culturprocesses, bei dem im Besonderen zwei Factoren ihren Einfluss geltend machten. In ästhetischer flinsicht wurde die Entwickelung der classischen Toga bestimmt durch eine Richtung des bellenischen Geschmackes, welche im Leben wie in der Kunst darauf ausging, bedeutende Wirkungen durch die Herstellung eines reichen Faltenapieles zu erzielen. Andererseits musste die Ausbildung der Toga zu einem Civilkleide in hohem Grade dadurch gefördert werden, dass das römische Staatsrecht seit dem Sturze des Königtbums den Unterschied zwischen dem Friedens- und Kriegszustande scharf betonte und jegliches specifisch militärische Element von dem Pomerium fern zu halten suchte.

Ganz anders beschaffen war hingegen die Toga der Urzeit. Die Römer bedienten sich ihrer sowohl im Prieden wie im Kriege. Sie ordneten dereinst, wenn sie ins Feld rückten, die Toga mit dem einetus Gabirus an, das heisst, sie nahmen den Zufel, welcher sonst über die inies Schulter fell, über die Brust und gerteten damit dan ganzte Gewand um den Leib fest.") Der Name einetus Gabirus beweist, dass dieser Gebrauch bin zu den Anflagen des römischen Staates hinaufricht, bis in die Zeit, während die Römer vorwiegend gegen die kaum 15 kilometer von ihren Thoren enternte Stadt Gabir im kämpfen batten. Es bedarf keiner besonderen Auseinandersetzung, um zu begreifen, dass zich jene Gürtung aicht mit einem Manlet voraehmen hees, dessen Umfang auch nur annahternd an denjenigen der classischen Toga herapreichte; denn



Ueber die Togs in ihrer späteren Entwicklung sind wir im besonderen durch die Untersuchungen Heusey's unterrichtet: Bevne de l'art 1 p. 98 ff. 204 ff. II p. 193 ff. 295 ff.

<sup>2)</sup> leh darf hier einfach auf die vortreffliche Darlegang verweisen, die Otfried Möller Die Etrasker I (ed. Deceke) p. 250 ff. dem einetzus Gabinusz gewidmet hat. Die Hauptatellen: Cato bei Servius ad Aen. V 755 (fragm. I 18 Jordan et Peter). Servius ad Aen. VI 612. laidor etym. XIX 24, 7.

der Körper des Kriegers ware dann in colossale Wülste eingezwängt gewesen, die jegliche freie Bewegung unmöglich gemacht haben würden. Vielmehr muss die Toga damals aus einem beträchtlich knapperen Stücke Zeug bestanden haben. Diese Annahme wird durch den Inhalt der ältesten latinischen und etruskischen Gräber, der Tombe a pozzo und der Tombe a fossa, bestätigt. Beinah alle diese Gräber enthalten mindestens eine, häufig mehrere Fibulae. Und zwar gilt dies sowohl für die Manner- wie für die Frauengräber. Wir brauchen demnach nicht auf die Frage einzugehen, ob etwa die in den letzteren vorkommenden Utensilien dieser Art von Tunicae herrühren könnten, die dem dorischen Chiton entsprachen und demnach genestelt werden mussten. Vielmehr kommen für den bestimmten Zweck unserer Untersuchnig nur diejenigen Exemplare in Betracht, die sich in Männergräbern finden und demnach mit Sicherheit zu den Umwürsen, das heisst den Togae, der Manner in Beziehung gesetzt werden dürfen.") Sie beweisen, dass die damalige Toga ein knapper Mantel war und deshalb, wenn es den Körper frei zu bewegen galt, mit einer Heftnadel zusammengesteckt werden musste, während die umfangreichere spätere Toga überhaupt jede hestigere Bewegung ausschloss und nur durch die complicirte Weise zusammengehalten wurde, in der die Fülle des Stoffes um den Leib drapirt war.

Mit dem Schlusse, den ich aus den Fibulae der Tombe a pozzo und der Tombe a fossa gezogen, stimmen Nachrichten, die über die ursprüngliche Tracht der Flamines vorliegen. Wir lesen in

<sup>1)</sup> Wer einiger Maassen mit den Resultaten der Ansgrabungen vertraut ist, wird für die obigen Angaben keine besonderen Belege verlangen. Als Beispiele seien hier nur elnige eornetnner Tombe a pozzo angeführt, welche durch die in ihnen gefundenen Waffen und Rüstungsstücke deutlich als Mannergraber erkennbar sind. Tomba a pozzo beschrieben Notlzie degli scavi 1882 p. 162 ff.: Helm p. 162 n. II, Schwert p. 165 n. III, Lanzenspitze und Sanroter p. 168 n. IV, Fibnia p. 170 n. VII. - Tomba a pozzo beschr. Notizie 1882 p. 171 ff.; Fibula p. 174 n. lil, Lanzenspitze und Sauroter p. 174 n. V. -Tomba a pozzo beschr. Notizie 1882 p. 180ff.: Helm p. 180 n. II. Fibula p. 180 n. IV, Sehwert p. 180 n. V. - Tomba a ponzo besehr, Notizie 1882 p. 186-187: Schwert, Sauroter, sechs Fibulae. - Tomba a posso bescht. Notizie 1882 p. 188 ff.: Helm p. 188 n. II. zwei Fibulae p. 189 n. VII. -Tomba a pozzo besehr. Bull, dell' Inst. 1883 p. 118 ff.: Lanzenspitze und Sauroler p. 119 n. 8. 9 (Mon. dell' inst, XI T. LX 10-12, Ann. 1883 p. 290). dreizehn Fibulae p. 120 n. 13. - Tomba a pozzo beschr. Bull, dell' last. 1884 p. 12ff.: Lanzenspitze, zwei Fibulae p. 13.

den Excerpten des Paulus 1): Infibulati sacrificabant flamines propter usum aeris antiquissimum aereis fibulis, eine Angabe, die ohne Zweifel auf Verrius Flaccus zurückgeht 2) und der wir auch in einem Fragmente des Sueton 3) begegnen. Allerdings war jener Gehrauch in der Zeit, aus welcher die auf die Flamines bezüglichen Angaben daliren, bereits abgekommen; denn die Umwürse dieser Priester lassen hier nirgends eine Spur von der Anwendung einer Fibula erkennen. Doch durfen wir mit Sicherheit annehmen, dass die Angaben, nach welchen die Flamines dereinst ihre Toga nestelten, der Wahrheit entsprachen. Sollte auch keine dahin lautende Notiz in der antiken Litteratur erhalten sein, immerhin würden die in den ältesten Grähern vorkommenden Fibulae uns dazu nöthigen, diesen Gehrauch als während der vorclassischen Periode allgemein ühlich vorauszusetzen. Wenn die Romer wider ihre Gewohnheit ein von Alters her Oberliefertes Motiv der Priestertracht in der späteren Zeit aufgaben, so werden sie ihr Gewissen damit beruhigt haben, dass die Heftnadel an der Toga der Flamines, nachdem diese allmählig einen weiteren Umfang erhalten hatte, vollständig überflüssig geworden war und daran sogar einen sehr sonderbaren Eindruck gemacht haben wurde. Ein ahnlicher Vorgang ist durch die uns erhaltenen Porträts von Vestalinnen bezeugt: man vermisst an denselhen die sex crines, von denen wir wissen, dass sie ursprünglich für die Haartracht dieser Priesteringen bezeichnend waren.4)

Ferner muss ich in diesem Zusammenhange noch zweier Reiterstatuen gedenken, die gegen das Ende des 4. Jahrlt. «Chauf dem Forum zu Ehren zweier siegreicher Feldbern errichtet wurden. Die eine stellte L. Furius Camillus dar, der i. J. 338 die Latiner besiegte, die andere Q. Marcius Tremilns, der 306 über die Herniker triumphirte. Beide entbehrten der Tunica und waren nur mit der Toga bekleidet.") Die letttere kann unmög-

<sup>1)</sup> P. 113 Müller.

Reitzenstein Verrinnische Forschungen, numentlich S. 13—22. 72 ff.
 Oben S. 165 Anm. 1. Dieselbe Angabe auch bei Servius ad Aen.
 IV 262 (ebenda).

<sup>4)</sup> Helbig Führer II3 S. 201.

<sup>5)</sup> Die Statne des Camillus: Liv. VIII 12, Plin. h. n. XXXIV 23. Ascon. ad or. in Scaurum p. 30 cd. Oreill. Dirjenige des Tremulus: Liv. IX 42. Plin. h. n. XXXIV 23. Vgl. über beide Detlefsen de Romanoram arte antiquissims II p. 16—17, Pais storia di Roma I 2 p. 372.

lich ein stoffreicher, nur durch die Drapirung zusammengehaltener Umwurf gewesen sein, wie die uns aus den erhaltenen römischen Bildwerken bekannte Toga. Einerseita dürfen wir es als sicher betrachten, dass die Toga während des 4. Jha, v. Chr. noch ungleich beschränktere Dimensionen hatte (vgl. oben S. 169f.). Andererseits leuchtet ein, dass die Bewegungen und der Luftzug, die das Reiten mit sich brachte, eine Toga, wie sie uns auf den Denkmälern seit dem letzten Jahrhundert v. Chr. entgegentritt, auseinander gefegt haben würden. Aber auch eine knappe Togs durfte von einem Reiter unmöglich einsach über die Schultern gelegt getragen werden, da sie bei einer schärferen Gangart wie beim Pariren des Pferdes nothwendig herabyleiten musste. Die Vermuthung, dass die Togen an den beiden Statuen mit dem cinctus Gabinus gegürtet und durch diesen zusammengehalten gewesen seien (vgl. oben S. 169), scheint aus zweierlei Gründen unglaublich. Erstena stände zu erwarten, dass die Berichterstatter ein derartiges archaisches Motiv nicht mit Stillschweigen übergangen haben wurden. Zweitens wurde der cinctus Gabinus einen sonderbaren Gegensatz zu der sonstigen Nacktheit der ohne Tunica dargestellten Reiter dargeboten haben. Nach alledem bleibt nur die Annahme offen, dass die Gewänder der beiden Feldherra genestelt waren. Wenn demnach ihre Bezeichnung als tooge genau ist, dann ergiebt sich die Thatsache, dass die Römer noch im 4. Jahrh. v. Chr. unter Umständen die Fibula zur Pestigung ihrer Togen benutzten.

Fragen wir nunmehr, welches Verhältniss zwischen der Topund der Trabes obwaltete, so haben bereits die Alten) die letzter
riebtig als eine Abart der ersteren aufgleäst. Die Trabes wir,
um es kurz zu fassen, eine vornehme Abart der unter der Menarchie Oblichen Toga; sie unterschied sich von dieser Topdadurch, dass sie mit einer trabs oder mehreren trabes versehen
war, das ist mit einem oder mehreren Streifen, die sich durch
über Farbe von der Gruuddrabe des Stoffes alhoben. Wen
der Konig und nach dessen Vorbilde der Consul behufs der ErGluung des lauustempels die Trabes aulegte und mit dem cinetum
Gabinus gürtete, ') so deutet dies auf ein Gewand, welches his-

t) Dionys. Halicarn. II 70. VI 13. Serv. ad Aen. VII, 188 (oben S. 164 Aum. 5). Isidor etym. XIX 24. 8.

<sup>2)</sup> Vergll. Aen. VII 611: has (belli portas), ubi certa sedet patribus

sichlich des Umfanges wie des Schnittes der Iltesten Toge eniprach und wie diese and een einetzes Gebriuss angeordnet als Kriegskleid, ohne diese Anordnung als Friedenstracht diente. In Vergils Aeneis\*) bezeichnet der König Latinus als Insignien seinen Begnum die Selle (carufis) und die Trabes. Diese Bezeichnen gerunden der Belle (carufis) und die Trabes. Diese Bezeichning ernebeint, da der Rex nach der römischen Verfassung das Imperium sowohl demit wie milities aussibte, als vollständig zutreffieden um unter der Voraussetzung, dass die Trabes die ständige Tracht des Königs war, die Tracht, deren er sich im Kriege wie im Frieden bedienes

Wie bei der primitiven Toga kam auch bei der Trabea die Fibula zur Anwendung. Dionysios von Halikaruass\*) beschreibt die Salier als τηβέννας έμπεπορπημένοι περιπορφύρους φοινικοπαρύφους, ας καλούσι τραβέας. Dass die Equites ihre Trabea3) nestelten, beweisen die Reliefs der im Giardino della Pigna befindlichen Basis, auf welcher die Säule stand, die Marc Aurel und L. Verus zum Andenken an ihren Adoptivvater Antoninns Pins aufführen liessen. Auf der Vorderseite der Basis ist die Weihinschrift angebracht; die Reliefs der hinteren Seite beziehen sich auf die Apotheose des Kaisers und seiner Gattin, der alteren Faustina; diejenigen der beiden Nebenseiten stellen die decursio dar, die bei der Leichenfeier des Antoninus Pius abgehalten wurde.") Wir wissen, dass die Equites bei solchen Gelegenheiten mit der Trabea auftraten. 5) Sie tragen auf der Basis Mantel, die umfangreicher als das Sagum, aber knapper als die Toga sind und in denen wir unbedenklich Trabeae erkennen dürfen. Diese Mantel erscheinen, wo die Erhaltung der Figuren ein Urtheil über die Apordnung der Gewänder gestattet, auf der rechten Schulter durch eine Agrafe zusammengehalten.

Die Trabs oder die Trabes, welche die Trabes von der einfachen Toga unterschieden, bezeichneten die erstere als Ehren-

tententia pugnae, | ipse Quirinali trabea cinctuque Gabino | insignis reserat stridentia limina consul, | ipse wocat pugnos, sequitur tum cotera pubes | seresque adsensu conspirant cornua reuco. | hoc et tum Aeneadis indicere billa Latinu | more iubobatur triatisque recludere portas. Vgl. Servina L. 681.

<sup>1)</sup> Aen. XI 334.

<sup>2) 11 70.</sup> 

<sup>3)</sup> Dionys, Halicarn, VI 13.

<sup>4)</sup> Visconti Moseo Pio-Clem. V 30.

<sup>5)</sup> Tacitos ann. III 2.

tracht der Bürger, welche eine hervorragende Stellung in der Gemeinde einnahmen. An der Spitze der römischen Gemeinde stand der Rex. Die Trabea ist für ihn sicher dadurch bezeugt, dass sie bei Eröflaung des lanustempels dem Cosaul vorgeschrieben war, der hierbei als der stastsrechtliche Nachfolger des Königs auftrat.) Nach der Ansicht der römischen Anliquare wurde sie nicht nur von den ältesten römischen,") sondern bereits von den Königen getragen, die vor der Gründung der ältesten Niederlassaug auf dem Palatin in den latinischen Städten herrschten.) Wesen aber die Trabea, wie wir gesehen haben, ursprünglich kein specifisches Militürkleid, sondern eine Ebrentracht war, die im friedlichen Leben wie im Felde getragen wurde, dann erscheint es als ganz natürlich, dass die Römer, als sie das älteste, ihre Statpriester betreflende Reglement entwarfen, die Trabea auch diesen Priestern zuerkansten.

Die trabea stellt sich somit als die Vorgangerin der togs praetezta, die trabs als diejenige des clasus purpureus heraus. Plinius schreibt (h. m. IX 136): purpureu suum Romes sempe fuisse video, sed Romulo in trabea; nam toga praetezta et latier clavo Tullum Hostitium e regibus primum usum Eruscis desiciti satis constat. Die Angabe, dans die Toga praetexta von Tullus Hostilius eigeführt worden sei, beruht natürlich auf einer will-ktriichen Combination. Hingegen scheint die Auffassung, nach welcher diese Toga an die Stelle der Trabea trat, durchaus glaubwürdig. Der Vorgang, welcher sich hiermit ergieht, entspricht dem Principe des römischen Staatsrechtes, auch in zusserlichen Diagen möglichst die Continuität der Entwickelung zu wahren.

Die angeführte Stelle des Plinius enthalt zugleich eine Andertung über die breitliche Aundehnung des die Trabea verzierenden Streifens. Wenn sie nämlich der trabea die toga praetezte und den für die letztere bezeichnenden classus gegenüberstellt, so beweist der Comparativ lativer classe, dass der classus der Praetetzmit einem anderen Streifen verglichen wird, der selbstverständlich derjenige der Trabea war. Es ergiebt sich somit, dass die trabet der Trabea schmalter waren als die class der Praetetzis.

Ausserdem sind wir nunmehr im Stande, unser Urtheil über

<sup>1)</sup> Vergil, Aen. VII 611 ff. (oben S. 172 Ann. 2).

Die Stellen bei Mommsen Staatsrecht 1<sup>3</sup> S. 429—430 Anm. 6.
 Vergil. Aca. VII 187 (S. 175 A. 2). 611—617 (S. 172 A. 2). XI 334.

in a security

die im Obigen berührte Angabe, dass die Flamines während der fritheren Zeit infibulati opferten, schärfer zu fassen. Das Gewand, welches diese Priester damals trugen, kann kein anderes gewesen sein als die mit einer Hestnadel zusammengesteckte Trabea. Dass sich auch etruskische Priester einer derartigen Tracht bedienten. beweist eine mit einer etruskischen Inschrift versehene Bronzefigur fortgeschrittenen archaischen Stiles, die nach ihrer Kopfbedeckung, einem hohen, mit einem Sturmriemen versehenen Tutulus, einen Priester darstellt.1) Sie trägt eine bis zur Mitte der Waden herabreichende Tunica und darüber einen symmetrisch umgelegten Mantel. dessen Ränder ein breiter ornamentirter Streifen überzieht und der in der Mitte der Brust durch eine Fibula zusammengehalten wird. Ein Romer wurde diesen Mantel, wie Vergil 1) denjenigen des latinischen Konigs Picus, als eine parva trabea bezeichnet haben. Die Fibula entspricht dem Typus, den die Italiener tipo a navicella nennen, ein Typus, der bereits in den jungeren Tombe a pozze vorkommt.3)

Soweit die italischen Benkmaler, die allerdings erst mit dem 6. Jahrhundert beginnen und fast durchweg etruskischer Proveniena sind, ein Urtheil gestatten, vollzog sich die Umbildung der ursprünglichen toga und trabea zu der späteren toga pura und 169a praetezta, was den Schnitt und den Umfang betrifft, ganz allmählich. Hingegen fand hinsichtlich der Farbe der Gewänder, wenigstens in Rom, ein urplötzlicher Abbruch der Entwickelung statt.

Ob die Toga von Anfang an stets die weisse Farbe der Wolle batte, scheint zweifelhaft, da die Erfahrung lehrt, dass alle primitiven Völker eine entschiedene Vorliebe für grelle Farben haben. Ausserdem ist die Möglichkeit nicht abzuleugnen, dass die primi-

<sup>1)</sup> Museum Gregorianum 143. Martha Tart étraque p. 506 Fig. 340.
2) Aen. VII 1871: Ippe Grievinal Eitina perraques audeint succionetus trabas lacenques annile gerebat Pieux. Wir begegnes solchen parrae trabas entàs selten sul etranskischen Bildwerken, z. B. and einer der hekannten exerctaner Thouplatten (Mon. dell' Inst. VI, 1859, T. XXX n. VI) und auf der Grabtelet von S. Annuso (Villian) Museu topografico dell' Etraria p. 1271. Dech avi susser Silande zu entschelden, ob der Gebrusch dieses Gewandes auf der Apenulohalbinsel bis in die frühere Periode hiaunfreicht, mit weicher est dereitgende Utsersschung zu thum hit (a. S. 1671. Ann. 3), oder oh es sich um Trabase handelt, deren ursprüngliche Dimension unter hellenischem Eißnusse Verkrünning erfahren hat.

<sup>3)</sup> Vgl. Bull, di paleto. italiana VI (1878) T. VII 2 p. 113 ff.

tive Toga, entsprechend dem Stile, welcher während der ältesten Phase der römischen Staatsentwickelung in Mittelitalien herrschte, mit geometrischen Ornamenten verziert war. Jedenfalls zeigte damals die Trabea, ie nach den verschiedenen Qualificationen der Träger, verschiedene Grundfarben und verschiedene Farben der trabes. Die älteste Niederlassung auf dem Palatin muss ein sehr buntes Bild dargeboten haben, wenn daselbst der König, die Staatspriester und die Vollbürger versammelt waren. Die Angabe, dass die Könige eine Trabea trugen, deren Hauptfarbe purpurroth war, scheint an und für sich glaubwürdig und liess sich aus der Trabea abstrahiren, welche die Consuln trugen, wenn sie als Vertreter des Konigs fungirten. Sueton 1) bezeichnet die konigliche Trabes als purpura mit etwas Weiss, Wenn im Obigen mit Recht aus einer Stelle des Plinius der Schluss gezogen wurde, dass die trabs schmäler war als der clavus, der nachmals an ihre Stelle trat, dann konnte man unter dem album aliquid des Sueton einen schmalen, weissen Streifen versteben, welcher den purpurnen Stoff einfasste und als Analogie für diese Auffassung drei Figuren anführen, die auf den bekannten, gegenwärtig im Lonvre befindlichen Thouplatten gemalt sind, Diese Platten waren in einer caeretaner Grabkammer, die gewiss bis hoch in das 6. Jahrh. v. Chr. binaufreicht, als Incrustationen der Wände angebracht. Man sieht darauf zwei Greise und einen jüngeren Mann, deren Mantel eine dunkele, rothbraune Farbe zeigen und von einem schmalen, weissen Rande umgeben sind,") Gewänder, die ein gleichzeitiger Römer ohne Zweifel als Trabea bezeichnet haben würde. Der Gedanke liegt nahe, dass der Maler durch das dunkele Rothbraun, das übrigens im Laufe der Zeit seinen ursprünglichen Ton verändert haben kann, Purpur wiedergeben wollte. Wenn diese Vermuthung richtig

<sup>1)</sup> Bei Servan ad Aca, VII 612 (aben S. 161 Anm. 5). Wenn laidors stym. XIX 24, 8, abweichend von Seuton, die Trabes der römischen Könligt als as purpuru ef cocco bezriehnet, so müssen wir dem Sueton, der als Geleimschreiber läufsiens in Rom eingehende Studien über die auftbenische Könligt ausgehend und Gelegenbeit hatte, van den archsischen Gewäsders Kenutnins zu orchmeen, die in den dorügen Tempeln außewahrt waren (tr. R. Pillo. h. v. VIII 1941 197), derer Ginaben sechenee, als dem Bischof lädorus, der während des 7. Jahrhunderts fern von Rom in seiner Döbers Servilla lebbe.

Mou. dell' Inst. VI (1859) T. XXX u. V. VI, Ann. 1859 p. 328 ff.
 De Longpérier Mosée Napoléon III pl. LXXXIII.

ist, dann würde es sich herausstellen, dass während des 6. Jehrhunderts vornehme Etrusker eine ähnliche Trabea trugen, wie wir sie für den römischen Rex voraussetzen durfen, und würde diese Thatsache keineswegs befremden, da die Römer die Erinnerung deran hewahrt hatten, dess ihre Amstracht von Alters her durch eruskischen Einfülsus hestimmt wurde, und alle Währschenlichkeit daßer spricht, dass dieser Einfluss hesonders nschdrücklich im 6. Jahrhundert wirkte, während dessen eine etruskische Dynastie den römischen Statat beherschite.<sup>5</sup>)

Die drei Figuren auf den caeretaner Platten sind in durchaus irredlichen Situationen dargestellt. Die beiden Greise sitzen einander gegenüber, in ein erustes Gespräch vertieft; sie tragen unter den Umwurfen, die wir zu der Trahen in Beziehung gesetzt, lange, offenbar linnene Chitone, die, wenn die beiden Figuren stehend wiedergegehen wären, bis zu den Fussknocheln hersbgereicht haben würden, also Chitone, die ummöglich als Kriegskleider dienen konnten. Der jüngere Mann sitzt, ein Sezpter in der Linken, auf einem Klappstuhle und richtet seinen Blick aufmerkaam auf die Bladdung, welche durch die Malereien der benachbarten, verloren gegangenen Pletten vergegenwärtigt wurde; er war, wie ess scheint, mit der Leitung der Leichenspiele heschäftigt. Also beweisen die drei Figuren, dass ein der Trabes entsprechendes Gewand auch von des vornehmen Etruskern im friedlichen Leben getragen wurde.

Als Farben, die dereinst für die Traben der Augurn vorgeschrieben waren, werden Purpru und Scharthachrot namhet,
emacht. Die Glaubwürdigkeit dieser Nachricht erhellt aus denselben Gründen, die im Obigen (S. 167) zu Gunsten der Ueberlieferung gellend gemacht wurden, nach welcher die Augurn, der
Flamen Dialis und der Flamen Martialis dereinst die Trabes trugen,
keine Angabei leigt vor, wie jene beiden Parben auf dem Umwurfe
der Augurn vertheilt waren, oh die Hauptfarhe purpurn und der
Strefen sebarlschroth war, oder oh das umgekehrte Verhältniss
öwhaltete. Duch spricht die grössere Wahrscheinlichkeit für die
rettere Annahme. Dionysion von Halikarnass\*) beschreiht die Tra
1) Vi. Olifien Möller- Decech De Etmaker 1, 248-247. 341-342.

<sup>341-347.
2)</sup> Von Sueton bei Servius ad Aen. VII 612 (oben S. 161 Anm. 5). Vgl. Servius ad Aen. VII 188 (oben ebenda).

<sup>3)</sup> VI 13. Παρυφή kann hier nur die gleiche Bedentung haben wie clauus. Vgl. Marquardt-Mau Daa Privatleben der Römer I p. 345-347.

Hermes XXXIX 12

beae der Ritter als πορυφυράς φοινικοπαρίφους, das ist als purpurn mit scharlachrothem Streifen. Da die Ritter ursprünglich eine rein patricische Truppe bildeten und auch der Augurat erst im J. 3110 v. Chr. durch die Lex Ogulnia den Plebeiern zugänglich gemacht wurde,1) liegt die Vermuthung nahe, dass die purpurpe, mit dem scharlachrothen Streifen versehene Trabea von Haus aus die Ehrentracht der romischen Vollbürger war. Wenn sie sich von der königlichen Trabea nur durch die Farbe des Streisens unterschied, so hat dies nichts Austallendes, da die den Familien der Vollbürger angehörigen Patres den Rex ernannten und ständig seinen Rath bildeten. Ist doch auch im homerischen Epos eine Spur vorhanden, dass das Purpurgewand nicht nur dem Volkskönige zustand, sondern auch von den véporrec getragen werden durfte, die damals wie der Volkskönig den Titel Bagileis führten.") Odysseus tritt bei den Phäsken in einem purpurnen mapoc auf. 1) Nausikaa wurde eine grosse Tactlosigkeit begangen haben, wenn sie den schiffbrüchigen Fremden mit einem dem Monarchen vorhehaltenen Gewande ausgestattet hätte. Ebenso wenig wird es befremden, dass die Bürger, welche als Augurn fungirten, einer besonderen, für diese Function bezeichnenden Tracht entbehrten. Im Gegensatze zu den grossen Flamines, deren Thatigkeit auf ihre sacralen Obliegenheiten beschränkt und denen jede andere Wirksamkeit untersagt war, durften die Augurn sowohl Civil- wie Militärämter bekleiden. Es entsprach demnach ihrer staatsrechtlichen Stellung, wenn sie in der Tracht der Vollbürger auftraten, als welche sie berechtigt waren sowohl Auspicien anzustellen wie im Austrage des Rex ein imperium zu übernehmen.

Da nichts darüber verlautet, dass die Trahes der Flamins andere Farlein gehabt labe als die ihnen später vorgeschriebene Toga praetexta und es undenkbar scheint, dass die Römer die Tracht ihrer höchsten Staatspriester einer so durchgreifenden Umanillung unterzogen, wie sie durch die Abanderung der Farben hervorgerufen worden wäre, so durfen wir annehmen, dass die Trahea dieser Priester, wie nachmals ihre Praetexta, aus einem weissen, mit einem purpurnen Rande verzierten Wollstoff bestand-

<sup>1)</sup> Liv. X 9. 10.

<sup>2)</sup> Dd. a 394. \$ 54. 7 49. 3 11. 390.

<sup>3)</sup> Od. 9 84.

Dioaysios von Halikaranss\*) bezeichnet die Trabeae der Salier als περιπορφύροις φοινικοπαρέφους. Sie waren also mit einem purpuraen Rande und ausserdem mit schariachrothen Streifen versehen, welche den Stoff in verticaler oder horizontaler oder in beiden Richtungen durchschnitten. Eine solche Decoration entsprach den Principien des geometrischen Stiles, welcher zur Zeit, als die sodalitates Saliorum gegründet wurden, in Latium herrschte. Merk würtiger Weise wird die Grundfarbe des Stoffes von Dioaysios nicht angegehen. Vielleicht haben wir als solche wiederum die Naturfarbe der Wolle vorauszusetzen und anzunehmen, dass der Schriftsteller glaubte, den darauf hezüglichen Hinweis unterlassen zu durfen, weil jene Farbe seinen Lesern durch die gleichzeitige Togg geläußg war.

Der Sturz der Monarchie hatte eine durchgreifende Aenderung der Amtstracht zur Folge. Die republikanische Regierung versagte den Consuln, ausser wenn ihnen sacrale Handlungen zufielen, die bisher vom Rex vollzogen worden waren, den königlichen Purpur und schrieb ihnen als Amtstracht die weisse, nur mit einem purpurpen Clavus versebene Toga praetexta vor. Die Farhen dieser Toga entsprachen denjenigen der Trabea, die von Alters ber die Flamines getragen hatten. Also gewährte die Regierung den Beamten, die nunmehr an der Spitze der Gemeinde standen, statt des königlichen Purpurs die Tracht, die bisher für die böchsten Staatspriester bezeichnend gewesen war. Es leuchtet ein, dass sich die Augurn, seitdem die Consuln in der Praetexta auftraten. nicht mehr der purpurnen, mit dem scharlachrothen Streifen veraehenen Trabea bedienen durften; denn sie würden durch ein solches farbenprächtiges Gewand die ungleich schlichter gekleideten Vorstände der Gemeinde überstrahlt haben. Desshalb schrieb die Regierung nunmehr auch den Augurn die Toga praetexta vor. Gleichzeitig wird sie auch im officiellen Sprachgebrauche den Namen Trabea als Bezeichnung der den Magistraten und Staatspriestern zustehenden Amtstracht, weilder allzusehr mit der monarchiachen Ueberlieferung verknüpft war, abgeschafft und durch den Namen Toga praetexta ersetzt baben. Nur die Mantel der

Il 70. Da der Hinweis auf den parpurnen Randstreifen (elavus) an dieser Stelle in dem Adjective rageszögspope enthalten ist, müssen die rageguf den zweiten Adjectives nothwendig andere die Grundfarbe des Stoffes durchziehende Streifen bezeichnen. S. oben S. 177 Ann. 3.

Salier und der Ritter bewahrten zu allen Zeiten den Namen Trabea und mit ibm den beschränkten Umfang wie die Parben, die ihnen von Haus aus zu eigen gewesen waren. Was den Umfang betrifft, so konnten diese Mantel unmöglich die gleiche Enwickelung durchmenchen wie die Toga, die im Laufe der Zeit immer atoffreicher wurde und in ihrer späteren Ausbildung jede heftigere Bewegung des Körpers ausschloss. Vielmehr mussten sie stets mehr oder minder ihre ursprüngliche kanppe Dimension festbalten, da sie sonst für die Salier bei ihren Wassenkanzen, für die Ritter beim Geselche binderlich gewesen sein untreden

Wenn die Trabea der Salier hinsichtlich ihrer Farbe von der nivellirenden Tendenz der republikanischen Kleiderordnung unberübrt blieb, so wird dies einerseits daraus zu erklären sein, dass die Salier keine Staatspriester waren, aondern sodalitates bildeten, deren Institutionen anzurübren die Regierung kein Recht batte, und andererseits daraus, dass man sich scheute, mit den Attributionen der das Bürgerheer vertretenden Sodales Aenderungen vorzunehmen. wie man auch für die Gewänder der Flamines nicht nur die von Alters ber überlieferten Farben festhielt, sondern dieselben sogar auf die Amtstracht der höchsten Magiatrate übertrug. Was die Ritter betrifft, so bezeichnete ibre purpurne, mit einem scharlachrothen Streifen verbrämte Trabea weder ein Imperium noch ein Sacerdotium, sondern durste als eine Uniform betrachtet werden. Ausserdem mochte die republikanische Regierung Bedenken tragen, das Princip, auf welchem ihre Kleiderreform beruhte, gegenüber einer Truppe geltend zu machen, die unter den primores civitatis ausgeboben wurde und gewiss mancherlei gegen die neue Staatsordnung aufaässige Elemente enthielt.

Schliesslich sel hier noch einer Analogie gedacht, die zwischen der Entwickelung der römischen und derjenigen der bellenischen Tracht bemerkbar ist. Thukydides') berichtet in dem berühmten Abrisse, den er von der ältesten grischischen Geschichte entwirft, dass die Hellenen und zwar zuerst die Athener, nachdem geordnete Zustlande eingetreten und der Gebrauch des ständigen Waffentragens abgekommen war, anfingen linnene Chitone zu tragen. Er meint hiermit die durch die archaischen Bildwerke bekannten Erbitone, die, künstlich gefaltett, bis zu den Fuseknöcheln herab-

<sup>1) 1 6, 2,</sup> 

reichten und aur im friedlichen Leben, nimmermehr im Felde getragen werden konnten.") Hiernach bezeichnet die Einfübrundieses Chitons in der heltenischen Culturgesebichte einen Ahnlichen Wendepunkt, wie die Aushildung der Togs zu einem specifischen Civilktied in der romischen. Hier wie dort baben dieselben Ursachen eine Ahnliche Wirkung bervorgebracht. Die Bedingungen, welche es den Romern möglich machten, sich innerhalb ihrer Mauern einer ausschliesslich auf die friedliche Existenz berechneten Tracht zu bedienen, gediehen offenbar zur Reife, seitdem die letzten Zuckungen, welche er Sturzt der Monarchie zur Folge hatte, vorüber gegangen waren und die republikanische Regierung als fest constitutiv betrachtet werden durfte.

Ygl. Studniczka Beiträge zur Geschichte der altgriechischen Tracht (Abhandl, d. archäol.-epigraph, Seminars d, Universität Wien VI) p. 17 ff.
 Sorrent. W. HELBIG.

## DIE GRUNDZUEGE DER HERAKLITISCHEN PHYSIK.

Dieser Aufsatz war in seiner ersten Gestalt unhezu abgeschlosses, als das kleine Buch von Hermann Diels Herskleites von Ephesos griechisch und deutscht erschien. Sofort erkannte ich die Nothwendigkeit, meine Abbandlung umzuarbeiten und in mehr als einer Richtung zu erweitern. In zwiefscher Weise wurde ich dabei durch die treffliche kleine Schrift gefordert. Einerseits machte sie manches Zeugniss, das his dabin als Ballast in der Heraklifferschung mitgeschleppt worden war, zu verwertharem Gut, und andererseits regte sie vielfach in fruchtbarster Weise Widerspruch an. Der Streit ist ja auch der Vater der Erkenntnis.

Viel heklagt ist Hersklits Dunkelheit. Diels findet diese nur im Stil. Dass sie zum Theil in diesem wurzelt, muss zugestanden werden, aher zum Theil rührt sie auch von der Unklarheit des Hersklitischen Denkens her. Diels selbst reiht Hersklit den alten Ioniern an, in denen sich wissenschaftliches Forschen und mystisches Schauen in wunderbarer Weise verhinden. Nun, was wir mystisches Schauen nennen, ist zu allen Zeiten mehr tief als klar gewesen. Als unklarer Denker wird Heraklit auch von Aristoteles charakterisirt, wenn dieser Met, III 3, 1005 23 schreiht: adurator γάς όντινοῦν ταὐτόν ὑπολαμβάνειν είναι καὶ μὴ είναι, καθ' απερ τινές οἴονται λέγειν Ἡράκλειτον (was Heraklit meint, S. 189)· ούχ έστι γάρ άναγχαϊον, α τις λέγει ταῦτα χαὶ ὑπολαμβάνειν. Ich meine, hei einem klar denkenden Menschen ist das allerdings nothwendig. Diese helastende Entschuldigung hindert übrigens Aristoteles nicht, wegen des Satzes marra elvat zal μη είναι, des von entgegengesetzten Eigenschaften desselben Dinges hergenommenen Hoankelrov Lóyog, Met. III 7. 1012 24 und Phys. I 185b 20 - andere Stellen s. hei Zeller. Die Phil, der Gr. I. 4. Aufl., S. 600 1) - Heraklit denjenigen Philosophen einzureihen,

<sup>1)</sup> Ich citire Zellers Phil, der Gr. B. I nach der vierten Auflage, well auch der Besitzer der fünsten sich nach diesen Angahen zurechtfinden kann.

die er mit Unrecht beschuldigt, sie leugneten den Satz des Widerspruches. Auch Phys. I 1. 185° 6 und Eth. Nic. 1146° 29 zeigen die ungunstige Meinung, die Aristoteles von Hersklits Denken hat. Nun muss allerdings zugestanden werden, dass dem nüchternen Aristoteles das Organ für die mystische Seite des heraklitischen Denkens fehlte, aber das ist nicht zu leugnen, dass viele Sätze des Heraklit so, wie er sie ausspricht, "dem Menschenverstande Hohn sprechen\* (Gomperz, Griech. Denker I 47), und das ist doch nicht ein blosser Mangel des Stils.

Auch eine andere Behauptung von Diels mag hier angezweiselt werden, weil sie, soviel ich weiss, kein Recensent des Buches berücksichtigt hat. Heraklit soll ,innerlich mit seinem System längst fertig gewesen sein, als er den Griffel ansetzte, seine einsamen Selhstgespräche aufzuschreibent. So natürlich es ist, dass die durchdachte Weltanschauung eines bedeutenden Geistes sich beim Schreiben zum System verdichtet und ordnet, so unnatürlich wäre es, wenn sich ein System beim Niederschreiben in Aphorismen auflöste. Und Aphorismen, sonst die späte Frucht reifer Geistescultur, in jenem Zeitalter! Nicht glücklich ist der Hinweis auf die Hippokratischen Aphorismen, von denen Diels ja selbst zugesteht, dass sie als solche erst durch Excerpierung entstanden sind, S. VII 3. Natürlich bringt Diels allen Restitutionsversuchen, auch den neuerdings von kenntnissreichen und scharfsinnigen Gelehrten' unternommenen, ein entschiedenes Misstrauen entgegen. Ich meine doch, dass Alois Patin, Heraklits Einheitalehre' u. s. w. wenigstens so viel hewiesen hat, dass eine ganze Anzahl Heraklitischer Aussprüche sehr wohl einen zusammenhängenden Text gebildet haben können, womit die Aphorismenbypothese fiele. Zu ihren Gunsten macht Diels noch "die Gedankensprunge' geltend, die bereits den alten Lesern Heraklits aufgefallen seien, und die Theophrast auf die Melancholie geschohen habe. Theophrasts Ausspruch findet sich bei Diog. Laert. IX 6: Θεόφραστος δέ φησιν ύπὸ μελαγχολίας τὰ μέν ήμιτελή, τὰ δὲ άλλοτε άλλως έχοντα γράψαι. Ich mache diesen Ausspruch gegen Diels geltend. Dass Heraklit sich über denselben Gegenstand an verschiedenen Stellen verschieden ausserte. konnte auch in einer sphoristischen Schrift auffallen, aber das iusteln doch nur in einer zusammenhängenden Darstellung. Es bezeichnet übrigens nicht sowohl "Gedankensprünge", als vielmehr abgebrochene Erörterungen und dadurch entstandene Lücken, und kein anderer als Theophrast ist es, der auf solche mehrfach hingewiesen hat; und dass wir als Urheber der betreffenden Ausstellungen den Theophrast kennen, hat kein anderer als Diels selbst nachgewiesen, der Dox, 163 zeigt, dass des Referat, welches Diog. IX 8-11 mit den Worten eingeführt wird, xal ra ubr Eni utρους αὐτῷ ωδ' έχει τῶν δογμάτων, von Theophrast herrührt, vgl. Dox. 103 sqq. Diese Lücken, wiederhole ich, konnten nur in einer ausammenhängenden Darstellung auffallen. Sie haben sich sämmtlich da befunden, wo es sich um den Ausbau der Welt handelt. Die Einzelheiten, durch deren Feststellung der Naturforscher den allgemeinen Gedanken eine Grundlage giebt und so zugleich ein einheitliches Weltbild möglich macht, interessirten Heraklit zu wenig, dessen Geist einseitig auf jene grossen und umfassenden Gedanken gerichtet war, s. Gomperz a. a. O. S. 52 und Diels S. VI.

Nachdem Anaximander in seinem anespor ein nicht nur räumlich unbegrenztes, sondern auch unbestimmtes, d, h. seinen Eigenschaften nach weder mit Erde noch mit Wasser noch mit Luft noch mit Feuer zusammenfallendes Urelement angenommen hatte, war es in gewissem Sinn ein Rückschritt, wenn Anaximenes seinen Urstoff Luft nannte. In Wahrheit hiess doch nur einer der Aggregatzustände des Urstoffes so, und es erscheint willkürlich, wenn gerade der mittlere von den verschiedenen Zuständen als der preprüngliche und in gewissem Sinne normale gelten soll. Wenn die Luft diesen Vorzug ihrer Beweglichkeit verdankte, so kannten die Alten ia einen noch beweglicheren Stoff - für uns iat es kein Stoff - das Feuer, und so war es in gewissem Sinn ein Fortschritt, wenn Heraklit das Feuer als den Urgrund der Dinge bezeichnete, Kühnemann, Grundlehren der Philosophie, lässt freilich die eigentliche Philosophie erst mit Herakht beginnen. Von diesem sagt er S. 6: "Er formulirte, was sie alle voraussetzten, in seiner Grundidee, Alles ist im Fluss, Die Grundannahme wird ins Bewusstsein erhoben. Das ist der Fortschritt.' Wenn Anaximenes seine Luft eben deshalb das Element der Dinge sein lässt, weil sie ewig bewegt ist, Gompers I 47, Dox. 477, 4, hat er es da nicht erfasst, dass der Stoff der Dinge ewig bewegt sein muss? Von dieser Erkenntnis aus hat er ja eben die Lust zum Urstoff gemacht. Und bei Anaximander wird es abn-



lich gewesen sein, a. S. 188. Ich würde also den Fortschritt des Heraklit darin finden, dass er die ewige Bewegung des Stoffes aufstärkste betont und diese Idee auf das fruchtbarste verwerthet hat.

Ehe wir pun tiefer in die Heraklitische Physik einzudringen unternehmen, ist eine unerlässliche Vorfrage zu beantworten. Diese lautet: Was ist der Stoff, den Heraklit mit dem Namen "Feuer" bezeichnet? Diese Frage, deren Wichtigkeit doch von vornherein einleuchten sollte, ist bisher noch von niemand eingehend behandelt worden; wichtige, in ihrer Gesammtheit entscheidende Zeugnisse sind theils übersehen, theils doch nicht genügend gewürdigt worden. Ausgangspunkt der Untersuchung ist natürlich Clemens Strom, V 105 p. 711. Fr. 30 (21): χόσμον (τόνδε), τὸν αὐτὸν ἀπάντων, οὐτε τις θεών ούτε ανθρώπων έποίησεν (sie ist überhaupt nicht gemacht), all' in del xal forer xal forat mue dellwor, antoμενον μέτρα καλ αποσβεννίμενον μέτρα. κόσμος heisst hier Welt, ungenau für All gesagt, nicht Weltordnung. Clemens sagt a. a. O., Heraklit lehre aufs bestimmteste die Feuerwerdung der Welt, τὸν μέν τινα χόσμον ἀίδιον εἶναι δοχιμάσας, τὸν δέ τινα φθειρόμενον, τον δια την διακόσμησιν είδως, ούχ έτερον έκείνου πως έγοντος. Das All ist Feuer, απτόμενον μέτρα καί άποσβεννύμενον μέτρα Obersetzt Diels: Sein Entglimmen und sein Verlöschen sind ihre Maasse', wobei ich mir nichts Rechtes denken kann. "Nach maassen", wie man früher erklärte, giebt einen passenden Sinn. Es handelt sich vor Allem um das Maass der Zeit. Die Weltwerdung des Feners und die Feuerwerdung der Welt geschehen nach einem festen Gesetz in abgemessenen Zeitraumen, in der περίοδος μέτρον τεταγμένη, Dox. 323 5, s. S. 222. Bei Simpl. Phys. 23, 33 (Dox. 475 und Diels Her. S. 40, 6) heisst es: ποιεί δὲ τέξιν τινὰ καὶ γρόνον ώρισμένον τῆς τοῦ κόσμου μεταβολής κατά τινα είμαρμένην ανάγκην. Wenn nun die Weltwerdung des Feuers als ein Erlöschen bezeichnet wird, kann man dies wortlich verstehen? Feuer erlischt, wenn sein Brennstoff verzehrt ist, Dann bleiben Asche und Rauch fibrig. Die Welt müsste also aus diesen entstehen, dann entstände sie ja aber nicht aus dem Feuer und wäre nicht Feuer. Aber sie soll doch Feuer sein. Ist nun dieser Widerspruch ein solcher, den man Heraklit zutrauen kann? Wie sinnlos es ist, die Welt aus verzehrendem Feuer bestehen zu lassen, macht wider willen Teichmüller fühlbar, wenn er, Neue Stud. zur Gesch, der Begriffe II 47,

sagt, das Feuer des Heraklit solle das wirkliche Feuer sein, das man sehe und prasseln höre und dessen Hitze man fühle.

Die Erben und Vollender der heraklitischen Physik, die Stoiker, unterschieden bekanntlich zwei Arten des Feuers: eins, qui confector est et consumptor omnium, und eins, vitalis et salutaris, das omnia conservat, alit, auget, sustinet sensuque afficit. Dies ist das Urfeuer, Cic. de nat. deor. Il 15, 40, 41. Ersteres ist To aregyov, letzteres to τεχνικόν, s. Zeller IV, 140f. Anm. 2 (Aufl. 3, 1880). Hatten nun die Stoiker diese Unterscheidung von Heraklit? A. a. 0. S. 142 bejaht Zeller diese Frage geradezu. In der 4. Aufl. von Bil. I (1876) S. 588 und wesentlich eben so im Texte der 5. Aufl. (1892) S. 647 lässt er das Heraklitische Feuer beides, τεχνικόν und arerror sein - ebenso Gomperz I S. 53, dem der Urstoff des alles belebende, alles verzebrende' Feuer ist -, in der Anm, S. 649 aber sagt Zeller, es frage sich, ob die stoische Unterscheidung von Heraklit herrühre. Jedenfalls kann das Urfeuer, in seiner Sättigung, in seinem Frieden, s. S. 209, nicht, wie die Dinge in der Welt des Kampfes, entgegengesetzte Eigenschaften vereinigen. Das einzig richtige, wie die Prufung der Zeugnisse ergeben wird, lesen wir bei Ueberweg-Heinze, Grundriss S. 56. Das Heraklitische Feuer ist Wärmstoff.

Chalcidius in Tim. 325 sagt: Fingamus enim - es ist die Rede vom Feuer als Grundstoff - esse hunc ignem sincerum et sine ullius materiae permixtione, was nicht heisst, durch keins Beimischung von Theilen des Brennmaterials verunreinigt (Zeller 592), sondern ,nicht durch Beimischung von irgend einem Brennstoff verunreinigt', obne Brennstoff brennend und also kein verzebrendes Feuer. Aber, da "dieser Neuplatoniker kein sehr urkundlicher Zeuge ist' (Zeller), mag er unberücksichtigt bleiben. Nun gut | Prodeat Aristoteles | De an. 1 2. 405 25 heisst es; xal Hoaκλειτος δὲ τὴν ἀρχὴν είναι φησι ψυχήν, εἴπερ ἀναθυμίασιν, έξ ής τάλλα συνίστηστιν χτλ. Zeller sagt 589, auf diese Stelle Bezug nehmend. Heraklit habe statt des Feuers auch geradezu den Hauch, worn, gesetzt. Darin irrt er und zwar irrt er mit Aristoteles. Denn die hellen und trockenen Dunste, s. S. 209, bilden die Seelen und bewirken die animalische Wärme, sie bilden auch das irdische Feuer so wie die Himmelslichter (s. u.), aber sie bilden nicht die Erde und das Meer, sie sind also nicht jener Stoff, aus dem Heraklit das andere entsteben lässt. Folglich hätte Aristo-

teles sie auch dann als ψυχή, als helehenden warmen Hauch bezeichnen können, wenn ihm Heraklits Urstoff hrennendes Feuer war. Aber indem er irrthumlich diesen Hauch durch das &E fic ralla guylgrygs zum Urstoffe macht, zeigt er doch, dass er den Urstoff nicht für hrennendes Feuer hält. Dass aber Aristoteles darin irre, ist um so unwahrscheinlicher, als er ja den Sprachgehrauch entschieden tadelt, nach dem man für Wärmestoff Feuer sagte. Meteor. I 3. 340 22: - 5 διά συνήθειαν καλούμεν πύο. ούχ ξοτι δὲ πῦρ, ὑπερβολή γὰρ Θερμοῦ καὶ οἰον ζέσις έστὶ τὸ πύρ, vgl. de gen. Il 3, 330° 25. Ist es da nicht wahrscheinlich, dass er, trotz des "wir nennen", bei dem Tadel vorzugsweise an Heraklit und die Herakliteer gedacht hat? Und denselhen Sprachgebrauch muss der Skeptiker Aenesidem, der in der Skepsis eine αγωγή έπὶ την ξρακλείτειον φιλοσοφίαν sah (Sext. Emp. I 210) und Heraklits Buch jedenfalls genau kannte, hei diesem angenommen haben, wenn er, trotz Heraklitischer Aussprüche wie Fr. 30 (a. S. 185), erklärte: τὸ ὂν κατά τὸν Ἡράκλειtor are later. Sext. X 233. Er hat naturlich warme Luft gemeint 1). Dafür, dass Heraklits Urstoff wirkliches Feuer sei, kann man unmöglich Ausdrücke wie απτεσθαι und σβέγγυσθαι geltend machen, die ja mit dem "Feuer" implicite gegehen waren und sich noch dazu durch ihre Sinnlichkeit empfahlen. Lucr. 1 690-697 legt allerdings dem Heraklit das sichtbare Feuer als Urstoff hei, aber hei der Auffassung konnte er ehen den Gegner am besten lächerlich machen.

Noch ein paar aus der Natur der Sache genommene Gründe. Ware der Urstoff wirkliches Feuer, so müsste auch die Seele solches sein, wenigstens die, welche ihr ursprüngliches Feuer bewahrt hatte. Aher dann wurde sie ja nothwendiger Weise den Körper martern und verzehren. Und auch die oben achwebende Masse des Urfeuers, s. S. 219, kann sich Heraklit nicht als brennend gedacht hahen, weil wir ja sonst den Himmel als ein Feuermeer sehen würden. Und ferner: das Urfeuer könnte doch nur dann brennen, wenn es sich von einem Stoffe nährte. Von diesem Stoffe aher muste es, wie Chalcidius a. a. O. sagt, nothwendig verunreinigt werden. Vor Allem aber kann es, da das All Feuer ist, ursprünglich neben diesem gar keinen anderen Stoff geben und, auch davon abgesehen, ein verzehrendes Feuer könnte nicht

<sup>1)</sup> Lasalle Il 89 hat das gesehen.

ewig sein. Also ist es vollkommen unmöglich, dass Heraklit, wenn er klar dachte, in seinem Urstoff brennendes Feuer sah. Dem Philosophen war das Urfeuer der Wärmestoff, dem Dichter, der in dem Banne lebte, in dem die Sprache die unüberwachte Vorstellung hält, mag oft genug, wenn er vom Feuer sprach, das Bild der lodernden Flamme vorgeschwebt haben. Ueber den Urstoff Heraklita macht Zeller I 586 eine Bemerkung, die Teichmüller, a.a. O. 118. nicht verstanden hat. Zeller sagt: "Das Gesetz der Veränderung, das er überall wahrnimmt, stellt sich ihm unter iener symbolischen Anschauung als Feuer dar, dessen allgemeine Bedeutung er von der sinnlichen Form, in die sie gefasst ist, noch nicht zu trennen weiss'. Das ist ganz richtig. Ware Heraklits Denken so scharf, wie es geistreich ist, so hätte er erkannt, dass ihm ein qualitativ Unbestimmtes vorschwebte, wie Anaximander es als Urgrund aller Dinge gelehrt hatte, ein Stoff, der in Folge gewisser Prozesse als Feuer, Wasser oder Erde erschiene, ohne dass ein Grund vorläge, eine dieser Formen als die ursprüngliche zu bezeichnen. In gewissem Sinne ist also allerdings das Feuer nur ein Symbol für Heraklits Urstoff. Was Heraklit bestimmt hat, diesen Stoff zu hevorzugen, apricht Arist. de an. 11 405° 27 ff. aus: es ist ἐσωματώτατον καὶ όξον ἀεί.

Das Heraklitische Feuer ist acttwor, also seiner Natur nach ewig bewegt. Das kann aber nur dann von ihm ausgesagt werden, wenn es auch in seinen niedern Formen mehr oder minder diese Eigenschaft bethätigt. Daher der berühmte ,ewige Fluss' des Stoffes. Schon Anaximander und Anaximenes haben ihren Urstoffen ewige Bewegung heigelegt, Theophrast bei Simpl, in Phys. f. 6 r. 36 (Dox. 476, 13 ff. und 477, 1-5), aber Heraklit ist es gewesen, der diese Wahrheit wiederholt in verschiedenen Fassungen mit solcher Bestimmtheit und mit solchem Nachdruck ausgesprochen hat, dass sie zum Eigenthum der nach Erkenntniss des Wesens der Dinge strebenden und in ihr fortschreitenden Menschheit geworden ist. Von den betreffenden Zeugnissen hält Diels nur zwei, Fr. 12 (41 und 42 Bywater) und Fr. 91 (41 Apm.) für authentisch. Arius Didymus bei Euseb. Pr. Ev. XV 2 (Dox. 471, 1) sagt, Zenon erkläre die Seele für eine αλοθητική αναθυμίασις, καθάπερ Heanleitog. Er fahrt fort: Boulouerog yag Eugavisat, ort al ψυχαὶ ἀναθυμιώμεναι νοεφαὶ ἀεὶ γίνονται, εἴκασεν αὐτός τοῖς ποταμοίς, λέγων ούτως ποταμοίσι τοίσιν αυτοίσιν έμBairovoir Erega nal Erega Edara Enigget nal Przal de από των ύγρων αναθυμιώνται. Ueber diese am Schlusse verstommelte Stelle s. S. 211. Und Plut. de El 18. 392. Fr. 91 (41 Anm.) beginnt: ποταμώ γὰρ οὐχ ἔστιν ἐμβῆναι δὶς τῷ αὐτῷ xa3' Hoaxlerror. Der zweite Ausspruch ist aus dem ersten zu erganzen. Heraklit hat gesagt: Wir konnen nicht zweimal in denaelben Fluss steigen, weil immer neues Wasser zuströmt und das fortströmende ersetzt. Wenn also der Name des hestimmten Flusses das Wasser bezeichnet, in das wir beim ersten Mal hineingestiegen sind, so steigen wir das zweite Mal in einen anderen Fluss. 1st das ein Beispiel oder ein Gleichniss? Insofern es sich um die unsichtbare Stoffbewegung handelt, das letztere. Bei Plutarch folgt eine Verallgemeinerung: oude Brnung ovolag die άψασθαι καθ' έξιν. Dass θνητή ούσία nicht heraklitisch sein konne, hat Zeller S. 576 nicht bewiesen. Diels übersetzt: ,und nicht zweimal eine vergängliche Substanz nach ihrer Individualität berühren'. Danach hätte z. B. der Apfel eine Individualität und zwar bei jeder Berührung eine andere. Heraklit meint: kein Ding befindet sich bei der zweiten Berührung genau in demselben Zustande oder; ist genau von derselben Beschaffenheit, wie bei der ersten. Die Begrundung lautet: αλλά όξύτητι καὶ τάχει μεταβολής σχίδνησι καὶ πάλιν συνάγει (dann Plutarchische Parenthese) xal moogerar xal anerge. Diels halt nur die hier gesperrten Worte für heraklitisch. So hängen die Worte oxidengi-overet und nal nooveret nal aneigt in der Luft, da sie, auf den Fluss bezogen, keinen Sinn geben. Einen Sinn erhalt man erst, wenn man, bis auf die Parenthese, den ganzen Ausspruch als Heraklitisch ansieht. Heraklit meint, zwischen beiden Berührungen entschwinden Theile des Stoffes, andere kommen hinzu, und wieder andere verändern innerhalb desselben Körpers ihren Platz, wofür ,es zerstreut und sammelt aich')' und noch mehr es kommt hinzu und geht fort' allerdings aonderbare Ausdrücke sind. Die Parenthese lautet: μαλλον δέ οὐδὲ πάλιν οὐδ' υστεpor all' aua gurigrarat xal anoleinet. Diese Kratylisch klingende Kritik ist absurd.

Mindestens dem Sinne nach Heraklitisch ist auch ποταμοίς τοίς αύτοις ξιμβαίνομέν τε καὶ οὐκ ξιμβαίνομεν, εξιμέν τε καὶ οὐκ εξ-

<sup>1)</sup> συνάγει intransitiv wie συμφέρον und διαφερόντων Fr. 8 neben συμφερόμενον διαφερόμενον Fr. 10, letzteres auch Fr. 51.

μεν, Her. Alleg. Hom. 24, 51. Wir haben hier das ταἰτον εἰναι καὶ οιλι εἰναι, was nach Aristoteles Herskiit gesagt, aber nicht so gemein haben soll, S. 182. Εin jeder ist anch einiger Zeit, in Folge der rastlosen Stoßbewegung, der ξξις nach etwas verändert, also ,ein anderer, da aber diese Veränderung nichts Wesentliches betrifft, so ist er doch wieder derselbe. Wenn er nun als ein anderer betrachtet wird, so ist der erste nicht (mehr), wenn als ein enterselbe, so ist der erste noch halso: er ist und ist nicht. Was Heraklit mit diesem Oxymoron meint, ist also kein Verstoss gegen de Logik. Dem Bilde des Flusses entsprechen auch vielfach die von Heraklit oder von den Zeugen gewählten Ausdrücke wie das berühmte πάντα ξεt, Arist. Met. 16, 987: 33, XIII 4, 10789 14. Andere Ausdrücke s. bei Zeller 1576 A. 1

Theset. 160 D sagt Plato léval τὰ πάντα καὶ μένειν ούδέν und Crat. 402 A: λέγει Ἡράκλειτος δτι πάντα γωρεί xal uéves ovdér. Hier widerlegt Zeller I 577 den Irrthum Schusters, als bezeichne lévat und zwoelv den Grundgedanken Heraklits als den der allgemeinen Vergänglichkeit. Von dieser verstanden wurden terat und zweele bildlich sein. Wenn sie aber eigentlich zu verstehen sind, was besagen sie dann? Nicht mehr und nicht weniger, als dass der Heraklitische Fluss der Materie eine örtliche Bewegung ist. Wenn Heraklit diese ewige Bewegung als für den Bestand der Welt nothwendig durch ein Bild veranschaulichend sagt: xal o xuxew delorarae (un) xerovusvoc. Fr. 125 (84), d. h. die festen Bestandtheile des Mischtrankes sinken zu Boden, wenn er nicht umgerührt wird, so ist das eben auch ein von einer örtlichen Bewegung bergenommenes Bild. Wir kommen auf diesen mechanischen Charakter der Heraklitischen Stoffbewegung später zurück, s. S. 205.

Bedeutet nun die Ewigkeit dieser Bewegung auch ihre absolute Continuität, d. h. den Ausschluss auch der kleinsten Pauser? Arist. phys. VIII 3. 255° 9 sagt: qual τενες κενείαθαι των δντων οὐ τὰ μέν, τὰ δὰ οῦ, ἀλλὰ πείντα καὶ ἀεὶ, ἀλλὰ λανθώνει τἱγη τίμεα τέρα πάο γρησε. Dass bien die Heraklitiere gemeint sind, oder wenigstens mitgemeint, und die φάσκοντες, ἡρακλετίζειν. Met. III 5. 1010°11, ist keine Frage, oh aber die Behauptung des πάντα καὶ ἀεἰ auch von Heraklit selbu gellen soll, und zwar im strengsten Sinne des Wortes, bleibt zunächst dahingesiellt. Susemilh nimmt dies als feststelend an, wenu er, Neue Jahrb. 1873

S. 726, auf Aristoteles sich beziehend, sagt, Heraklit habe zwar nicht geleugnet, dass der Stoffwechsel mit sehr verschiedener Schnelligkeit erfolgen könne, aber auch anerkannt, dass auch die langsamste Umwandlung eine rastlos von Augenblick zu Augenblick sich vollziehende sei. Das klingt, wenn man es zuerst hört, deutlicher, als es in Wahrheit ist. Soll ea heissen, dass jeder kleinste Theil der Materie nur in jedem kleinsten Theil der Zeit an einem Ort, im nächsten schon an einem andern sei? Man sieht, welche Schwierigkeiten sich hier ergeben würden. Jedenfalls liegt eine solche Auffassung dem poetischen Geist Heraklita durchaus fern. Entscheidend aber ist gegen Susemihl die hekannte Stelle Met. III 5. 1010\* 10 ff. έχ ταύτης της υπολήψεως έξηνθησεν ή ακροτάτη των φασκόντων ήρακλειτίζειν - nicht των ήρακλειτιζόντων - και οίαν Κρατύλος είχεν, ος . . . Ήρακλείτω έπετίμα λέγοντι, ότι δὶς τῷ αὐτῷ ποταμῷ οὐκ έστιν ἐμβῆναι. αυτός γαρ ψετο οιδ' απαξ. Wenn Susemihl Recht hatte, dann hatte Kratyloa den Gedanken Heraklits ja gar nicht auf die Spitze treiben können, weil dieser schon die απροτάτη ὑπόληψις gewesen ware, namlich die des marra nal aci, was Kratylos eben mit dem οὐδ' ἀπαξ sagen will. Aber auch ohne jene Zuspitzung konnte Heraklit doch glauben, eine ewige Bewegung zu lehren, die ein Ausruben nur im Wechsel kannte, μεταβάλλον άναπαύεται, Fr. 84.

Die umfassendste und in gewissem Sinne wichtigste Bewegung ist nun die, in welcher sich der Kreialanf der Wandlungen dea Uratoffes vollzieht. Ohne diese Wandlungen, durch welche die sekundären Elemente entatehen (a. S. 208 ff.), wäre die Welt mit ihrer Mannigfaltigkeit der Dinge nicht möglich, denn Heraklit kann diese nur aus der Verschiedenheit der die Dinge bildenden Stoffe und Stoffmischungen erklärt haben. Eine Folge der ewigen, sich durch das All erstreckenden und einen Austausch von Stoffen bewirkenden Bewegung ist nun die, dass die zusammengesetzten Dinge vielfach mit der Zeit ihre Beschaffenheit andern. Lebendes wird entseelt und Lebloses wird heseelt. Aus Tag wird Nacht u. a. w., a. S. 194. Diese Vorgange aind von denen wolil zu unterscheiden, bei denen wir von einer Relativität der Eigenschaften sprechen. Die Einwirkung eines Dinges auf ein anderes hängt nicht nur von der Beschaffenheit des ersteren, sondern auch von der des letzteren ab, und so bethätigt ein Ding verschieden gearteten anderen gegenüber verschiedene Eigenschaften, Gaλασσα έδωρ χαθαρώτατον χαὶ μιαρώτατον, Ιχθύσι μέν πότιμον καὶ σωτήριον, ἀνθρώποις δὲ ἄποτον καὶ ὁλέθριον. Dieser Ausspruch - Fr. 61 (52) - den uns Hippol. IX 10 erhalten hat, hietet uns ein Beispiel für eine Thatsache, deren Beobachtung so alt sein muss, wie die menschliche Erfahrung. Der erste Mensch, der seinen Hunger mit der Nahrung des Wildes stillen wollte, hat sie gemacht. Aus der Verallgemeinerung solcher Erfahrungen musste dann eine Erkenntniss entspringen, aus der später der Begriff der Relativität der Eigenschaften entwickelt ward. Gomperz 56 sagt, in den Ueherresten von Heraklits Werke werde die Lehre von der Relativität der Eigenschaften zuerst verkundet und von ihm, wie es seine Art sei, sofort bis in ihre ausserste Consequenz verfolgt. ,Gut und Schlecht ist dasselbe'. Wir werden an jenes paradoxe: ,Wir sind und wir sind nicht' (S, 189) erinnert. Und in der That, die Flusslehre auf der einen, die Relativitätslehre auf der andern Seite führen zu dem gleichen Ergehniss: die successiven Zustände eines Dinges, seine gleichzeitigen Eigenschaften, beides trägt oft den Stempel tiefgreifender Verschiedenheit, ja nicht selten voller Gegensätzlichkeit.

Die Relativität der Eigenschaften findet nicht nur verschiedenen Dingen gegenüber, sondern auch in verschiedenen Beziehungen auf dasselhe Ding statt. Der Kranke empfindet es als ein Uebel, wenn der Arzt ihn schneidet und brennt, er weiss aber, dass es etwas Gutes ist, indem es ibm Genesung bringt. Fr. 58 (57, 58) sagt dies freilich nicht, aber Heraklit hat dies sagen wollen. . . . xal avador xal xaxor (.und Gutes und Schlechtes ist eins', Diels). of your largel, reuvertec, xaloriec, marin Basavicorres xaxus rous apoworourras, and nun sollte folgen: thun ihnen dennoch Gutes, insofern u. s. w., es folgt aber: ercatréorται (Bernays) μηδέν άξιοι μισθόν λαμβάνειν (παρά των άρρωστοίντων) ταυτά (Sauppe: ταιτα Hischr.) έργαζόμενοι (τῆ νόσφ), und nicht, wie Hippolytos hinzulagt, záyadá zai zág rósovs (1). Heraklit soll die Aerzte gehasst haben, s. Pseudohipp. Ep. III 54, und dieser Hass kann es gewesen sein, was ihn vom richtigen Gedankengange abbrachte. Da hätten wir eine Spur, die auf Heraklits lebhaftes, ihn leicht fortreissendes Temperament hinwiese.

Entgegengesetzte Prädikate werden vor Allem dem All beigelegt, und zwar nach seinen heiden Seiten hin, als All und als Gott. Vom All heisst es bei Hippol. IX 9. Fr. 50 (1): Ἡράκλειτος μόν (ἐν (†) Bernays, Diela) σησιν εἰνοι τὸ πόν διαιρετὸν ἀδιαίρετον, εγνητὸν ἀγθιπτον, ὅτηκον ἀδιαίνετον, ἐνον αἰῶνα, πατείρα νίον, [Θεόν,] δίκαιον (ἄδικον). οἰκ ἐμοῦ ἀλλὰ τοῦ ἀξονο (Βετρά: ἀδγμανος (Βάκκη). ἀκούσαντος διμολογείτ σασρόν ἐστιν ἐν πάντα εἶναι. Θεόν scheint aus einer Glosse zu stammen, hinter δίκαιον ist ἄδικον ausgefallen. Hier handelt es sich theils um Verschiedenheit der Beziehung, theils um einen Wechsel in der Zeit. Heraklit hält beide Fälle nicht auseinander, er ist also nicht zu bezrifflicher Kürheit schanzt.

Nun die Erklitrung des ersten Satzes: Das All muss trennber sein, denn sonst gabe es keine Einzeletzistenzen, aber auch untrennbar, denn, wie es im zweiten Satze heisst, êr πέντε. Es ist geboren als Welt und ungeboren als All, sterblich als Welt, unsterbich als All. Es aist Weltermount, έργος, s. 200 ff., und erscheint den Unvernündigen als unvernündig spielend, s. S. 204 Fr. 52. Es it Yater, insofern es die Welt erzeugt, Sohn, insofern es aus der Welt wieder, als reines Peuer, herrorgeht, gerecht, wenn man seine Geettze erkennt, ungerecht, wenn es nach menschlichem Massestabe gemessen wird. S. Fr. 102 und S. 194.

Von Gott heisst es hei demselben Hippol, a. a. O. Fr. 67 (38); δ θεὸς ἡμέρη εὐτρεότη, χειμῶν θέρος (a. S. 210), πόλεμος stρήτη (S. 207), πόρος λιμός, τάνατια πάτα. Hier konate der Schluss folgen: also ist Tag und Nacht und überhaupt alles Entegengesettet desselbe, und die Identität non Tag und Nacht wird auch wirklich ausgesprochen, Fr. 57 (35). Das ist natürlich ein falscher Schluss, denn Tag und Nacht sind zwar Zustände desselben Dingex, aber entgegengestetze.

Es heisst weiter: (οδτος ὁ γοῖς \* \* \*, wohl nicht Hersklitinch) ἀλλοιούται δὰ, ὅκαο(«τεὸ) (οἰνος) (Schuster: πτῦ Dieh),
στόστο τουμγή Τούμασι, ὁνομάζεται καθ΄ ήδοσήν ἐκάστου.
Ετ, der Gott, also das Feuer, wandelt sich aber, wie der Wein
sich wandelt' (ohne dass er doch aufbrote Wein zu sein), der,
wenn er mit Gewürzen vermischt ist, nach eines jeden Geschmack so oder so genannt wird'. Jeder erkannt einen Beigeschmack, aber nur der, dessen Zunge feiner ist, erkennt, was
beigemischt ist. Diels ninmt πένωμα im Sinne von Rüscherwerk
und schiebt dementsprechend πτῶς ein. καθ΄ ήδοσην ἐκάστου
überreitt er nach eines jeglichen Wohlgefallen'; aber wer benenat

Herms KLM.

seemin Condo

das Feuer nach dem Stoff, den es verzehrt, und was beisst, zo benenat es nach seinem Wohlgefallen'? Dieser Zusatz ist freilich in beiden Fällen gleich überflüssig. Dagsgen ist der Vergleich sonat bis auf einen Punkt richtig. Der Zustand des Alls, der Friede und Sättigung beisst, entsteht nicht durch Beimischung, s. S. 209.

Um entgegengenette Eigenschaften des ein en Gottes handelt es sich auch Fr. 15 (127), das endet: εὐτνός δὲ 'Διόης καὶ Διόννθος κκλ. Gott ist ja Eins und Alles, und so sind auch Tod und 
Leben nur zwei Seiten von "Cott-Natur" (Goethe, Bei Betrachtung 
von Schillers Schädel). Dem Gedanken, dass Gott Alles in Allem 
ist, entspricht es auch, wenn Fr. 102 (61) gessgt wird: τη μιλ 
κόμα καὶ καταν καὶ ἀγονθα καὶ δίκαια, ὅνθομονιο ἐδ ἐμιλ 
ἄδικα ὑπειλήτρασιν ἄ δὲ δίκαια. Da allea Gestaltung und Bethatigung des einen Gottes ist, so ist es unmöglich, dass est für 
hin nicht schön, gut und gerecht wäre, doch ist hier das menschliche Thun in gewissem Sinne ausgenommen, s. S. 207 f. Vgl. auch 
Fr. 110 (104).

Wie der Gottheit, ao konnen auch der Seele (dem Menschen) nach ihren verschiedenen Zuständen entgegengesetzte Prädikate beigelegt und diese Zustände dann mit Heraklitischer Logik als identisch bezeichnet werden, s. unten. In Fr. 88 (78) finden wir die Behauptung, Lebendes und Todtes u. s. w. sei dasselbe, und finden ihr eine befremdliche Begrundung beigefügt: ravro r' farty (für ένι, das keinen Sinn giebt) ζών καὶ τεθνηκός καὶ τὸ ἐγρηγορὸς χαὶ τὸ χαθεϊδον χαὶ νέον χαὶ γηραιόν. τάδε γὰρ μεταπεσόντα έχεινά έστι κάκεινα πάλιν μεταπεσόντα ταυτα. Mir scheint, Heraklit will dies sagen: da das Lebende zu einem Todten und das Todte wieder zu einem Lebenden werden kann (s. u.), so ist es ziemlich gleichgültig, was etwas augenblicklich ist. Damit ist auch das aBavaros Brntol, Brntol aBavaros, Fr. 62 (67) erklärt. Leben schlägt in Tod um; aus den sogenannten Unsterblichen, den präexistirenden Seelen (s. S. 210), werden durch die Geburt Sterbliche, und Sterbliche konnen im Tode zu Unsterblichen werden. ,Also', schliesst Heraklit ohne Weiteres, ,aind Unsterbliche Sterbliche, Sterbliche Unsterbliche'. Das ist freilich formell so unlogisch wie möglich, denn was etwaa ist, kann es doch nicht werden, aber was Heraklit meint, hat einen Sinn 1). Ueber die



<sup>1)</sup> Dass, was jong ist, alt wird, weiss jedermann, wenn auch das Wort urranterrass hier nicht passt, aber wie wird Alter zu Jugend? Vielleicht,

zweite Halfte des Fragments, ζώντες τὸν ἐκείνων Θάνατον κτλ.

Beilaufig bemerke ich hier, dass, wie die ewige Bewegung, so auch die Relativität der Eigenschaften sich, als Heraklitisches Erbe, bei Demokrit fündet, bei dem sie freilich in dem o $\dot{\mu}a\lambda\lambda$  or zotor  $\dot{\gamma}$  zotor eines missverständlichen Ausdruck gefunden hat. S. meine Abhhandlung "Demokrits Leugaung der Sinneswahrheit", B. 37 dieser Zeitschrift S. 70.

Ein ganz anderer Fall als die bisher erörterten ist der, wo neben einander existirende, sich in ihren Bewegungen begegnende und zusammenstossende Stofftheile und Stoffgebilde mit entgegengesetzten Eigenschaften ausgestattet sind. Hier entsteht ein Ringen, dessen nie erreichtes Ziel die Vernichtung des Gegners, dessen Erfolg Bildung, Gestaltung und neues Leben ist. Das ist der Krieg der Elementarkräfte, πόλεμος oder έρις (s. u.). Von ihm wollte Heraklit wohl im Fr. 53 (44) sprechen, das beginnt: πόλεμος πάντων μέν πατήρ έστιν, πάντων δέ βασιλεύς, aber alsbald schweist er zu menschlichen Verbältnissen ab. Die Worte rouc uer Jeouc ederter rouc de ar Journouc haben zu einem Missverständniss Anlass gegeben. Neben dem einen Gott, der das All ist, kann Heraklit, ohne lächerlich inconsequent zu sein, keinen andern Gott haben. Hier meint er die Menschen gewesenen edleren Geister, die er sonst Heroen oder Damonen nennt, s. S. 203.

Wenn Fr. 80 (62) der gewöhnliche Text jetzt lautet: εἰδέναι ἀἰ Schlieiermacher: εἰ δὰ Ildochr.) χερὶ τὸν τοὐλεμον ἰόντα ξυνόν, καὶ ἀλκην ἔριν Schleiermacher: ἐρεῖ Höchr.) καὶ γιοῦνενα ἔνούν, καὶ ἀκτιν καὶ † χρεωμενα (dafür vermuthet Dich χρεωίν), so ist diese Gestaltung freilich unsicher, aher das steht doch fext, dass der Krieg hier als ξυνός bezeichnet worden ist. Gomperz, τιυ Heraklits Lehre u. s. w.'ς. Situngsherichte d. k. Akad. d. Wissensch., Wien 8d. 113 S. 1012, weist darauf hin, dass τὸ κοινόν κὶ eistehende Bezeichnung für die staatliche Gemeinschaft ist. Hier sollte geseichnung für die staatliche Gemeinschaft erst schaffe. Dass er das soll, ist ja durchaus richtig, aher damit stimnt es auch, wenn ich von Fr. 2 (92) δεί ἔπεσθαι τῷ ἔννῷ, 'dem Vernönfligen', 'der Weltvernund't, s. u., ausgehend, erklire: 'Der indem die Seie des Greises im Hades zu neuem, höherem Lehen erwecht, s. S. 201.

Krieg ist das Vernünftige', das ist er nämlich, weil nur aus ihm die Harmonie kommt, s. u.

Deshalb ist es thöricht, den Streit zu verwünschen, wie Homer das II. E 107 thut, Eudem. Eth. VII 1. 1235 25. Der Verfasser fügt die Heraklitische Begründung hindu: ob yap ar elrat apμονίαν μη όντος όξέος και βαρέος ούτε τα ζώα άνευ θήλεος xal apperoc frartier orter, a. Diels Her. B 22. Diese Harmonie, in der sich die entgegengesetzten Bewegungen fruchtbar ausgleichen, ist auch Laert. IX 7 gemeint, wenn es dort heisst: ravra viveo Jat xa3' eluaquerny (s. S. 199) xal dià rãc evavreorgonic, durch die Gegeneinanderwendung, was ungefähr dasselhe sagt, wie das noch deutlichere evarriodooula, Stoh. Ecl. I 12. 29. Dox. 303 9f. heisst es: eluaquerny loyor ex the evarτιοδρομίας δημιουργόν των όντων. Indem die Gegensätze feindlich wider einander aturmen, bewirken sie, statt der Vernichtung des einen Theils, den von der Nothwendigkeit und Weltvernunft geforderten positiven Effect, der ein Glied in der Kette des Weltlabens ist.

Indem Heraklit den Begriff der Harmonie eingeführt hat, wenn er auch vielleicht noch nicht im Stande gewesen ist, ihn genau und scharf zu bestimmen, hat er die denkende Menschheit der Erkenntniss des Wesens der Dinge um einen Riesenschritt nähergebracht. Man konnte früher glauben, er habe sich mit dieser Entdeckung auch den Beifall des Aristoteles erworben, der ihn sonst wenig zu schätzen scheint, s. S. 182; aber man hat in länget erkannt, dass die Schrift de mundo, die die betreffende Stelle entbalt. c. 5, 396° 33° 22, kein Werk des Aristoteles ist. verliert aber iene Stelle nur wenig an Bedeutung. Es heisst b 7 fl.; lows de travelur i quois phizerai nal ex rourur anorekei τὸ σιμαωνον, οίκ ἐκ των ὁμοίων, wie sie z. B. das Mannliche immer zum Weiblichen führe und nicht zum Gleichgeschlechtlichen, Die Kunste ahmten der Natur darin nach, die Malerei, die Musik und die ,Kunst der Sprachhildung', was γραμματική hier bedeutet, s. Wilamowitz-Moellendorff, Griech, Leseb. Il 2 S. 229. Der Hinweis auf die Zusammengehörigkeit der beiden verschiedenen Geschlechter und auf die musikalische flarmonie rührt, wie wir gesehen haben, von Heraklit selbst her. Und nun citirt Psendopristot, diesen wortlich, Fr. 10 (59): (ravro de rouvo in xal ro παρά τω σχοτεινώ λεγόμενον 'Ηρακλείτω') συνάψιες (Diels:

συνάψειας Hoschr.) ουλα [και] ούχι ουλα (όλα και ούχ όλα Diels), συμφερόμενον διαφερόμενον, συνάδον διάδον, καί έχ πάντων er zai 15 évos marra. Verbindungen sind: Ganzes und Nichtesnzes' übersetzt Diels. ,Ganzes und Nichtganzes' hilden zwar einen Gegensatz, sher keinen solchen, der sich in eine Harmonie auflösen konnte. Pseudohippokr. de victu (Diels Her. C 17) οἰχοδόμοι ἐχ διαφόρων σύμφορον έργάζονται, τὰ μέν ξηρά ύγραΙνοντές καὶ τὰ ύγρα ξηραίνοντες, τὰ μέν όλα διαιρέοντες τὰ δὲ διηρημένα συνredérres spricht ja gar nicht von einer Verhindung von Ganzem und Nichtganzem. Zeller I 597 durfte die Stelle slso nicht zur Rechtfertigung von ovlov in der Bedeutung "Ganzes" anführen. Dass eine Hs. Sha nat ovy Sha hat, will nichts bessgen. Ein unsufmerksamer Abschreiber glaubte den Atticismus herzustellen. Schuster fasst ovaa in der Bedeutung ,wollig', ,dicht'. Dann hatte Hersklit einen recht bedeutungslosen Gegensatz vorangestellt. Ein bedeutender aber wäre: Verderbliches und Nichtverderbliches, Eine solche givatte hätten wir in dem Zusammeneintreten von verderblichen Blitzen und befruchtendem Regen.

Von der Harmonie der Gegensätze ist ferner Pr. 8 (46), Aristot, Eth. Nic. VIII 2, 1155 4, die Rede: 10 art/Eggr grumfogr καὶ έχ τών διαφερόντων καλλίστην άρμονίαν καὶ πάντα κατ low vives 3at. vgl. Fr. 80 (62). Was beisst arricor? Das Auseinanderstrebende' (Diels)? Unmöglich. Es bedeutet: ,das feindlich Gegeneinanderstrebende'; man denke an die Ausdrücke evavτιοτροπή und έναντιοδρομία, S. 197. Und was heiset συμφέρον? Die Möglichkeit, dass συμφέρειν bier, im eigentlichen Sinne, intransitiv gehraucht sei, ist gegenüber dem dabeistehenden deapsgorrar nicht zu bestreiten. Ich sehe nämlich keinen Grund, mit Diels dem Hersklit nur die Worte το αντίξοον συμφέρον, άρμοviav und xar' Eger beizulegen. Aber die Uebersetzung vereinigt sicht kann nicht richtig sein. Hersklit sagt: "das feindlich Gegeneinanderstrebende ist (zugleich) ein Zusammenstrebendes' u. s. w. Vielleicht hat Zeller S. 597 Recht, wenn er annimmt, es schwehten dem Philosophen die λαβδοειδή ξύλα vor, für welche Dachsparren ein Beispiel geben. Und nun der berühmte - oder soll ich sagen: berüchtigte? - Ausspruch bei Hippol. refut. IX 9, Fr. 51 (45) où ξυνιάσιν όχως διαφερόμενον έωυτω όμολογέει παλίντροπος (andere Zeugnisse richtig παλίντονος) άρμονίη δχωσπερ τόξου zai lione, vgl. Zeller I 598. ouoloyéet hat wohl als Erklarung

das echte Worte verdrangt. Plato sagt Soph. 242 D, es sei die gemeinsame Anschauung des Empedokles und des Heraklit: uc ro ον πολλά τε καί εν έστι - διαφερόμενον γαρ άει ξυμφέρεται, φασίν αί συντονώτεραι των μουσών, die 'Ic δες, d. h. Heraklit, und Symp. p. 187 A lesen wir: rò Er yap ange (Heraklit) διασερόμενον έαυτώ ξυμσέρεσθαι ώσπερ άρμονίαν τόξου καί lione. Der eigentliche Gegensatz zu deagepeg Sat ist offenbar das anschauliche ξυμφέρεσθαι: sollte Heraklit nicht διαφερόμενον ξυμmegeras geschrieben haben? Zeller sagt S. 597 unter Verweisung auf unsere Stelle: "Was auseinander geht, geht mit sich zusammen". Nun: malirroyoc oder malirroomoc? Letzteres wird von Diels und andern deshalb vorgezogen, weil Parm. Fr. 6, 8 von denen, οίς τὸ πέλειν τε καὶ οὐκ είναι ταὐτὸν νενόμισται κοὐ ταὐτόν, also doch vor allem von Heraklit, sagt: πάντων δὲ παλίντροπός έστι κέλευθος. Patin rechtfertigt a. a. O. 525 in Wahrheit nicht παλίντροπος άρμονία, sondern παλίντροπος κέλευθος, das keiner Rechtsertigung bedurfte. Es bezeichnet einen Denkprocess, nach dem man nicht weiter ist als vorher, wie Patin den Ausdruck is such auffasst. Aber was hat eine Harmonie mit einer Wegschleife, die zu ihrem Ausgangspunkte zurückführt, gemein? Von den Erklärungen hat die von Bernavs. Ges. Abh. I 41. nach der die Harmonie auf die Gestalt des Bogens und der Leier geben soll, fast allgemeine Zustimmung gefunden, obgleich sie die schlechteste von allen ist. Eine geschweiste Linie soll eine Harmonie oder doch das Symbol einer solchen sein! Das Richtige hat, pach J. Caesar, Susemihl ausgesprochen, Genet. Entw. der Plat. Phil. I 379: Herakleitos denkt offenbar an das Spannen' (missverstandlich) und Nachlassen der Bogensehne und der Saiten der Leier, durch welches beide Gegenstände erst ihre eigentlich lebenskräftige Gestaltung als schiessender Bogen und tonende Leier annehmen'. Die Bogensehne wird nach der Brust zurückgezogen νεύρην μέν μαζώ πέλασεν II. Δ 123 - und dann losgelassen, und das Resultat dieser beiden entgegengesetzten Bewegungen ist der Flug des Pfeils. Wie beim Schiessen, handelt es sich auch beim Leierspiel um zwei entgegengesetzte Bewegungen: die Saite wird durch den Schlag des Plektrons zurückgedrängt und schnellt wieder in ihre ursprüngliche Lage vor, und das Resultat ist der Ton. Den beiden Werkzeugen, deren Fügung durch Zurückschnellen den betreffenden Effect bewirkt, wird mit Recht eine

"zurückschnellende Fügung", malkrovog águporla beigelegt. Ich erwarte den Einmurf, dass es sich hier ja gar nicht um den Kampf gleichzeitig wirkender Krafte bandele, von dem S. 195 zuerst die Rede war, sondern um aufeinanderfolgende Kraftwirkungen. Der erstere Fall lage vor, wenn feuchte Kälte mit der, as sich trochenen, Warme zussammenstiesse und so feuchte Wärme entstände. Der Einwurf wäre ganz richtig, wenn das in den Worten unseres Fragments liegende Beispiel für jede Art der Harmonie typisch sein müsste. Aber Heraklit ist sicherlich nicht über die verschiedenen Arten, wie im Kampf der Elemente eine Harmonie entstehen kann, im Klaren gewesen, und so hat er sich auch nicht klar gemacht, dass er hier nicht schlechtin den Typus der Harmonie gab').

Diese Harmonie ist überall im Leben der Natur vorbanden, aber da die Natur se liebt, sich zu verstecken Fr. 123 (10), so ist ihre Harmonie natürlich vielfach auch verhorgen. Die Unverständigen sehen da, wo sie waltet, oft Disharmonie und sehen in dem Harmonie, was in Wahrheit keine ist. So wird der Auspruch Heraklits Fr. 54 (47) άρμονίη άφωνής φανερίς καμείντων ohne Weiteres verständlich, vgl. Plut. de an. proc. 27, 5. p. 1026.

Ein Beispiel für die Heraklitische Harmonie babe ich oben angeführt, ein anderes, bei dem es sich um ein Nacheinander handelt, hatten wir in der Entstehung des Schusses und des Tones. Auch die Wirkung der auf den befruchtenden Regen folgenden Bitze, die das Getreide reit, bietet ein solches.

Die Urssche der Harmonie ist, von der einen Seite betrachtet, die Nothwendigkeit, εἰμαρμένη oder ἀνάγχη, s. ausser der verstämmelten Stelle Dox 322² und ¹ · [βακλαϊκός σύσιαν εἰμαρμένης ἀπετραίνετο λόγον διὰ [τῆς οὐσίας] τοῦ παιτές διήκοντα. Das Folgende ist nicht frei von stoischer Beimischung.

Da aber die Nothwendigkeit, indem sie Harmonie bewirkt, einen Zweek verwirklicht, Zwecke aber nur die Veraundt setzt, so musett Heraklit das, was auf der einen Seite als Nothwendigkeit erschien, auf der andern als Weltvernunft erscheinen. Da aber nichts als das Feuer existirt, so kann die Weltvernunft nicht von diesem

Ich sehe soeben, dess die richtige Erkl\u00e4rung der Harmonie des Bogens und der Leier neuesterdings widergefunden ist von Wilamowltz-M\u00fcliedorff a. s. O. S. 129, der freilich \u00cma\u00e4\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u00fcreons\u

gesondert existiren, soudern Feuer und Vernunft muss dasselbe sein: Bippol, refut, IX 10 (Fr. 64) sagt: λέγει δὲ καὶ φρόνιμον σοῦτο είναι τὸ πεῖρ καὶ τῆς διοκήσεως τῶν δίλων αϊτιον. Geist und Feuer sind — ich darf den Spinozisischen Ausdruck gebrunchen — nur zwei Attribute derzelben Substanz.

Der Weltveraunft ist nichts verborgen; für diese Sonne giebt se keine Nacht, Pr. 16 (27): 20 μβ ἀνόν πονε πωζα ῶν τε λάθον; Da sie aber mit dem Feuer ideutisch ist, so kann man sich nicht wundern, wenn das vernünftige Wirken — denn die Weltveraunft ist natürlich auch Wille und den Willen vollniehende Kraft — auch einmal dem Feuer ungeschrieben wird, Pr. 64 (28) πάνπα σίαλξει καραννός und Pr. 66 (48) πάνπα το πυξει και καταλέμθεσα. Der lettiere Ausspruch, der dem Feuer Richt- und Strafgewalt beilegt, zeigt eine nabe Verwaudstechnit der Heraklitischen Anschauung mit der des Anazimanderschen Fragments, Doz. 476, 8 ff., nach dem die Einzelexistenzen Strafe und Busse für ihre Ungerechtigkeit zahlen nach der Ordnung der Zeit?). Auch bei Heraklit werden die Dinge für ihre Sonderexistenz sestefül.

Die Weltvernunft wird verschieden genannt: ro opporour, όπως χυβερνάται τὸ σύμπαν Plut. de Is. 76, γνώμη, ότέη έχυβέρνησε πάντα δια πάντων Fr. 41; die einzelnen Bethätigungen dieser γνώμη aind γνωμαι 78 (96). Θείον ήθος Fr. 78 ist gleichfalls die Weltvernunft, vielleicht auch σοφον πάντων κεχωocqueror 108. Ihr Hauptname aber ist loyog. Schuster hat dies bestritten und neuerdings auch J. Burnet in seiner Besprechung von Diela' Herakleitos, Class, Rev. 1902 VIII 422. Letzterer sagt, er warte noch darauf, dass ihm bei einem eigentlichen (strictly socalled) Philosophen eine Stelle nachgewiesen werde, die ein unzweideutiges Beispiel eines solchen Gebrauches enthielte. Nun, ich will ihm an mehr als einer Heraklitstelle die Bedeutung Weltvernunst sicher nachweisen. Nicht ohne Weiteres ist das im Fr. 1 (2), Sext, VII 132, möglich, aber möglich ist es auch hier: (rov dè) λόγου τοῦδ' ἐόντος (ἀεὶ) ἀξύνετοι γίγγονται ἄνθρωποι καὶ πρόσθεν η ακούσαι και ακούσαντες το πρώτον γινομένων γάρ (πάντων) κατά τὸν λόγον τόνδε ἀπείροισιν ἐοίκασι, πειρώμενοι καὶ ἐπέων καὶ ἔργων τοιούτων, δκοίων ἐγώ διηγεῦμαι διαιρέων



<sup>1)</sup> dedovas - dinge nal viese [alliploss]. Nur das ansegor hat doch Auspruch auf Genugthuung.

ξιαστον κατά φύσιν καὶ φράζων ὅκως ἔχει. τοὺς δὲ ἄλλους ἀνθρώπους λανθάνει όχοσα έγερθέντες ποιούσιν, διωσπερ όχόσα ευdorrec έπιλανθάνονται. Was λόγος betrifft, so bemerkt Zellera. s. O. 573, bei diesen Worten sei, seiner Anaicht nach, "zunächst zwar sn die Rede' - dies schon wegen roude - ,zugleich sber auch an den Inhalt der Rede zu denken'. Die Rede Heraklits war aber doch nicht vorbanden, ehe er sein Buch geschrieben hatte. Also kann ach über dessen Beziehung Aristoteles im Unklaren war Rhet. III 5, 1407 16f., wenn bei lovoc an Heraklita Lehre gedacht wird, nicht mit torrog verbunden werden. Ebensowenig kann aber auch gesagt werden sollen, die Menschen ständen einer erst jetzt erfolgenden Verkündigung verständnisslos gegenüber und zwar auch, che sie sie gehört hätten. Dagegen konnten sie dem Gegenstande der Verkündigung, auch schon ehe diese erfolgte, verständnisslos gegenüberstehen, und dieser ist kein anderer als die Weltordnung, die Weltvernunft. Sollte übrigens nicht hinter (ast) und vor activerou: Eurou ausgefallen sein, das dann in Fr. 2 wieder aufgenommen wäre?

Die Weltveraunft ist allen Seelen in gleicher Weise zugänglich, Fr. 113 (91) ξυνόν ἐστε πασε τὸ φρονεῖν — wie und wodurch, wird in der Psychologie erklaft werden —, sher dennech
gelangen die meisten nicht zur Theilnahme an ihr, zur Erkanstsiss der Wahrheit; denn während alles nach diesem λόγος geschieht, geberden aie sich (Diela) wie die Unerfahrenen, während
sie Worte und Werke ceproben' (so übersetze ich. Heraklit
meist: Worte veraehmen und Werke wahrenhenen. Das weniger
passende πειχαίμενοι wegen ἄπειχοι, vgl. Diela zu Fr. 26),
wie ich sie verkünde, jedes nach seiner Natur darlegend und erklärend, wie es sied damit verhält'.

Der Schluss des Fragments ist leicht verstländlich; zu verseichen ist 17, 34, 71, 72 (s. u.), 95. An Fr. 1 schliesse ich mit Patin das bei Diels folgende: ἀα det Επεσθαι τῷ (ξυνῷ) — τοῦ λόγου ἀ ἐδότιος Ενεοῦ ζώουσεν οἱ πολλοὶ ὡς ἰδίαν εροκτρας φρόγησεν. Hier zeigt der Gegensatz läßα φρόγησεν, det seigt der Gegensatz läßα φρόγησες blar, dass λόγου (ξυνά) gleichfalls eine φρόγησες beseichet, die allgemeine Vernunft im Gegensatz zur Privatvernunft, die in Wabrheit Unvernunft ist. Um die Abwendung von der Allvernunft handelt es sich auch bei Marc. Ant. IV 46. Fr. 72 (93); ῷ μάλιστα ἀιγγανεῖς ὁμιλοῖοι λόγον τῷ τὸ ἔλα ἀισιανῶντι κούντο

διαφέρονται, wo τφ τ. δ. δ., wenn es von Marc. Ant. hinzugesetzt ist (Diels), durchaus im Sinne Heraklits hinzugesetzt ist. Abyog allein bezeichnet die Weltvernunft in Fr. 50 (1), wenn Bergks Conjectur richtig ist, In Fr. 1 (2), 2 (92), 72 (93) (und 115) übersetzt Diels Loyog mit ,Wort', das an keiner dieser Stellen passt. Wenn Luther Ev. Joh. 1, 1 ,das Wort' schrieb, so konnte er sich auf Gen. 1, 3, auf Ps. 33, 9 u. s. w. berufen; aber Heraklit hat keinen persönlichen Gott, der durch das Wort seines Mundes schafft. Fr. 72 (93) heisst es weiter: xal olg xa3' ήμέραν έγχυροϊσι, ταύτα αὐτοίς ξένα φαίνεται. Das heisst doch wohl: sie erkennen Gleichartiges nicht wieder, wenn es auch nur leicht modificirt erscheint. Das Verständniss des Wesens der Dinge ist nur aus der Weltvernunft zu schöpfen, von der sich die Menge ja feindlich ahwendet. Aus einem ähnlichen Zusammenhange muss Fr. 17 (5) slammen: où yao opovéovou τοιαῦτα (οί) πολλοί, οχοίοις έγχυρεύσιν, οὐδὲ μαθόντες γινώσχουσιν, έαυrolge de doxéovos. Diels' Uebersetzung "keineswegs denken sich die meisten solches, wie es ihnen gerade aufstösst', ist mir ebenso unverständlich wie der griechische Text. µaSorreg möchte ich verstehen, wenn man sie belehrt hat'. Es scheint übrigens, dass Heraklit auch eine entschuldbare Mangelhastigkeit der Erkenntniss hat gelten lassen. Fr. 28 (118): δοκέοντα ὁ δοκιμώτατος γινώσκει, φυλάσσει και μέντοι ή Δίκη καταλήψεται ψευδών τέκτονας και μάρτυρας. Nur Meinung (also unsicher) ist, was der Erprobteste (unter den Nichtphilosophen) "erkennt und festhält", doch trifft ihn, da bona fides vorhanden ist, keine Strafe. Wie freilich ein unverschuldeter Irrthum möglich ist, da die Erkenntniss der Wahrheit doch allen zugänglich sein soll, Fr. 113, s. o., begreift man nicht, "Jedoch die Lügenschmiede (Diels) und falschen Zeugen", die Philosophen, die mit Bewusstsein Falsches lehren, ,wird Dike strafen'. Jetzt ist der Zusammenhang zwischen beiden Sätzen klar.

Die Weltvermunf, im Feuer sorunsagen verkörpert, ist zugleich allweise und allmächtig, vgl. S. 200. Wenn man nun schon kaum begreift, dass die verwässerten Seelen, s. S. 218, sich in ihrem Den ken von ihr ablösen, so ist es doch erst recht nicht ohee Weiteres klar, wie sie gegen den Willen der Allmacht han deln können. Im Fr. 114 (91°) heisst es, das gottliche Gesetz herrschr, soweit es wolle. Wir haben bier also eine Anachsuung, die dem Begriffe der Zulassung' in der christlichen Theologie entspricht.

Wie der Teufel in Goethes "Faust", der alles zu vernichten strebt, doch als Teufel schaffen must", so müssen die widerstrebenden Geister doch zuletzt die Zwecke der Weltveraumft verwirklichen helfen, mitwirken zur allgemeinen Harmonie. Was die physiksliche Seite der Sache betrifft, so nimmt die entstrete Seie aus dem Wasserdunste, s. S. 213, die Kraft, sich dem vernünftigen Feuer zu widersetzen.

Die entarteten Seelen haben mit den böheren die Erkenntaiss durch die Sinne gemein. Sext. VII 126 behauptet: δ'Ηράκλειτος — τὴν μέν αἴοθησιν άπιστον είναι νενόμικεν, τὸν δὶ λόγον ὑποντίθεται καρτήμετος για θε θε είναι με αποτεί αι με είναι είναι με είναι

Den Sinnen hast du dann zu trauen.

Kein Falsches lassen sie dich schauen, Wenn dein Verstand dich wach erhält.

der Verstand, den eben die βάρβαροι ψυχαί nicht haben. Und wenn dereible Herallit, nach Sext. VII 131, gesagt hat: τὸ μουτή πᾶαι φαινόμενον, τοῦτ ἐίναι παιστόν (τῷ κοινῷ γὰρ καὶ θείφ λόγφ λαμβάνεται), τὸ δέ τινι μόνφ προσπίπτον ἄπιστον ὑπάρχειν διὰ τὴν αὐτήν αἰτίαν, d. h. weil es nicht durch den κοινὸς λόγος sulgenommen wind, so simmt er darin mit Goethe und überhaupt mit allen vernünftigen Menschen überein, die ja an die Existenz der nur von Deliranten gesehenen Mausenicht glauben).

Ich habe oben S. 195, behauptet, Heraklit keune keine Götter neben der allwaltenden Weltvernunft. Er spricht aber mehrfach von Jeoù und braucht auch das Wort Jeiog einmal so, dass man glauben könnte, er erkenne Nebengötter an. Prüfen wir

Dass auch Demokrit nicht anders über das Verhältniss von Sionesweiheit und Vernanft geurtheilt hat, habe ich in dem Aufsatz "Demokrits angebliche Leugnang der Sinneswahrheit", Bd. XXXVII dieser Zeitschrift, S. 57—83, bewiesen.

nun die in Betracht kommenden Stellen, um zu sehen, oh eine von ihnen auf Nehengötter gedeutet werden muss. Fr. 5 (126) ούτι νινώσκοντες (H. Weil) Θεούς οὐδ' ήρωας οξτινές εἰσι besant nichts, als: sie sprechen von Göttern und Heroen, obne zu wissen, was sie damit sagen wollen. ,Der Gott, der die Sibylle inspirirt' Fr. 92 (12) und & avas où rò parrelor êgre rò èr Asloois Fr. 93 (11) meinen, auf Götternamen des Volkes bindeutend, doch nur die allwissende Vernunft. Fr. 30 (20) heisst ούτε τις θεών ούτε ονθρώπων einfach ,niemand vgl. Fr. 24. Direkt mit Götternamen wird das Eine mehrfach bezeichnet: so bedeuten Hades und Dionysos, s. S. 194, die zwei entgegengesetzten Seiten des Allumfassenden. Charakteristisch ist die Vorsicht, mit der Heraklit den Namen des Zeus anwendet, Fr. 32 (65): Er vò cogòr μούνον λέγεσθαι ούκ έθέλει καὶ έθέλει Ζηνός ούνομα. Mit Nachdruck ist die Verneinung vorangestellt. Dike ist die Weltvernunft als Rächerin menschlichen Unrechts Fr. 28 (118), S. 202, und als Wahrerin des Naturgesetzes Fr. 94 (29). Dagegen kann der zwecklos spielende alwy Fr. 52 (79): alwy mate tore matter, nerτεύων παιδός ή βασιληίη unmoglich in Heraklits Sinne die Weltvernunft bezeichnen. Diels erklärt richtig Weltregiment muss ala Kinderspiel erscheinen für jeden, der nicht den Schlüssel der Logostheorie besitzt'. Dagegen befriedigt er, beiläufig, nicht bei Fr. 124, Theophr. Metaph. 15 p. 7° 10 Usen., wo er ωσπερ σάρμα (σάρξ Hdschr.) είκη κεχυμένον ὁ κάλλιστος — [ό] κόσμος übersetzi: Die achonste Weltordnung - vielmehr: "Welt' - ist wie ein aufs Gerathewohl hingeworfener Kehrichthaufe', während er bemerkt: Sinn wohl wie Fr. 52'. Aber der Ausspruch ist ein Widerspruch in aich selbst. Heraklitisch ist wohl nur ὁ χάλλιστος χόσμος. aber damit ist die Schwierigkeit der Theophraststelle nicht gehoben, denn der zóquoc ist doch nicht die doral.

Durch welche Processe geht nun das Urfeuer, von dessen Beseelung wir hier zunächts absehen wollen, in die se zund first Elemente über? Wir haben auf diese Frage eine Antwort, die von Autoritäten ersten Ranges herrührt, aber dadurch doch niebt vor Antweitung geschützt worden ist.

Der auf Theophrast zurückgehende Bericht bei Diogenes IX 8—11 (s. 8.184) beginnt: πῦρ εἴναι στοιχεῖον καὶ πυρὸς ἀμαιβήν τὰ πάντα. — ἀμαιβήν weist auf das berühmte heraklitische Wort hin: πυρὸς τε ἀνταμαιβή (Diels) τὰ πάντα καὶ πῦρ ἀπάντων

όπωστερ γρυσού χρήματα καὶ χρημάτων γρυσός Fr. 90 (22). In den Vergleich braucht man keine Schwierigkeiten binein zu tragen. - (πυράς αμοιβήν τὰ πάντα), άραιώσει καὶ πυκνώσει yevouera. aaguig de ouder extlerat. - Und weiter unten 9 heisst es von der Bildung der secundaren Elemente: #UXνούμενον γάρ το πύρ έξυγραίνεσθαι συνιστάμενόν τε γίνεσθαι ύδωρ, πηγνύμενον δε το ύδωρ είς γην τρέπεσθαι. Simplicius schreiht in Phys. 23, 33: "Immagoc de o Meramovilvoc xal Hoanlestos o Emegios ... não encingar the dorne nal ex πυρός ποιούσι τὰ όντα πυκνώσει καὶ μανώσει. Die Angabe. dass Heraklit die secundären Elemente durch Verdichtung oder Verdünnung babe entstehen lassen, bekämpft nun Diels Dox. 164. indem er einen bei Diogenes a. a. O. einschränkenden Satz (s. o.) mit willkürlicher Deutung gegen sie geltend macht: sed mira est opinio, qua reuxywaic xal uaywaic Heraclito tribuitur, de notitiae origine cum testibus consentientibus dubitandi nullus sit locus, hic certe Theophrasti adanoscenda est conjectura, jamne intellegis cur velut ab excusante addatur, quod Laertius feliciter retimuit, gamoic de order extiderat?' Aber mussen diese Worte denn nothwendig beissen: "Er spricht es nicht direct aus., deutet es nur an? Viel einfacher ist doch, die Worte so zu verstehen: Er sagt nichts darüber, wie die Verdichtung und Verdünnung zu Stande kommt. Diels berücksichtigt hier den Aristoteles nicht, was der Zusammenhang entschuldigen mag. Zeller aber berücksichtigt ihn, doch ohne ihm gerecht zu werden. Er gesteht jetzt zu (5. Aufl. 1892, S. 652 ff.), was er früher bezweifelte, dass Aristoteles Phys. I 4, 187º 12 Heraklit stillschweigend zu denen rechne. welche die übrigen Stoffe aus dem Urstoff durch Verdünnung und Verdichtung hervorgehen liessen', und ebenso I 6. 1896 8, wo Aristoteles über die, welche eines der vier Elemente oder ein mittleres von ihnen als Urstoff setzten, hemerkt: marrec ye so Er rouso τοίς έναντίοις σγηματίζουσιν, οίον πυχνότητι καί μανότητι καί τῷ μαλλον καὶ τῷ ήττον, Doch ist es immerhin möglich, dass sich Aristoteles an diesen Stellen nur ungenau ausgedrückt, und das, was von der Mebrzahl richtig war, auf alle ausgedehnt hat, wenn ihm auch von einzelnen keine Erklärungen darüber vorlagen'. Ferner gesteht er zu, dass Theophrast diese Auffassung der heraklitischen Lehre bestimmter ausspreche. Er hält aber gegenüber diesen Zeugnissen die Annahme für zulässig, dass zwar bei dem Wechsel

der Formen des Urstoffes eine Verdünnung und Verdichtung stattfinde, dass jedoch diese nicht der Grund, sondern die Folge der Substanzveränderung aei, und deshalh soll, um das Feuer aus den andern Stoffen wiederherzustellen, eine neue Umwandlung, eine qualitative Veränderung, der Theile so gut wie des Ganzen', nothig sein. Natürlich müsste dann auch die Wandlung des Feuers in Wasser und weiter in Erde denselben Charakter hahen. Also Aristoteles muss sich zweimal einer groben Nachlässigkeit schuldig machen und Theophrast muss aufs Schlimmste irren, damit die traditionelle Auffassung, nach der der Wandlungsprocess der heraklitischen Materie ein qualitativer ist, aufrecht erhalten werden kann. Wo ist denn sein qualitativer Charakter hezeugt oder auch nur angedeutet? Ich behaupte, nirgends. Und wie darf man die vorgefasste Meinung gegen Aristoteles geltend machen, der die Art der Wandlung indirect, aber unzweideutig als eine mechanische bezeichnet? Phys. VIII 7. 260° 11 heisst es: πύχνωσις . . . xal μάνωσις σύγχρισις καὶ διάχρισις ... συγχρινόμενα δὲ καὶ διαχρινόμενα ανάγχη κατά τόπον μεταβάλλειν. Naturlich behaupte ich nicht, dass Heraklit in ienem Process einen mechanischen Vorgang gesehen hätte, den er mit klarem Bewussstsein qualitativen Wandlungen entgegensetzte. Wir müssen annehmen, ihm sei die scharfe Unterscheidung qualitativer und mechanischer Processe noch nicht gegeben gewesen. Doch dass wir die Wandlung, die er gelehrt hat, nur als eine mechanische denken können, soll man nicht hestreiten.

Neusterdings hat Carlo Pascal a. a. O. sich in der erörterten Frage gegen Diels und Zeller erklärt. Er irrt aber, wenn er Dox. 284° 1 ff. heranzieht. Mit dem πρώπον -- γἢ γίνεσαι widdem Heraklit untergeschohen was er nie gelehrt hat, s. S. 208.

Wie sollen nun aus den nur durch ihre Dichtigkeit unterschiedenen Stoffen Metalle, Pflanzen, Thiere u. s. w. entstehen? Man wegleiche Lucr. Il 381—729, und es wird ohne Weiteres klar werdes, dass bei solchen Urstoffen der Versuch, die Eigenschaften der Diegaus ihnen zu erklieren, zur Erkenotniss der Unmöglichskeit bätte führen müssen. So natürlich auch schon bei Anaximenes. Man kann also kaum zweifeln, dass Heraklit den Versuch überbaupt nicht gemacht hat. Daher die klaffende Lücke, die grösste, die man in Heraklits Physik gefunden haben dürfte. So bricht der Bau der heraklitächen Weit sehon im Fundament zusammen.

Nach den Worten gagüs - Extl9erat (S. 205) heisst es bei Diogenes weiter: yivea al te marta xat' èvartionna (s. S. 196) καὶ φεῖν τὰ όλα ποταμοῦ δίκην, πεπεράνθαι τε τὸ πᾶν καὶ ένα είναι κόσμον γεννάσθαί τε αὐτὸν έχ πυρός καὶ πάλιν έκπυρούσθαι κατά τινας περιόδους έναλλάξ τὸν σύμπαντα alwa (über den Kreislauf des Weltentstehens und Weltvergehens und die Feuerwerdung des Alls s. u. Näheres). τοῦτο δὲ γίνεσθαι xad' elugouérny (s. S. 199), των δὲ ἐναντίων (von den beiden entgegengesetzten Zuständen) το μέν έπλ την γένεσιν άγον καλείαθαι πόλεμον καὶ ξριν, τὸ δὲ ἐπὶ τὴν ἐκπύρωσιν ὁμολογίαν xal elorivay. Dieser ganze Abschnitt, auf dessen Inhalt noch mehrfach Bezug zu nehmen sein wird, macht sprachlich keine Schwierigkeiten. Dass Heraklit selbst es ausgesprochen hat, dass das All begrenzt sei und es nur eine Welt gebe, hezweifle ich nicht. Nach Theophrasts Zengniss Phys. opinion, 2 (Dox. 476, 7ff.) hatte Anaximander ja gelehrt, aus der george aneipoc anavτας γίνεσθαι τοὺς οὐρανοὺς καὶ τοὺς ἐν αὐτοίς κόσμους. Dem musste Heraklit pach seinem Grundprincip nothwendig widersprechen.

Was über Krieg und Streit gesagt wird, ist richtig (s. S. 195 und unten), aber das formell entsprechend über Eintracht und Frieden Gesagte falsch. Nicht das zur Exercioware Führende ist Eintracht und Frieden, sondern nur die exerciowate selbst, wenn das Wort zugleich den Zustand bezeichnet, wo alles Feuer ist, darf so genannt werden. Hippol, IX 10 (Fr. 65) drückt sich freilich ungeschickt aus, wenn er sagt: καλεί δὲ αὐτὸ (τὸ πῦρ) χρησμοσύνην καὶ κόρον χρησμοσύνη δέ έστιν ή διακόσμησις κατ' αὐτόν, ή δὲ ἐκπύρωσις κόρος, vgl. Fr. 67. Nun ist aber der Zustand der Sättigung, wo das Feuer Alles in Allem ist, und also keine Gegensätze sich mehr bekämpfen, der des Friedens, eloring, ouoloyla. Woher der Irrthum bei Diogenes stammt, ist nicht zu ermitteln. Der Zustand der Sättigung und des Friedens ist natürlich der der Vollkommenheit. Alles ist dann Gott, allberrechende Vernunft und befriedigter göttlicher Wille, der, wenn ich hier ein Dichterwort leicht modeln darf, "sein selbst geniesst in Himmelsglanz und Klarheit',

Weiter heisst es: καὶ τῆν μεταβολὴν ὁδὸν ἄνω κάτω (formelhaft) τόν τε κόσμον γίνεσθαι κατ' αὐτῆν. Das ist richtig, aber unvollständig; zur μεταβολή gehört auch das φθείρεσθαι. lat xai aBeigeaBat susgefallen? Die Ausführung der Kosmologie, passend mit yao angeknupft, haben wir nun in 9-11: πυκνούμενον γάρ τὸ πῦρ έξυγραίνεσθαι συνιστάμενον τε γίνεσθαι έδως, πηγνύμενον δε το έδως είς γην τρέπεσθαι καί ταύτην έδον έπὶ τὸ κάτω είναι λέγει, τὰ λοιπὰ σχεδον πάντα έπι την άναθυμίασιν άνάγων την άπο θαλάσσης. Das Wasser und, zum Theil wenigstens, die Erde (Meeresboden) bilden sich auf dem Wege nach unten, die atmosphärischen und astronomischen Gebilde, τὰ λοιπὰ σχεδὸν πάντα, auf dem nach oben, daher folgt: αθτη δέ έστιν ή έπὶ τὸ ἄνω ὁδός. Nun ist in den Mss. der Passus von der Rückbildung der Welt (s. S. 218) maler za gu την γην χείσθαι (verflüssige sich), έξ ής το έδωρ γίνεσθαι, έκ δε τούτου (το πύρ Schuster) hinter λέγει eingeschoben. Dadurch irregeführt, verschmäht Zeller das ro mie und lässt von πυπνούμενον γάρ sn von den Vorgängen in der gewordenen, nicht in der werdenden Welt die Rede sein, eine bei Heraklit unmögliche Unterscheidung. Wir müssen hier Theophrasts Bericht aus Heraklits eigenen Worten erganzen. Fr. 31 (21) Clem. Strom-V 101 p. 711 lautet: πυρός τροπαί πρώτον θάλασσα, θαλάσσης δὲ τὸ μὲν ημισυ γη, τὸ δὲ ημισυ πρηστήρ. Ueber diese Ergänzung später. Es wäre aber noch eine andere nöthig, wenn wir Clemens und anderen Zeugen (s. Diela zu Fr. 76) glauben durften. Clemens sagt a. s. O .: δυνάμει γαο λέγει ότι το πυρ ... de' acpos roenerae ele vypor ard, und führt damit die Luft als drittes secundares Element ein. Das ist stoisch. Die Luft als Zwischenstufe, durch die das Feuer hindurchginge, um Wasser zu werden, ist deshalb bei Heraklit unmöglich, weil er die Dünste, welche die Lust bilden, ja erst aus dem Wasser und der Erde kommen lässt, S. 209. Wir werden also, wenn wir Hersklit nicht ohne Beweis des schlimmsten Irrthums bezichtigen wollen, alle Fragmente, we die Luft als secundares Element erscheint, als stoisch gefälscht ansehen.

Auch nach der Erginzung der von Diogenes referierten Datstellen durch jenes Heraklitische Fragment bleibt eine Schwierigkeit übrig, die man längst hätte sehen sollen. Das zu Wasser
gewordene Feuer fällt. Warum hört es je auf zu fällen? Es fällt
ja recht eigentlich ins Bodenlose, denn die Erde — bei den Stoikers
zu erst gebildet, a. Doz. 333 \* 15 — soll bier erst aus dem Meer colstehen. Noch giebt es ja keine Sphäre, denn das Feuer ist nur oben

und es kann also auch von keiner Ruhe im Centrum die Rede sein. So stürzte Heraklits Weltbau schon im ersten Anfang ins Bodenlose.

Diogenes fahrt a. a. O., indem er das την από της θαλάσσης berichtigend erganzt, fort: γίνεσθαι δὲ άναθυμιάσεις άπό τε γης και θαλάττης, ας μεν λαμπράς και καθαράς, ας δε σχοτεινάς αύξεσθαι δὲ τὸ μέν πύρ ὑπὸ τῶν λαμπρῶν, τὸ δὲ ὑνρὸν ὑπὸ τῶν ἐτέρων. Mit Unrecht widerspricht Zeller Lassalle, der behauptet, die bellen Dünste kamen aus dem Wasser. und nur aus dem Wasser. Dieses steht ja, als Verwandlungsproduct des Feuers, dem Feuer näher als die Erde, und von den Seelen. die ursprünglich Feuerdunst sind, lesen wir in Fr. 12 S. 13: άπὸ τῶν ἐνρῶν ἀναθυμιῶνται, vgl. Dox. 389° 3. Auch Aristoteles lässt die hellen Dünste aus dem Meere kommen, s. Zeller III 449. Diese sind eben, was Teichmüller nicht begriffen hat, die im höchsten Grade durchsichtigen und deshalb unsichtbaren Dunste, in deren Aussteigen sich die Verdunstung des Wassers vollzieht. Die hellen Dunste für sich allein erhalten die Himmelslichter und bilden Blitze, und was übrig bleibt, ergänzt das Urfeuer, a. o. Aus den dunkeln Dunaten entstehen die Wolken und die wässerigen atmosphärischen Gebilde. Zusammen aber bilden beide die Atmosphäre. Wenn Theophrast sagt το περιέχον οποίον toxiv où dnloi, so ist das nur dem Wortlaute nach richtig, wie Theophrast selbst beweist. Er sagt bei Diog. a. a. O. IX 10, am belisten und wärmsten sei der Sonne Flamme; die Sterne leuchteten weniger, weil sie entfernter seien, der Mond, der der Erde naber sei, schwebe nicht in der reinen Region (μή διά τοῦ καθαροῦ φέρεσθαι τόπου). Die Sonne aber έν διαυγεί καὶ άμιγεί κινείσθαι (Bywater, κείσθαι Hoschr.) καὶ σύμμετρον ἀφ' ήμων έχειν διάστημα κτλ. Also näher der Erde überwiegen die trüben Dünste, in der mittleren Region müssen die hellen schon ein bedeutendes Uebergewicht haben, während in der obersten die Feuerlust zum Siege gelangt. Wie dann freilich zwischen dieser Region und dem oberen Feuer eine feste Grenze bestehen soll, bekenne ich nicht zu wissen. Schwerlich hat fleraklit darüber nachgedacht.

Von der Astronomie Heraklits — sie ist kindischi und nicht eine in originell — sei bier nur erwähnt, dass die limmelslichter is runden Gefässen (σχάραι) brennen sollen, genährt vom liebten Dunst, aber auch über diese Gefässe, wie über die Erde, πολαί Bemes XXIXI. 14 τενές εἰσεν οὐδὲν ἀποφαίνεται Diog. IX 11; also sagt er weder, woran die Gelasse der Fixtsterne befeutigt sind, noch was die Kreisenden Sterne bewegt. Die im Runde (ἐν τζ κύκλψ) der Sonne brennende helle ἀναθυμίσσες macht Τας, die entgegesette bewirkt, wenn sie zur Herrschaft gelangt ist, Nach. Ebenso ist es mit den andern atmosphärischen und astronomischen Erscheinungen; 10: ἡμέρον τε κοὶ νίνκα γίνεοθαι καὶ μῆτος (auturlich die Mondmonate) καὶ ἀραφ ἐεὐσους κὰ ελευτινούς ὑεκούς τε καὶ κινεύματα καὶ τὸ τούτους διμοια κατὰ τὸς ἀιαφόρους ἀναθυμίασεις. Jetzt ist es klar, in wiefern Got, der in der Atmosphäre, einem Theil von ihm, den Menschen sinnlich wahrschmbar ist, als Tag und Nacht, Sommer und Winter bezeichen werden kann. S. 193.

Dieselben trockenen und hellen Dünste, welche, in Brad gersthen, in den Gestirenen leuchten, hilden auch die Seelt. Philoponos bemerkt zu der S. 186 cütrten Stelle de an. II 405' 25 ff. πτῦς Ελεγεν (Her.) τῆν Εηράν ἀναθυμίαστεν ἐκ καίνης οὐν εἰναι καὶ τῆν ψυχήν. Ετ irrt freilich insofern, als er va der Menschensele versteht, was von der Welssele gesagt ist, s. unten'). Jedoch die andern von Zeller I 643 A. 4 angeführten Stellen und Fr. 36 (s. S. 213) beweisen zur Genüge, dass die Menschenseele, wenn sie normal ist, Feuer ist.

Die Einzelseele hat eine Geschichte von drei Perioden. Die retse ist die ihrer Präezistenz. Zeller meint 1647, Heraklit habe mit der Annahme einer Präezistenz "auf die Einzelseelen übertragen, was folgerichtig allerdings nur von der allgemeinen Seele oder dem beseelenden goltlichen Feuer gesagt werden konnte. Warum? Das Urfeuer bildet in seinen niedrigeren Formen —als Wasser und Erde — Steine, Pflanzen, Thierleiber u. s. w. Wenn es in seiner Stütigung Alles in Allem ist, kann es allerdings nichts aus sich schaffen. Das wird ja aber auch garnicht behauptet, sondern nur, dass es, wenn es als heller Feuerdunst, vom Moer



<sup>1)</sup> Fr. 46 (71), biog. 18 7, ist die Stehe mindestens weriefelnst. Der Anspruch lautet: γυχής πείρατε μιλο σία δυ έξευξουο πίσευ πειποφευόμενος δόδου ο ότα δο έξευξουο πίσευ πειποφευόμενος δόδου ο ότα δο δολο. Μόγου έχει. Wenn die Eluselseele gemeint ist, was sich aus dem Zussammenhang ergeben musste, so kann das nar die körperlose Seele sin. Eher michte ich glusben, dass die allüurkningsode Weltseele gemeint sel. Hernklits σίταυ βαθην λόγου έχει verstehe ich sillerdings ebensowenig wie Diels' Urberstungs; so ütene Grund hat sie der Grund hat

entsendet, nach oben ateigt, Theile aus sich absondere, die an seiner Vernunft Antheil haben und die einerseits, ah Seelen, selbatsadig sind, und andererseits doch den Zusammenhang mit ihm bewahren. Das All ist ja diaugeröv und adialgerov zugleich a. S. 193.

Ich gehe, um das hier Behauptete zu heweisen, von einer Stelle aus, wo nicht von der Entstehung, sondern von der Erganzung der Seelen die Rede ist. Euseh, Praep. ev. 20, 2. Fr. 12 (42) heisst es: Ζήνων την ψυγήν λέγει αλσθητικήν αναθυμίασιν. xa9aneo Hoanlerroc (naturlich lichte ava9vulagic, a.o.) Bouloμενος γαρ έμφανίσαι, ότι αί ψυγαί αναθυμιώμεναι νοεραί αεί γένονται, είχασεν αυτάς τοις ποταμοίς, λέγων ούτως ποταμοίσι τοίσιν αυτοίσιν ξιιβαίνουσιν έτερα καί έτερα θόστα έπιρρεί (s. S. 189) καὶ ψυγαὶ δὲ ἀπὸ τῶν ὑγρῶν ἀναθυμιῶνται. Merkwurdig ist nun, dass vor Jan Woltier, Feestbundel for Prof. Boot. 1901, p. 140, niemand gesehen hat, dass zwar ein Vergleich angekundigt wird, aber keiner folgt. Woltier glaubt mit ava Doutieμεναι für αναθυμιώνται auskommen zu können, indem er erganzt in corpus', aber einmal müsste auch ein Verbum finitum erganzt werden - aber welches? und dann läge ea, wegen des Part, praes. ava Juniusvar, doch näber, an die körnerlosen Seelen zu denken. Die Aehnlichkeit besteht darin, dass wie der Strom, so die Seele ibren Stoff fortwährend ändert und doch dieselbe bleibt.

Es ist nun nicht anders denkbar, als dass die Seele auch entstanden ist aus dem, woraus sie aich erganzt. Sie muss sich also aus der Feuerlust im περιέχον gehildet haben. Diese oder, ungenauer gesprochen, dieses ist ja vernünftig. Heraklit durfte also sagen, wie Sext. VIII 286 ihn ausdrücklich (δητώς) sagen lasst, μη είναι λογικόν τον άνθρωπον, μόνον δε υπάρχειν φρενήρες τὸ περιέχον. Hier ist ανθρωπος offenbar der Leib. Genaueres über die noch freien Seelen berichten lamhl, bei Stob, Ecl. I 906 (s. u.) und Aeneaa von Gaza (bei Porphyr. Theophr. p. 5. Boiss.). Der letztere sagt, (τας ψυγάς) τω δημιουργώ (das Wort wohl nicht Heraklitisch) συνέπεσθαι καὶ ανω μετά του θεού τόδε τὸ πῶν συμπεριπολείν. Andere Zeugnisse hei Zeller I 647. Dieser meint, dem Aeneas habe die Platonische Darstellung im Phaedrua, doch wohl vor Allem p. 246 A-247 A, vorgeschwebt. Wenn das heissen soll, er habe sachlich Unheraklitisches eingemischt, so sehe ich keinen Grund für diese Annahme. Die Thätigkeit der

den Gott begleitenden Seelen, die bei Platon mit den Worten bezeichnet wird:  $\pi \bar{\alpha} o a$  [i]  $\psi x_i j$   $\pi \sigma v r \bar{\sigma} c$  betraubt zu  $\sigma \bar{\sigma} d v i$  ist bei Aeneas nicht abstegenrochen, ergiebt sich aber daraus, dass der Gott, den die Seelen begleiten, in ihnen Diener hat, also Gentlen en senies weltwaltenden Berufes. An ein ruhiges Zuachbaen zu denken verbietet sehon die Angabe, dass auch in Körper eingegangene Seelen wenigatens im Schalze an der Weltverwaltung betriebtnen (s. S. 214), und dass einen füttliche Thattigkeit auch der Seelen der Gestorbenen beigelegt wird (s. S. 216). Was ist alle hier unberaktlitisch? Allerdings haben wir hier ein Moment des Mythischen. Das würde der verkennen, der eiswendete, die Gotheit könne nicht im All umberschweben, weil sie selbst das All sei.

Aber dieses so erhabene Wirken der freien Seele ist nicht von Dauer. In diesem Reiche der ewigen Bewegung herrscht das Gesetz des Zustandswechsels, und auch die Seelen unterliegen ihm. lamblich sagt a. a. O. Ho. uèv vào auothac avavxatac viderat in zon l'accertion - aus dem Zustande des Freiseins und aus dem des Imleibeseins - όδον τε άνω καὶ κάτω τὰς ψυτὰς διαπορώεσθαι ύπείλησε, και το μέν τοις αίτοις έπιμένειν κάματον είναι, τὸ δὲ μεταβάλλειν φέρειν ἀνάπαυσιν, val. ebendas. 896 und Plotin. Enn. IV 8, 1. Ueber dieselbe Sache sagt Aeneas von Gaza, bei Porphyr. a. a. O. Ho. διαδοχήν αναγκαίαν τιθέμενος άνω και κάτω της ψυχής την πορείαν έφη γίνεσθαι. Επεί κάματος αιτή τῷ δημιουργῷ συνέπεσθαι καὶ ἄνω μετά τοῦ θεού τόδε τὸ πῶν συμπεριπολείν καὶ ὑπ' ἐκείνω τετάγθαι nal aprecoau. dia rotto to rot ipenete entouta (vergl. ebenda p. 6) και άρχης ελπίδι κάτω φησί την ψυχήν φίoso Jat. Also der Wechselgang der Seelen nach oben und nach unten und ihr Wechselleben in diesen entgegengesetzten Sphären ist Schickselsbestimmung; abar beides erfolgt doch zugleich durch Schuld der Seelen. Ob Heraklit hier eine Schwierigkeit geabot bat?

Die Seele wird es müde, der Gottheit zu dienen, denn μεποβάλλον ἀναπαίνεται und κάματός ἐστι τοῖς αὐτοῖς μερθείν καὶ ἄσχεσθαι Fr. 84 (88, 82), und sie möchte selbst berrechen die Herrschaft, auf die sie hoffi, s. d. Aenessatelle, ist natūriich die über einen Leib. Die Seelen senken sich also, aus Ruhebedörinis, und zugleich ihrer Herrschbegierde nachgebend, zur Erde

himsb und treten in Leiber ein. Welche Schwierigkeiten sich hier ergeben, zeigt Lucret. III 668-710. Durch das Eintreten in den Leib gerath nun die Seele in Gefahr, ihr Feuer oder doch einen Theil desselben zu verlieren und also schlechter zu werden. Auf diesen Punkt komme ich unten zurück. Deshalb erscheint Heraklit das, was die Menschen Geburt nennen, als der wahre Tod, Fr. 36 (66). ψυχήσι θάνατος έδως γενέσθαι.") Wenn also die Seele geboren zu werden wünscht, so wünscht sie das, was in Wahrheit ihr Tod ist. Die Stelle, wo dies ausgesprochen wird, bei Porphyr. de antro Nymph. c. 10. Fr. 77 (72), ist verderbt so überliefert: οθεν και Πράκλειτον ψυχήσι φάναι τέρψιν μη θάνατον ύγρησι γενέσθαι, τέρψιν δε είναι αὐταίς την είς νένεσιν πτωσιν. Mit Diels' Conjectur ή für μή gewinnen wir nichts, denn es handelt sich nicht um ein oder, sondern um ein .und' (zugleich). Den richtigen Gedanken erhalten wir, wenn wir schreiben: ψυχήσι φάναι [τέρψιν μή] θάνατον (μέν?) ύγρησι γενέσθαι, τέρψιν δὲ τὴν εἰς γένεσιν πτώσιν. Das Eintreten in einen Leib ist für die Seelen mit einem angenehmen Gefühl verbunden, oder: seine Vorstellung ist angenehm; aber im Leibe wird sie dann leicht verwässert, und das ist ihr Tod.

Genau genommen wird die Seele übrigens nicht zu Wasser. sondern zu wässerigem Dunst, der sich zum Wasser etwa so verhalten mag wie der Feuerdunst (s. S. 209) zum Feuer. Das Wie wissen wir freilich in beiden Fällen nicht.

Trüber, wässeriger Dunst entwickelt sich einerseits aus dem Körper selbst, dessen feste Bestandtheile Heraklit ja nur als erdartig gedacht haben kann, und andererseits ist er ein Bestandtheil der Atmosphäre. Beide liefern Beiträge zur Verwässerung der Seele. Aber auf der andern Seite strömt ihr auch Feuerluft zu. theils aus den Flüssigkeiten im Körper, theils aus dem περιέγον. s. S. 209. Nur von der Feuerluft spricht Pseudoplut, Dox. 389° 5 ff. Thy mer tou xoquou wurny, heisst es dort, avadunlager Ex

<sup>1)</sup> Zu dem echten purios Savaros vomp yeresaat hat ein Leser, der nicht bedachte, dass das Urseuer wohl wurf, aber doch nicht wurd heissen kann, hinzugefügt: idare de Savaros yen yeniedas, und, wahrscheinlich ein anderer, der nicht einmal das beachtete, dass es sich doch darum handelt, die Wandlung als ,Tod' zu bezeichnen, beigeschrieben, ex yis de vome yeveras, 45 vomvos de wurf. Gomperz, Verhandl. 1015, halt das ganze Fragment für unechi.

τῶν ἐν αὐτῷ ὑγρῶν, τὴν δὲ ἐν τοῖς ζώρις ἀπὸ τῆς ἐκτὸς καὶ της έν αυτοίς αναθυμιάσεως, δμογενή. Nemes. 28 A p. 67 (Doz. 389b) hat für rou xoquov falsch rou narrog und fügt negunéral hinzu, das mindestens für die Menschenseele falsch ist. s. S. 211. Ea musste heissen spequea ac. Da nun auf die im Leibe wohnende Seele von innen wie von aussen ebenso helle wie trübe Dunate eindringen, so entsteht nothwendiger Weise ein Kampf, der zugleich ein physischer und ein moralischer ist. Die Seele hat einen λόγος έαυτὸν αύξων Fr. 115, eine Vernunftkraft, die sich selbst vermehrt, und dies geschieht, indem der loyog der Seele, die Feuerluft in ihr, so viel sie irgend kann aus dem vernunftigen Feuer der Atmosphäre an sich rafft, und dieser Kampf ruht keinen Augenblick, so lange die Seele im Leihe weilt, denn πάντα δεί, und deshalb ist eine beständige Erganzung nöthig, wie der Sauerstoff des Blutes beständig durch die Athmung erganzt werden muss. Derselhe Kampf ist aber, wie gesagt, zugleich ein moralischer. Die Seele vermehrt, so kann man aich die Sache denken, ihren Wassergehalt, iudem sie sich der Sinnenlust bingiebt, Fr. 4, 9. 29, 13, 117, oder dem Frevelmuth: 43, 72, 46. Sie vermehrt ihren Feuergehalt, indem sie den Trieben widerstebt. Der Preis, den die Seele für die Befriedigung ibrer Gelüste zahlt, ist schliesslich sie selbst. Fr. 85 (105) θυμφ μάχεσθαι χαλεπόν. ο τι γαρ αν θέλη, ψυχής ώνείται.

Die Angabe, auf die S. 212 hingewiesen wurde, Marc. Ant. VII 42 τούς καθείδοντας οίμαι ὁ Ἡράκλειτος ἐργάτας λέγει καὶ συνεργούς των έν τω χόσμω γενομένων Fr. 75 (90), we ich in dem oluge nicht den Ausdruck einer wirklichen Unsicherheit sehe, steht im Widerspruch mit dem Heraklitischen Ausspruch bei Clem. Strom. III 14 p. 520, Fr. 21: Savaros Earer oxoga eyeg Serres όρέομεν, όχόσα δὲ εὐδοντες υπνος. Diels vermuthet scharfsinnig, es könne verloren gegangen sein: ὁχόσα δὲ τεθνηχότες ζωή. Noch entschiedener aber widerspricht, was Sext, VII 129 lebrt: τοίτον (den in einem Euripidesvers erwähnten vouc Boorwe) on vor Jeior λόγον καθ' Ήρ. δι' άναπνοῆς σπάσαντες νοεροί γινόμεθα, (das .nachdem wir eingeathmet haben' ist verkehrt, s. S. 213) xal έν μέν υπνοις ληθείοι, κατά δὲ ἔγερσιν πάλιν ἔμφρονες. Ετ erklärt; im Schlafe wird der vocc in uns durch den Verschluss der Sinneswege von der Verbindung mit dem περεέχον abgesperrt (xwellerat), indem nur der Zusammenhang mit ihm erbalten

bleibt, der durch den Athem wie durch eine Wurzel hergestellt wird, und so verliert er die Gedachtnisskraft (μνημονικήν δύναμεν). Dann heisst es weiter (130): έν δὲ έγρηγορόσι πάλιν διά των αίσθητικών πόρων ώσπερ διά τινων θυρίδων προπύψας και τῷ περιέχοντι συμβαλών λογικήν ένδύεται δύναμιν. Das schöne Bild von der wie durch ein Fensterchen hervorlugenden Seele, so wie das folgende von den Koblen, die sich in der Nähe des Feners entzünden, sind sicher Heraklitisch und so auch, in der Hauptsache, das über das Erlöschen und Wiedererwachen der Vernunst Gesagte. So haben wir hier eine neue Widerlegung des Irrthums, dass Heraklit die Bedeutung der Sinneswahrnehmung verkannt babe, s. S. 203. Auch der Widerspruch mit jenem von Marc Aurel bewahrten Ausspruch lässt sich leicht beseitigen; in ihm ist nicht, wie bei Sextus, von den gewöhnlichen, sondern von den rein gebliebenen Feuerseelen die Rede.

Nun der Tod! Das Fr. 20 (86) lautet: (Ho. your xaxlun φαίνεται την γένεσιν, έπειδαν φη") γενόμενοι ζώειν έθέλουσι μόρους τ' έγειν, μαλλον δὲ άναπαύεσθαι, καὶ παίδας καταλείπουσι μόρους γενέσθαι. Diels übersetzt ζώειν έθέλουσι sie schicken sich an zu leben'. Nein, die Menschen wollen leben, und de mit dem Leben der Tod nothwendig verknüpft ist, so müssen sie dann auch den Tod binnehmen. So hat das ¿96lover eine stark sarkastische Färbung. In Wahrheit fürchten sie ia den Tod, aber sie fürchten ihn nur aus Unverstand, deshalh fügt Heraklit hinzu "oder vielmehr ausruhen", denn jeder Wechsel des Zustandes ist je ein Ausruhen Fr. 84, ,und sie hinterlassen Kinder, damit weiter ein Sterben stattfinden könne', so Diels,

Was bewirkt nun den Tod? Rohde Psyche II 125 meint. der Tod trete ein, wenn die Seele den Verlust an Lebensseuer nicht mehr ersetzen konne. Wäre das richtig, so müsste der Mensch mit ganz verwässerter Seele, also der ganz schlechte Mensch, an seiner Schlechtigkeit sterben. Warum soll Heraklit den Tod nicht so wie alle andern Menschen erklärt haben, nämlich aus dem Verfall des Leibes?

Was wird nun nach dem Tode des Menschen aus seiner Seele? Zeller, I 646, meint, consequenter Weise hatte Heraklit die Seelen nicht unsterblich sein lassen dürfen, Aus Heraklits philosophischen Voraussetzungen könnte man nur schliessen, - da der Seelenstoff aus den warmen Dünsten bestehe, die theils aus dem Körper sich

entwickelten theils durch den Athem eingesaugt würden, so könne die Seele den Leib nicht überleben. Nun, es ist nicht abzusehen, weshalb die Seelen, die in vor der Geburt ausserhalb des Körpers existirt haben, nicht auch nach dem Tode sollen ausserhalb des Körpers existiren können, wenigstens wenn sie wesentlich geblieben sind, was sie vor der Geburt waren, nämlich Feuerseelen, Die verwässerten Seelen, die, welche überwiegend feuchter Dunst sind, hat Heraklit vielleicht in der Atmosphäre zersliessen lassen, s. jedoch S. 217. Merkwurdig ist freilich, dass Theodoret bei Heraklit auch etwas von dem Erlöschen aller Seelen gelesen oder wenigstens das Gelesene so verstanden zu haben scheint, wenn auch nur vom Aufgehen der gewöhnlichen Seelen im verwandten Elemente die Rede gewesen sein mag. Er sagt de Graec. aff. curat. V 23. Dox. 392 u. & de Hocklerog rag conallattoμένας του σώματος (ψυχάς) είς την του παντός άναχωρείν ψυχήν έφησεν οία δή δμογενή τε ούσαν και δμοιούσιον. Hat aber Heraklit wirklich irgendwo gesagt, dass alle Einzelseelen in die Allseele zurückgingen und also als Einzelexistenzen aufhörten, und diese Aussaung liegt am nächsten, so haben wir auch hier einen Widerspruch, der Theophrasts Erstaunen erregen konnte. Denn anderswo hat Heraklit die individuelle Unsterblichkeit der rein gebliebenen Seele unzweifelhaft gelehrt.

Auf eine persönliche Unsterblichkeit deuten schon Aussprüche hin wie Clem. Strom. IV 143 p. 630 Fr. 27 (122), wo von dem Ungehofften die Rede ist, das die Menschen nach dem Tode erwarte, und auch Fr. 24 (102), wo es heisst, dass Götter und Menschen die in der Schlacht Gefallenen ehrten. Hier ware allerdings auch eine andere Auffassung wenigstens möglich, ganz unzweideutig bezeugt aber Fr. 25 (101): μόροι μέζονες μέζονας μοίρας λαγzavovat die Annahme einer personlichen Unsterblichkeit. Und ganz dasselbe bezeugen, freilich in mystischer Sprache, Fr. 63 (123) und 26 (77). Das erstere lantet: Er Sa d' torre travioras Sat και φύλακας γενέσθαι έγερτι ζώντων και νεκρών; das zweite: ανθρωπος έν εύφρόνη φάος δπτεται έαυτώ αποθανών [αποσβεσθείς όψεις, Diels klammert nur das zweite Wort ein], ζων δὲ ἄπτεται τεθνεώτος εξόων, ἀποσβεσθείς όψεις, έγρηγορώς απτεται είδοντος. (Beiläufig, das Wortspiel mit απτεσθαι erscheint als eine ebenso bedeutungslose Spielerei, wie wenn im Deutschen jemand ,eine Blume anstecken' und ,ein Hans anstecken'

in einem Satz vorhrächte.) Diels hat den Zusammenhaug beider Stellen erkannt und erklärt, indem er auf einen Mysterienbrauch hinweist, Der Todte, nach Heraklit nun erst lebendig Gewordene, Fr. 26, zündet in der Nacht seine Fackel an; erhebt sich vor dem Gotte der Unterwelt und wird als Wiedergeborener, als Heros oder Damon, Wächter der Menschheit' s. n. Mit Recht beschränkt Diels daa auf ,die nicht verwilderten', es konnte auch heissen: nicht verwässerten, Seelen. Sie gewinnen, jetzt in ihrem Medium lebend, das Weltfeuer, und Weltvernunft ist ihre volle Erkenntniss wieder, das bedeutet das Anzünden der Fackel. Der, vor dem das geschieht, Hades, ist für den Wissenden zugleich Dionysos, der Gott des Lehens, und von der Allvernunft nicht verschieden, s. S. 194. Eine gewisse Schwierigkeit machen die "Lebenden und Todten". Sind die Ausdrücke im gewöhnlichen oder im heraklitischen Sinne gebraucht? Doch das kommt ja zuletzt auf eins hinaus. Jedenfalls ist es hier ausgesprochen, dass die Wiedergeborenen nicht nur die auf Erden lebenden Menschen, sondern auch Seelen, natürlich solche niederen Grades, beschützen sollen. Daraus folgt offenbar, daas jedenfalls nicht alle niederen Seelen in Dunst zerfliessen sollten, vgl. S. 216.

Das Verhältniss, das zwischen dem Lebendigsein und dem Tedtsein derselben Seele besteht, drückt Heraklit in eigenartiger Weise aus. Fr. 62 (67) adavarot Inntol, Inntol adavarot (s. S. 194) Correy vor Exclusiv Savaror vor de Exclusiv Blor τεθνεώτες, und Fr. 77 (72), (s. S. 213) ζήν ήμας τον έκείνων (namlich των ψυχων) θάνατον και ζην έκείνας τον ημέτερον Savaror. Wenn der Unsterhliche, d. h. die korperlose Seele, lebt, so ist dadurch der entsprechende Sterbliche, d. h. der Mensch, der früher diese Seele gehaht hat oder sie später haben wird, todt: so lebt der eine den Tod des andern. In dem zweiten Ausspruch ist der auf Erden lehende Mensch Subject. Er leht den Tod der betreffenden Seele, d. h., die Folge davon, dass diese in seinem Leibe wohnt, ist, dass sie als kürperlose, reine und freie Seele nicht existirt 1).

Die Fortdauer der besseren Seelen als gottähnlich wirkender Wesen passt vortrefflich zu ihrem Vordasein, ja man könnte vermuthen, dieses sei ersonnen, nm die Unsterblichkeit glaublich zu

<sup>1)</sup> Analog ist Fr. 76 (25) \$\(\tilde{\eta}\) nuo viv aigos Javarov nrl. s. S. 194 f.

machen, doch wäre das nicht richtig. Die sogenannte Unsterblichkeit, sollte ich sagen, denn es ist ganz undenkhar, dass die Einzelseelen die Peuerwerdung des Alls üherdauera. Zum Schlusse dieses Abschnittes noch eine Frage: Soll sich nach Beraklits Ansicht der Fall in die Sterblichkeit wiederholen können? Dafür spricht, dass seine Ursache ja such später wieder eintreten kann, s. S. 212. und dann natfürlich auch die Wirkung eintreten muss-

Eine Welt, in der Meer, Erde, Luft, Wolken, Gestirne, Pflanzen, Thiere, Menschen und freie Seelen besteben, dürfen wir als eine vollständige bezeichnen, womit freilich nicht gesagt werden soll, dass nicht in ihr ein heständiges Werden und Vergehen stattfinde. In irgend einem Zeitpunkte aber muss die Rückbildung der Welt ansangen wahrnehmhar zu werden. Die Worte, mit denen der Theophrastische Bericht, kurz genug, die Rückhildung und den Untergang der Welt abmacht, lauten: maler de au sir yir γείσθαι, έξ ής τὸ έδως γίνεσθαι, έχ δὲ τούτου τὸ πῦς, ε. S. 208. Wie sich die Erde aus dem Wasser hildete durch Verfestigung (πηγείμενον), so entsteht, bei der Ruckhildung der Welt, Wasser durch das Flüssigwerden der Erde, aller Erde, wie wir gleich sehen werden, und das zweite Meer hangt also, wie das erste, im Nichts. Das Heraklitische Zeugniss dafür ist in dem Fr. 31 (23) enthalten: Salagoa diagéerai xal uerpeεται els τον αυτον λόγον, όχοιος πρόσθεν ήν η γενέσθαι γην. So Schuster für yn. Diese von Zeller und Diels verschmähte Aenderung ist durchaus nothwendig. Heraklit sagt nämlich dies: Das Meer breitet sich aus (verbreitet sich fliessend und zunehmend nach allen Seiten) und misst sich nach demselhen Verhältniss (eigentlich: in dasselhe Verhältniss hinein', d. h. nimmt denselhen Umfang an'; so richtig Diels, der aher, mir unverständlich, von einer ersten und zweiten "Ueberschwemmung" spricht), "den es hatte, ehe Erde entstand', nicht: ,ehe es Erde ward', denn niemals ist alles Wasser zu Erde geworden. Hier haben wir nun wieder. wie Diog. IX 9 Anf., den Fall, dass eine weit klaffende Lücke übersehen worden ist. Es fehlt dem Sinne nach: "Dies Meer aher geht in lichten Dunst über, und als solcher geht der Rest der Welt ins Urfeuer zurück'. Einen solchen Satz hat Clemens a. a. O. hei Heraklit gelesen, denn er führt das Citat so ein: δπως δὲ πάλιν ἀναλαμβάνεται (τὰ σύμπαντα) καὶ ἐκπυροῦται, σααῶς διὰ τούτων δηλοί, and das hier Angekundigte wird dann in Heraklits Worten nicht nur nicht deutlich, sondern überhaupt gar picht ausgesprochen.

Heraklit hat also nach dem Zengniss des Clemens hier gelehrt, was wir ja auch sonst als seine Lehre bezeugt gefunden baben (S. 200), dass zuletzt die Welt in das Allfeuer zurückgenommen werde. Machen wir nun bier Halt und schauen uns um. so können wir uns kaum der Erkenntniss entziehen, dass der Verlauf der Wandlung des Alls, wie wir ihn durch bestimmte Stationen sich haben bewegen sehen, keineswegs so einfach ist, wie er zuerst erschienen sein mag. Es drängt sich eine Reihe von Fragen auf, eine aus der Beantwortung der andern oder aus dem Versuch ihrer Beantwortung erwachsend, die in manchen Darstellungen des Heraklitischen Systems noch nicht einmal aufgeworfen sind. Die erste ist die: Weshalb hört das aus dem Feuer entstandene Wasser irgendwo zu fallen auf? Wir haben schon gesehen, dass es auf diese Frage keine Antwort giebt. Andere sich aufdrängende Fragen sind folgende: Wird das Urfeuer mit einem Male zu Wasser? Ferner: Wenn das der Fall ist, und auch wenn es nicht der Fall ist, von wann an und in welchem Maasse wird das Feuer wiederhergestellt? Wenn es sich fortwährend ergänzt, giebt es dann nicht auch fortwährend Wasser an das Meer ab? Und wenn das der Fall ist, wie kann es iemals geschehen, dass das Feuer Alles in Allem wird? Diese Fragen sollen hier kurz erörtert werden. Da die Erd- und Dunstwerdung des Wassers, wie Heraklit auf Grund seiner Erfahrung annehmen musste, nach und nach erfolgt, so hatte er keinen Grund, sich die Wasserwerdung des Feuers als ein plötzliches Ereigniss zu denken. Wenn es ferner in der Natur des Wassers liegt, Feuerdunst zu entsenden, so musste die Erganzung des Feuers beginnen, sobald der Feuerdunst neben seinen nächsten Functionen (s. S. 209) auch diese zu üben im Stande war, Diog. IX 9 avξεσθαι τὸ μὲν πῦρ (nicht πύρινον) ὑπὸ τῶν λαμπρῶν (ἀναθυμιάσεων). So kann das Urfeuer nie ganz verschwinden, aber es muss seine Ernährung so lange eine unzureichende sein, als noch nicht alle Erde in Wasser zurückgegangen ist und so nichts mehr als heller Dunst nach oben steigt. Wollte Heraklit sein Prinzip des marra del ganz durchführen, dann musste er den grossen Process des Kreislaufes so darstellen, dass jedes secundare Element von seinem ersten Anfang an sich weiter umzuwandeln. bezw. sich zurückzuwandeln, anfing, und dann hätte er eine in

heständigem Wechsel kreisende ewige Welt bekommen. Wenn das zweite Meer nur lichten Dunst, nicht Erde ausscheidet, so wird jetzt allerdings der Feuerwerdungsprocess beschleunigt, aber auch diese Annahme ist in willkürlich.

Dem Scharfsing Zellers ist die Willkur in Heraklits Kosmogonie keineswegs entgangen. Er sagt S. 639. Heraklit würde seine leitende Idee reiner durchgeführt haben, wenn er die Welt bei ewiger Veränderung der Theile hätte anfangsloa und endlos sein lassen. Und, merkwürdig genug, es weist in der That eine Spur darauf hin, dass Heraklit einmal ein solcher katastrophenloser Kreislauf vorgeschwebt hat. Es heisst an der meines Wissens noch von niemand verwertheten Stelle der Placita, Dox. 331º 5ff. Ήρ. οὐ κατά χρόνον γενητὸν τὸν κόσμον άλλα κατ' ἐπίνοιαν. Bezeichnete hier xóouog das All (S. 185), so konnte auch nicht einmal mit willkürlicher Setzung von einem Anfange gesprochen werden. Es bedeutet also Welt, und die Welt hat in jedem Weltjahr (s. Diels, Her. 41) einen zeitlich ganz bestimmten Anfang. wenn sie mit einer Katastrophe endigt, nach der alles Feuer ist. Sie beginnt dann, wenn dieses Feuer anfängt, sich wieder is Wasser zn verwandeln. Findet aber keine Katastrophe statt, so liegt in der Sache kein Grund, irgend einen Punkt in dem Kreislanfe des Weltgeschehens als Anfang zu bezeichnen, wohl aber kann man willkürlich aus einem Bedürfnisse des Denkens eines Anfang aetzen. So erhält auch das Wort: Eurov vao dorn zai πέρας έπὶ χύχλου περιφερείας, Fr. 103 (70), eine singvolle Beziehung. So sind diejenigen Stoiker, welche die Ewigkeit der Welt lehrten - vor Allem thaten das Boethus und Panaetius, Zeller IV 555 f. und 556 - in der Consequenz des ursprünglichen Heraklitischen Gedankens geblieben.

Wenn aber dem Heraklit auch zuweilen ein solcher Kreisbaf vorgeschwebt haben muss, so hat Zeller I 627-630 doch geges Schleiermucher und Lassalle darin Recht, dass Heraklit keine ewige Welt gelehrt hat. Er lässt unzweifelhaft alles Seiende zu Peue werden. Aber nathrlich muss das nicht bedeuten, dass es in Flammen aufgehe. Wenn, wie ich bewiesen habe, das Urfeuer Warmestoff ist (s. S. 185f.), so ist die Feuerwerdung nothwendiger Weise nichts anderes als eine Warmestoffwerdung. Es ist klir, dass das Wort vom richtenden Feuer (s. S. 200) dem nicht widerspricht. Denn ewan des zu Warmestoff wird, was vorher etwas-

nam quodeumque suis mutatum finibus exit, continuo hoc mors est illius quod fuit ante.

Zeller bemerkt I 630 zu den Worten des Aristoteles Phys. III 5. 205 3 ώσπες Ήρακλειτός φησιν απαντα γίνεσθαί ποτε rip. Die stoische Schule hat Heraklit obnedem nicht anders verstanden', namlich als so, dass er die Welt Feuer werden liess. Wenn Zeller damit behaupten will, die Stoiker hätten den Hersklit so verstanden, dass er die Welt in Flammen aufgehen liesse, so behauptet er etwas völlig Uperweisbares. Jedenfalls haben die Stoiker im Allgemeinen selbst nicht an eine Weltverbrennung geglaubt (Zeller I 636, 5. Aufl. 698), ja zum grossen Theil sind sie der Meinung gewesen, dass das All ohne plötzliche Katastrophe zu Aetherfeuer würde, s. u. Die ihnen gewöhnlich beigelegte Lehre ist folgende: Die Welt geht durch einen Weltbrand unter: diesem geht um wenige Monate eine Sintfluth (κατακλυσμός) vorsn (Seneca Nat. quaest. III 27-30, Cens. de die nst. 18, 11, vgl. Zeller IV 157f.). Für das Eintreten beider Katastrophen weiss Seneca als Ursache nur den fatalis dies, die necessitas temporum anzugeben. Sie sollen aber dabei einen moralischen Zweck haben, s. u. Nun ist uns aber bezeugt, dass mindestens die Lehre von der Feuerkatastrophe nicht die wabre Meinung der meisten Stoiker war, und zwar von einem durchaus glaubwürdigen Zeugen, s. Zeller IV 613. Arius Didymus bei Euseb, Praep. ev. XVI 8, Dox. 468, 36, sagt, Chrysippus verstehe unter έκπύρωσις nicht die diesem Worte entsprechende σύγχυσις, άλλα την άντι της μεταβολής λεγομένην, ου γάρ έπὶ τῆς τοῦ χόσμου κατά περιόδους τὰς μεγίστας γενομένης φθοράς χυρίως παραλαμβάνουσε την φθοραν οί την είς πύρ ανάλυσιν των δλων δογματίζοντες, τν δή καλούσεν έκπύρωσεν, άλλ' άντί τζε κατά φύσεν μεταβολής χρώνται τη προσηγορία της φθοράς. Ebenso muste Heraklit, wenn er consequent dachte, die Welt nicht plötzlich zu Feuer, sondern allmahlich zu warmer Luft werden lassen, s. S. 185 f.

Wenn Heraklit eine Sättigung des Feuers annahm, so durfte er diese, darin hat Diels gann recht, nur einen Moment dauern lassen. Aber ist es wahrscheislich, dass Heraklit das eingesehen hat? Zeller 4. Aufl. 8. 638, meint, es stehe mit der schöpferischen Lebendigkeit des Feuers im Widerspruch, dass eine lange Zeit sein solle, wo nichts als das Urfeuer vorhanden ware; aber die Frage sei, in welchem Umfange Heraklit die Consequenz seiner Grundsätze gezogen habe, und er führt Beispiele dafür an, dass die nicht immer geschehen sei. Später meint er (5. Aufl. 698), Heraklit habe den Zustand, wo alles in Feuer aufgelöst sein sollte, doch nicht als einen Zustand absolut gegensatzloser Einheit zu betrachten brauchen. Ja, warum denn Frieden und Sättigung? Schwertlich ist Heraklit über die Seligkeit seines Gottes zur Herheit gelangt, so wenig, wie apäter andere Gottgläubige. Aber es ist nicht unmöglich, dass er dem Zustande, den er doch als den höheren anssh, ebensolange Dauer gegeben hat wie den niedrigeren. Non liquet; dagegen atcht das fest, dass Heraklit die Zeit von einem Welklang zum andern, das Weltjahr, hat 10800 Sonnenjahre dauern lassen: 1018, Her. Anh. B 13.

Hat nun der Leser der voranstehenden Erörterungen oder irgend einer anderen Darstellung der Heraklitischen Kosmogonie ein auch nur in den wesentlichsten Punkten vollatändiges und einigermaassen klarea Bild von der Welt, wie sie sich im Kopfe Heraklits malte, erhalten? Ich bezweiße es, und wenn ein so vorsichtiger Gelehrter wie Patin ein solches zu haben glaubt. 50 wundere ich mich. Dieser sagt nämlich, Parmenides im Kample gegen Heraklit S. 621: "Wir sahen, wie ihm" (dem Verfasser der Schrift de victu) ,bestimmt die drei Stufen vorschwehten, in denen jeder naive Mensch mit Heraklit die Welt aufbaut: unten die Erdhöhle (warum ,Höhle'?) mit Luftmeer und Mond. das feste Gewölbe mit den fernen Gestirnen droben, dazwischen ein lebenspendendes göttliches Feuer'. Ich frage, woher Patin zu wissen glaubt, dass Heraklit die Welt so aufgebaut habe? Wir haben geschen, dass nur das über die Erde und die Luft Gesagte, das selbatverständliche, richtig ist. Wenn auch Heraklit meel vis γης οὐδὲν ἀποφαίνεται ποία τίς ἐστιν, Laert, IX 11, so steht doch fest, dass sie unten ist, weiter aber auch nichts; nicht ob sie von irgend etwas getragen wird, oh sie schweht, und was sie in diesem Falle schwebend erhält. Die Luft kann das nicht thus, weil ja das Dunstgemisch von der Erde nach oben strebt. Auch kana diese nicht in eine feste Weltsphäre eingeklemmt sein, denn es ist ein Irrthum, was Patin von dem Jesten Gewölhe' sagt; nur der Erdstoff konnte ein solches bilden und dieser findet oben keine Statte. Auch die Stoiker haben, soviel ich sehen kann, keine feste

Welthülle, sondern eine Feuersphäre, vom Centrum festgehalten, umschliesst das All, s. Zeller IV 185. So ist also auch das, was Pstin über den Sitz des lebenspendenden Feuers sagt, falsch. Was Heraklits , Himmel' betrifft, so ist er nach Dox. 340 mouroc. was weiter nichts besagt, als dass das Feuer das Oberste ist. Natürlich sah auch Heraklit das, was wir Himmel nennen, als ein Gewölbe, aber er hat nichts über dieses gesagt. Er hätte das nicht thun können, ohne von der Gestalt und Lage der Erde zu sprechen. Feuer ohen, Dünstemischung und Himmelslichter in der Mitte, Erde and Meer unten - giebt das ein Weltbild? Vgl. Zeller 623.

Habe ich nun, indem ich die Werthlosigkeit der heraklitischen Kosmologie nachgewiesen habe, dem Ephesier etwas von seiner Grösse genommen? Nicht das Mindeste. Er ist unter allen vorsokratischen Philosophen derjenige, dessen umfassende und tiefe Gedanken das Geistesleben der Folgezeit am meisten hefruchtet haben. Ich brauche hier für das Alterthum nur auf Demokrit binzuweisen, dessen Welthau das marra bel in einem anderen Grundstoffe zur Wahrheit macht, auf Plato, der das Wechsellehen der Geister, wie es sich im Diesseit und Jenseit vollzieht, von Heraklit entlehnt hat, und auf die Stoiker, seine durch die Aristotelische Zucht hindurchgegangenen Jünger. In der modernen Welt aber ist Spinoza ihm innig verwandt; darauf vielfach hingewiesen zu haben ist Ed. Pfleiderers Verdienst, und von unseren grossen Dichtern zeigt Goethe die tiefsten Spuren Heraklitischer Einwirkung.

ADOLF BRIEGER.

## DIE

## ENTSTEHUNG DER OLYMPIONIKENLISTE.

Im Alterthum gab es eine Eintheilung der gessmmten Zeit seit der Entstehung des Menschengeschlechts in drei Theile 1), die erste Epoche bis zur ersten grossen Fluth propter ignorantiam vocatur adnlor, die zweite von der Fluth bis zur ersten Olympisde quin in eo multa fabulosa referuntur, uv Sixór nominatur, die dritte von der ersten Olympiade an dicitur l'oxogunov, quia res in eo gestat veris historiis continentur. Von dieser Eintheilung hat sich bis in unsere Tage hinein ein Rest fast widerspruchslos behauptet, die Geltung der ersten Olympiade als Markstein der griechischen Geschichte. Zwar glaubt niemand mehr, dass wir von 776 an eine gesicherte Ueberlieferung der historischen Vorgange besitzen, aber dass in diesem Jahre zum ersten Male ein olympischer Sieger verzeichnet sei, und von nun an die Liste der Olympioniken ein festes Rückgrat für die Chronologie ergebe, ist noch immer die herrschende Meinung. "Im Jahre 776 hat man begonnen, den Namen des Siegers im Laufe aufzuzeichnen: das ist das erste aufs Jahr bestimmte Ereigniss auf unserm Erdtheil' sagt der fohrende Mann unter den Alterthumsforschern2) und ganz shnlich aussern sich so kritische Historiker wie Eduard Mever\*) und Otto Seeck 1). Der Versuch, den Mahaffy vor 23 Jahren unternahm 1), die erste Olympiade von ihrem Ehrenplatz als erstem sicheren Datum der hellenischen Geschichte zu verdrängen, ist kaum beachtet worden, zugestimmt hat ibm meines Wissens nur Beloch'), der in einer kurzen Anmerkung die Beweismittel seines Vorgangers

Censorinus de die nat. 2t führt sie auf Varro zurück, aie stammt aber offenbar aus griechischer Quelle.

<sup>2)</sup> Wilamowitz, Reden und Vorträge S. 179.

<sup>3)</sup> Geschichte des Alterthums II § 3.
4) Die Entwicklung der Geschichtswissenschaft S. 14.

<sup>5)</sup> Journal of Hellenic studies II 164 ff.

<sup>6)</sup> Griechische Geschichte I 10.

noch zu erweitern sucht. Inzwischen haben Steine und Papyri neues werthvolles Material zur Entscheidung dieser wichtigen Frage geliefert, und es scheint mir um so gebolener, sie von neuem egergisch anzupacken, als Diels am Schlusse seines ergebnissreichen Aufsatzes über die Olympionikenliste aus Oxyrhynchos ausdrücklich erklärt 1), er theile den Skepticismus Mahaffys nicht. Es liess sich bei der Untersuchung nicht vermeiden, dass ich manches von Mahaffy Angeführte wieder vorbringe, so sehr ich auch in vielen Punkten von ihm ahweiche.

Das günstige Urtheil über die Güte unserer Ueberlieferung berubt hauptsächlich wohl auf ihrer Geschlossenheit. Wo wir unsere Hauptquelle, des Iulius Africanus zusammenhängende Liste der Stadionsieger von Ol. 1-249 (776 v. Chr. - 217 n. Chr.), mit anderen Zeugen, vor Allem mit Pausanias, Diodor und Dionys von Halikarnass vergleichen können, herrscht fast ausnahmslos die schönste Uebereinstimmung.") Auch die genauen Angaben über die Geschichte der Spiele bei Pausanias V 8, im Gymnastikos des Philostrat und in der Liste des Iulius Africanus decken sich von Ol. 1 an durchaus. Wie eng nun die traditionelle Liste mit der Geschichte der Spiele schon im Alterthum verbunden war, zeigt recht deutlich der leider arg zerstörte Stein CIA II 978 - SIG2 669, auf dem eine mit unsern litterarischen Quellen völlig übereinstimmende Aufzählung der his Ol, 99 eingeführten Agone der Liste olympischer Sieger vorangeschickt wird. Die Liste der Stadionsieger und die Geschichte der Agone bilden in der Ueherlieferung eine feste Einheit, und wenn sich einer der beiden Bestandtheile als unzuverlässig erweisen lässt, so ist damit auch die fides des anderen zum Mindesten erschüttert.

lch beginne mit der Geschichte der Spiele. Nach unseren Gewährsmännern gab es in Olympia ursprünglich nur eine einzige Kampfesart, den einfachen Stadionlauf. Erst Ol. 14 trat der

<sup>1)</sup> In dieser Zeitschr. XXXVI 80.

<sup>2)</sup> In der älteren Zeit (vor 400) sind die einzigen wirklichen Abweichungen, dass Pansanias 4 Stadionsiege des Chionis kennt, während Africaous den ersten Sieg (Ol. 28) dem Charmis giebt, und dass Africanus nichts von den Anolympiaden der Eleer weiss, die Paus. VI 4, 2, 22, 2 und Diod. XV 78 erwähnt. Das macht aber nichts aus, denn mitgezählt werden die Anolympiaden (Ol. 8, 34, 104) doch von allen Gewährsmännern, vgl. besonders Diod. l. l. Die sonstigen Abweichungen, die Mie Quaestiones agonist, 18 Anm. zusammenstellt, sind belanglose Schwankungen in den Namensformen. 15

Doppellauf (δίαυλος), Ol. 15 der Dauerlauf (δόλιχος) hinzu, dann kamen Ol. 18 Ringen und Fünfkampf, Ol. 23 Faustkampf, Ol. 25 Wagenrennen mit Viergespann, Ol. 33 Pankration und Wettreiten (xélnc). Ol. 37 Stadioplauf und Ringkampf der Knaben. Ol. 38 Knabenfunfkampf, der aber pur in dieser einen Olympiade stattfand. Ol. 41 Knabenfaustkampf, Ol. 65 Waffenlauf, Ol. 93 Wagenrennen mit Zweigespann. Die noch später, d. h. im 4. und 3. Jahrbundert hinzugefügten Kampfarten kann ich für meine Zwecke übergehen. Zu bemerken ist dagegen, dass Pausanias V 9 zwei Kampfspiele kennt. die sich nicht lange behaupteten und auf dem attischen Stein sowie in Africanus' Liste fehlen: Von Ol. 70-84 (500-444) gab es die ἀπήνη, ein Rennen mit dem Maulthiergespann, von Ol. 71-84 (496-444) die κάλπη, ein Reiten auf Stuten mit Abspringen. Diese Angaben über die allmähliche Ausgestaltung der Spiele sind ganz bestimmt, aber bei näherem Zusehen im höchsten Grade unwabrscheinlich. Wo wir im Epos von Wettspielen hören, sind stets die verschiedensten Kampfarten vertreten. Bei dem berühmtesten Agon, den Leichenspielen des Patroklos II. XXIII giebt es Wagenrennen, Faustkampf, Ringkampf, Wettlauf, Speerkampf, Soloswurf, Bogenschuss, Lanzenwurf, bei den Leichenspielen des Amarynkeus, von denen Nestor (#630) erzählt, finden wir Faustkampf, Ringkampf, Wettlauf, Speerkampf, Wagenrennent). Diese einmaligen Leichenkämpfe sind aber keineswegs etwas anderes als die periodischen Agone in Olympia, Delphi, Nemea und am Isthmos, denn auch diese sind ursprünglich alle Spiele zu Ehren von Heroen, von todten Abnen gewesen, wie man im Alterthum mit Recht behauptet hat 1).

Auf den sepulcraten Charakter des Eppichkranzes bei Nemeen und Istlumien, auf das Trauerkleid der nemeischen Kampfrichter und auf den Ersatz des von Pindar<sup>3</sup>) noch genannten Heros Tlepolemos bei den rholischen Spielen durch den Gott Helon hat Robule<sup>4</sup>) hingswiesen, aber auch bei Pythien und

Auch bei den Uebungen der Phaisken S 87 ff. haben wir einen ähnlichen Reichthum der Formen. Agone im eigentlichen Sinne sind diese Uebungen nicht, denn es fehlen die Preise.

Schol. Isthm. p. 349 Ab. έτελοῦντο οἱ παλαιοὶ πάντες ἀγώνες ἐπί τισι τετελευτηκόσιν.

<sup>3)</sup> Pind. Ol. VII 77 schol. 145.

<sup>4)</sup> Psyche3 i 152 A. 1.

Olympien sind Spuren des Ursprungs aus dem Todtencult noch nachweisbar. In Delphi sind die ersten gymnischen und hippischen Agone nach dem ersten heiligen Kriege von dem Thessaler Eurylochos abgehalten worden 1), und dass sie zunächst als Leichenspiele für die Gefallenen des wesentlich thessalischen Amphiktionenheeres gedacht waren, scheint mir aus der Thatsache hervorzugehen. dass der Lorbeer für die Sieger noch lange aus dem thessalischen Tempe-Thal geholt wurde\*). In Olympia hat ein Heros ältere Anrechte an die Spiele als Zeus; der Achäer Pelops hat in der Altis sein Heiligthum, das als sein Grah gilt, und die ihm dargebrachten Opfer"), ein schwarzer Widder, von dem weder der Seher einen Theil erhält noch jemand essen darf, sind echte Todtenopfer. Aus einem Pindarscholion (zu Ol. I 149) erfahren wir nun, dass die Eleer dem Pelops vor dem Zeus opferten. Das ist wichtig, denn wenn der Heros vor dem Götterkönig die Opfer der Kämpfer empfängt, ist er eben früher dagewesen als der Götterkönig und die Spiele haben einst ihm gegolten. Das klingt noch durch, wenn Pindar den Herakles des Zeus αγών grunden lässt αρχαίω σάματι πάρ Πέλοπος (O. X 24), und derselbe Pindar konnte sogar O. I 90 ff. die Spiele δρόμοι Πέλοπος nennen:

νῦν δ' ἐν αἰμακουρίαις

άγλααϊσι μέμικται, 'Αλφεοῦ πόρω κλιθείς,

τύμβον άμφιπολον έχων πολυξενωτάτφ παρά βωμίζ· τὸ

τηλόθεν δέδορχε τῶν Ολυμπιάδων ἐν δορίμοις 55 Πέλοπος, ἵνα ταχυτὰς ποδῶν ἐρίζεται

άκμαι τ' Ισχύος θρασύπονοι.

Da hier selbst Schroeder geneigt ist, die  $\delta \phi \dot{\phi} \mu \alpha$   $H \delta \lambda \sigma x \phi$  durch Verbindung des Namens mit dem voranstehenden  $\lambda \lambda \delta \phi x$  zu beseitigen, führe ich eine noch beweiskräftigere Stelle aus Bakchylides siebentem Gedicht an, wo es von dem olympischen Sieger beisst 50 ff.  $\pi e \rho \phi 1 \sqrt{\rho \alpha' t} \delta' \eta r \alpha \sigma \alpha \phi$ 

γλαυχὸν Αἰτωλίδος ἄνδημ' ἐλαίας

<sup>1)</sup> Schol. Pind. Pyth, S. 298 ed. Boeckh.

<sup>2)</sup> Schol. Pind. Pyth. a. a. O.

<sup>3)</sup> Paus. V t3, 2.

## έν Πέλοπος Φουγίου κλεινοίς ἀέθλοις.

während Pelops sonst in dem ganzen Gedicht nicht vorkommt,

Dass die grossen Agone nicht nur einmal abgehalten werden wie die Leichenspiele des Patroklos, Amarynkeus, Oldipus u. sondern periodisch wiederkehren, macht keinen principiellen Unterschied aus, regelmässig wiederholte Leichenspiele hat man im 6. Jahrh. nach Herodot VI 38 dem alteren Mittiades auf dem thrakischen Chervones, im 5. Jahrh. nach Pluk VI 11 in Amphipolis dem Brasidas gestültet'), und die Athener ehren die Seelen ihrer im Kriege gefallenen Bürger jahraus jahrein mit gymnischen und und hippischen Agonen 9.

Also die olympischen Spiele sind grundstzlich von den Leichraseine grosse Mannighlügkeit der Kumpfarten Sitte ist, erscheint die auflängliche Dorftigkeit der Olympien sehr auffallend: 68 Jahre sollen nur Laufspiele gepflegt worden sein, den grössten Treil dieser Zeit sogar nur der einfache Stadionlauf, und doch sollen diese Spiele damala bereits Kämpfer aus dem ganzen Peloposser und selbst aus Megrar angelocht haben? Des ist sehwer zu glubben, und das hieraus erwachsende Misstrauen gegen die traditionelle Geschichte der Spiele lässt sich durch eine archäologische Beobachtung als nur zu berechtigt erweisen.

Bei den Ausgrabungen in Olympia wurden südlich vom Henrich und seine Schichten von Köhle und Asche gelunden, die gaar durchsetzt waren mit aehr alterthümlichen Thierfüguren und andern Votivgaben aus Thon und Bronce, in einer Woche wurden einmal allein gegen 700 Broncethiere gesammelt). Die ufelate dieser Schichten ist alter als das Heraion, denn sie setzte sich unter dessen Fussboden zwischen den Fundamentmauern fort'). Das Alter dieses altesten griechischen Tempels ist ja freilich umstritten, und man wird hin schwerlich mit Dorpfeld') in das 11, Jahrburund man wird hin schwerlich mit Dorpfeld') in das 11, Jahrbur-

Selbst die dywwes instagen, die Die Chrys. XLIV 4 unter den seinen Vorfahren von der Stadt erwiesenen Ehren aufführt, scheinen wiederholt worden zu sein.

<sup>2)</sup> Vgl. bes. Plat. Menex. 249 B.

<sup>3)</sup> Furtwäugler, Die Broncen von Olympia S. 2.

<sup>4)</sup> Furtwängler S. 2,

<sup>5)</sup> Olympia Il 35.

dert zurückschieben dürfen, dass er aber nicht jünger sein kann, als das Jahr 700, scheint mir auch nach Puchsteins lehrreichen Ausführungen 1) sicher. Die ihm vorangehende Fundschicht muss also mindestens dem 8. Jahrhundert angehören, und eine jungere Datierung gestatten auch die Funde selbst keinenfalls. Ihre grosse Masse fallt vor die Ausbildung des geometrischen Stils 1), nur ganz vereinzelt kommt geometrische Decoration an Diademen 3) und vielleicht an einem Pferde vor ), und dass die Anfange des geometrischen Stils älter sind als das 7. Jahrhundert bedarf keines Beweises. Unter den Funden dieser Schicht giebt es nun sehr zahlreiche Pferde aus Thon und Bronce, und Furtwängler hemerkt bei acht Stücken ausdrücklich, sie seien innerhalb des Heraions gefunden'). Manche von ihnen zeigen deutliche Reste des Halfters und Jochs (z.B. 270), und zu ihnen gehören die ebenfalls häufig vorkommenden Fragmente kleiner Wagen\*). Nach Furtwänglers Beohachtungen weisen die Reste der Bespannung an Pferden und Wagen ausschliesslich auf Zweigespanne, Dass man Rosse und Wagen mit solcher Vorliebe als Weihegaben darbrachte, ist aber nur verständlich, wenn beides in Olympia eine Rolle spielte, d. h. wenn es damals dort Wagenrennen gab. Damit verträgt sich nun die traditionelle Festgeschichte gar nicht, denn sie lässt Wagenrennen mit Viergespannen erst 680, mit Zweigespannen gar erst 408 eingeführt werden. Entgegen der Spielgeschichte gieht uns der archaologische Befund ein Bild der Entwicklung, wie wir es aus allgemeinen Erwägungen beraus erwarten durften: die Wagenrennen sind in Olympia so all wie die Spiele, und ursprünglich liefen nur Zweigespanne, die auch im Epos ausschliesslich verwendet werden ). Allmählich werden die Zweigespanne von den prächtigeren Viergespappen verdrängt und erst 408 wieder

<sup>1)</sup> Arch. Jahrb. XI 70 ff.

<sup>2)</sup> Fortwängler S. 28.

<sup>3)</sup> Fortwängler S. 46.

<sup>4)</sup> Fartwängler S. 28 Anm., vgl. Puchstein S. 71.

<sup>5)</sup> Fartwängler Nr. 114. 116. 139. 144. 145. 269. 270. 273.

<sup>6)</sup> Fartwängler S. 40.

<sup>7) \$\</sup>mathbb{P}\$ 270 ff. Auch in der Darstellung der Leichenspiele des Pelias auf dem Kypseloskasten kommen nur Zweigespanne vor, Paus. V 17, 9, während auf der dem Kypseloskasten ao nabestehenden korinthischen Amphiaraos-Vase Viergespaane auftreten, vgl. Fartwängler, Vasensammlung des Berl. Mus. Nr. 1655.

als besondere Kampfart eingeführt. Unsere litterarische Tradition hat also in dem einen Falle, wo eine Nachprüfung möglich ist, die Probe schliecht bestanden, und das erschüttert auch das Zatrauen in die Glaubwürdigkeit der Stadionikenliste, die, wie wir sahen, mit der Geschichte der Soiele so eng verbunden auch

Wir besitzen aber noch anderes, meiner Ueberzeugung nach schlechthin erdrückendes Material gegen die Siegerliste. Zunächst das ausdrückliche Zeugniss des Plutarch, der offenbar gute Quellen benutzt, wenn er Num. 1 sagt τους μέν ουν χρόνους έξακριβώσαι γαλεπόν έστι, καὶ μάλιστα τοὺς ἐκ τῶν ὀλυμπιονικῶν άναγομένους, ών την άναγραφην όψε φασιν Ιππίαν εκδούναι τὸν Ήλειον, ἀπ' οὐδενὸς ὁρμώμενον ἀναγκαίου πρὸς πίστιν. Man bat diese Stelle entweder ganz bei Seite geschoben oder gemeint, es handele sich bei Hippias, dem im letzten Drittel des 5. Jahrhunderts blühenden Sophisten1), nur um eine wissenschaftliche Bearbeitung des Aktenmaterials der Eleer, aber dem widerstreitet der Schlusssatz Plutarchs durchaus an' ovderoc ooμώμενον άναγχαίου πρός πίστιν. Hatte Hippias nur die in Archiven aufbewahrten Listen zusammengefasst und herausgegeben, so etwa wie Aristoteles in den Didaskalien das Urkundenmaterial der dionysischen Agone Athens herausgab, dann hätte er doch eine sehr glaubwürdige Grundlage gehabt, und diese gerade spricht ihm Plutsrch ah. Man muss also schliessen, vor Hippias gah es überhaupt keine Olympionikenliste. Das wird weniger auffallend, wenn wir entsprechende Zustände in Delphi beobachten. Die gymnischen und hippischen Agone der Pythien sind in ihrer späteren Form 582 gestiftet, also in einer Zeit, wo die regelmässige Aufzeichnung der Sieger viel selbstverständlicher erscheint als rund 200 Jahre früher, und doch hat man in Delphi bis etws 340 v. Chr. keine Siegerliste gehabt. Das delphische von Homolle mit gläuzendem Scharfsinn hehandelte Ehrendecret für Kallisthenes und Aristoteles\*) lässt meines Erachtens darüber keinen Zweifel. werden belobt und bekränzt, weil sie συνέταξαν πίνακα των άπὸ Γυλίδα νενικηκότων τὰ Πύθια καὶ τῶν ἐξ ἀρχῆς τὸν

Er ist nach eigener Angabe bei Plat, Hipp. mai. 282 Ε πολὸ ναεόταρος als Protagoras, dessen ἀμμή Apollodor in das Jahr 444/3 setat, vgl. Jacoby, Apollodors Chronik 266 ff.

<sup>2)</sup> BCH XXII 260 - Dittenberger SIG 3 915.

άγοῦνα κατασκευσσάντων") uad man beschliesst ἀναθείναι ἐὰ τοῦ πίσκα τοὺς ταμίας ἐν τοῦ ἰεροῷ μεταγγραμμένον εἰς στήλεγν"). Nach dem Worthaut des Decrets muss man annehmen, dass die Geehrten etwas leisteten, was bisher den Delphiern ſchlite, eben die Zusammenstellung der Sieger zu einer Liste. Freiüch erfahren wir aus Hesychios, dass schon vor Aristoteles der Sikyonier Mensichmos eine solche Liste sueigestellt hatte, her die Wendung, mit der sie erwähnt wird, zeigt, dass sie den Delphiern nicht genügt hatte"). Zu beschten ist, dass in Aristoteles" und Kallistheners Schrift eine shahiche Verbindung von Siegeriste und Festgeschichte bergestellt zu sein scheint, wie wir sie in Africanus' Stadionikenliste haben.

Die späte Entstehung der Olympionikenliste wird ferner bestätigt durch das Verhalten der Historiker des 5. Jahrhunderts, vor Allem des Thukydides. Wenn dieser sich im Ansang des zweiten Buchs (II 2) bemült, den Beginn des peloponnesischen Krieges mit aller erreichbaren Genauigkeit festzulegen, so datirt er nach der Herapriesterin von Argos, nach den Ephoren in Sparta, und nach dem athenischen Archon, die Olympiaden benutzt er nicht. Ja noch mehr, er kennt in den Fällen, wo er Olympia betreffende Ereignisse berührt und deren Zeit durch einen Sieger genauer zu bestimmen sucht, weder eine Zählung der Olympiaden noch den Stadionläuser als Eponym. V 49 heisst es 'Ολύμπια δ' έγένετο του θέρους τοίτου, οίς Άνδροσθένης Αρχάς παγκράτιον τὸ πρώτον ένίχα (Ol. 90 = 420 v. Chr.), und noch kürzer drückt er sich III 8 aus την δὲ 'Ολυμπιὰς τη Δωριεύς 'Ρόδιος τὸ δεύτερον έγίχα (Ol. 83 = 428). Dass auch Dorieus ein Pankratiast, kein Stadionläufer war, wissen wir aus Paus, VI 7, 19, Thukydides gieht über die Kampfart, in der Dorieus siegle, gar nichts an. Hätte es damals Olympionikenlisten gegeben, in denen der Stadionläufer als

<sup>1)</sup> Die Erganzungen sind in silem wesentlichen sicher,

Der Wortlaut des Schlusses ist nicht sicher, sber Homolies Erginzung von ne .....ον τα μεταγεγραμμένον doch schr wahrscheinlich, vgl. SiG <sup>2</sup> 608.

<sup>3)</sup> Hesychios fügt im Katalog der Aristotelischen Schriften dem Titel In Doverhaus fishlov ä die Notit bei ör öf Méwazguor briunger. Das kann nur bedeuten, dass die Beiphier nicht Menaichmos', sondern Aristoteles' Werk officielli annabmen.

<sup>4)</sup> Vgt. G. H. Förster, Die olympischen Sieger (Programm des Gymnssiums zu Zwickau, 1891) S. 19 Nr. 258.

Eponym aufgeführt war, so wäre es doch geradezu unsinnig gewesen, wenn Thukydides ein beliebiges anderes Kampfspiel zur Bezeichnung herausgegriffen hätte. Vermuthlich galt ihm und seinen Lesern ein Sieg im Pankration für besonders ehrenvoll und von der später kanonischen Geltung des Stadionlaufa als altesten Kampfapiels wusste er noch nichts. Auch bei Pindar hat der Stadionläufer nicht etwa einen besonderen Nimbus, das einzige Mal, wo der Dichter einen olympischen Stadioniken feiert, O. XIII. hat der Besungene zugleich im Fünfkampf gesiegt, und diesen Agon slellt Pindar voran (30 f.). Die Thukydideische Manier, das Pankration zum eponymen Agon zu machen, kehrt merkwürdiger Weise wieder in der ältesten Steinurkunde, die nach Olympiaden datirt ist, einer Inschrift aus Magnesia am Maiander'). Hier wird der erste verunglückte Versuch der Magneten, einen grossen panhellenischen Agon für ihre Artemis Leukophryene zu stiften, datirt pach dem magnesischen Jahresbeamten, dem sthenischen Archon. dem Kitharoedensieger in Delphi vom Jahre vorher und dem Pankrationaieger in Olympia vom folgenden Jahr: Z. 14 'Ολύμπια δέ τῷ ὑστέρω ἔτει τὴν έκατοστὴν καὶ τετταρακοστὴν Όλυμπιάδα (220 v. Chr.) νικώντος [ανδρών π]αγκράτιον Αγησιδάμου Μεσonviou.

Also selbst damals ist die Vorherrschaft des Stadions noch nicht unbestritten, das Pankration wird zur Benennung vorgezogen, obwohl es nach der officiellen Tradition einer der jüngsten Agone ist.

Von grosser Wichtigkeit für die Eatstehungszeit der Liste ist sodnan die Behandlung, welche die beiden aur vorübergehend gepflegten Agone, Apene und Külpe, erfahren habeu. Beide Agone sind in gaaz historischer Zeit gestiffet, der eine 500, der andere 400, und sis eind zusammen abgeschaft 444, aber ihre Sieger haben nie in den Olympionikenlisten gestanden. Bezeugt ist das zusatchst durch das Scholion zu Pind. O. VI inser. diragoo de xiy xod-oxty Volugiendde sixtones?). Ware der Agon in den Listen ver-



Kern, Inschriften von Magnesia Nr. 16 — Dittenberger SIG<sup>2</sup> 256. Auf die Uebereinstimmung mit Thukydides hat hereits Erich Preuner, Ein delphisches Weihgeschenk S. 50 Anna. 26, hingewiesen.

Wenn der Apenesieg des Psanmis schol. Pind. O. V inser. doch datirt ist, so beruht des auf einer Combination, und zwar einer falschen. Aus V. 7 achloss man, dass Psaumis mit Viergespann, Maulthiergespann und Rennpferd

zeichnet gewesen, so hätte jeder, der die Frage nach der Datirung des Gedichtes aufwarf, sie auch durch einen Blick in die Liaten lösen können. Noch ausdrücklicher bezengt dasselbe von der xálnt. Paus, VI 9, 2 μετά δὲ τὴν εἰκόνα τοῦ ἀνδρὸς ὅν Ἡλεῖοί φασιν ού γραφήναι μετά των άλλων, ότι έπὶ χάλπης άνηγορεύθη δρόμω xxέ. Woher die erhaltenen Nachrichten über απήνη und xálara atammen, lehren ebenfalla die Pindarscholien'). Polemon von llion hatte, wohl in seinen HALOXC', festgestellt, von wann bis wann diese Agone, für die man sich schon Pindars wegen in hellenistischer Zeit interessiren mochte, bestanden hatten, und aus Paus, V 9 ergiebt sich, dass der grnloxonac das Decret aufgestöbert hatte, durch das die Eleer in der 84. Olympiade (444) bestimmten μήτε κάλπης του λοιπού μήτε άπήνης έσεσθαι δρόuov. Also ermitteln liess sich im 2. Jahrhundert noch allerlei über diese Agone, aber die Sieger der einzelnen Olympiaden hat auch Polemon nicht festgeatellt2) - weil sie in Hippiaa' Liste nicht standen und es für die ältere Zeit officielle Listen der Eleer nicht gab. Dies Resultat wird zur Gewissheit, wenn man unser Obriges Litterarisches Material durchmustert. Iulius Africanus sagt weder über die Einsetzung noch über die Abschaffung beider Spiele ein Wort, der athenische Stein lässt sie ebenfalls aus, und in dem Bruchstück der Olympionikenliste aus Oxyrhynchos, das uns gerade für die Olympiaden 73-78 und 81-83 die Sieger aller Agone mittheilt, fehlen sie auch. Wie sollten die Eleer darauf verfallen, gerade diese beiden Kampfspiele, die doch, so lange sie geübt wurden, genau so hoch iu Ehren atanden wie alle andern 3), aus ihren Listen auszuschliessen? Ahnten sie vielleicht schon im Jahre 480, dass sie diese Agone 444 wieder abschaffen würden? Dagegen ist es sehr wohl begreiflich, dass Hippias, als er um 400 die Siegerliste zusammenstellte, ein paar seit etwa 40 Jahren

in derselben Olympiade gesiegt habe, und da Oi. 82 (452) wirklich ein Viergespannsieg in den Listen verzeichnet war (vgl. die Siegerliste von Oxyrhyachos, am bequemsten jetzt in dieser Zeitsehr. XXXV Beilage zu S. 141), setzte man auch den Sieg mit dem Maulthiergespann in dieselbe Olympiade.

<sup>1)</sup> Zu O, V inscr.

Nur die ersten Sieger in beiden Spielen kannte man, wohl aus ihren Weingeschenken.

<sup>3)</sup> ich hrauche nur an die vollen Tone der Bewunderung im Eingang von Pindars 6 tem olympischen Gedicht zu erinnern. Auch die Darstellung der dinign auf aiellischen Münzen dieser Zeit zeigt, wie hoch man sie schätzte.

ausser Gebrauch gekommene Agone übersah oder selbst absichtlich fortliess.

Endlich folgt die späte Construction der Listen aus der Fiction der sogenannten Anolympiaden. Pausanias erzählt VI 22, 2, die Pisaten hätten in der 8. Olympiade mit Hulfe des Pheidon von Argos und in der 34, unter ihrem Könige Pantaleon die Leitung der Spiele an sich gerissen, und fährt dann fort; ταύτας τὰς ολυμπιάδας καὶ ἐπ' αὐταῖς τὴν τετάρτην τε καὶ ἐκατρατήν, τεθείσαν δὲ ὑπὸ 'Αρκάδων, ἀνολυμπιάδας οἱ 'Ηλείοι καλοΐντες οὐ σφᾶς ἐν καταλόγω τῶν όλυμπιάδων γράφουσιν. Dass die Eleer das von Pheidon geleitete Fest nicht gerechnet hatten (ov μην τούς γε Ήλείους αναγράψαι την θέσιν ταύτην), erzählt bereits Ephoros bei Strabo VIII 358. Dies hat aher nicht gehindert, dass wir den Stadionsieger der 8, und 34, so gut wie den der 104. Olympiade in der Siegerliste bei Iulius Africanus verzeichnet finden'). Wie ist das möglich, wenn die Siegerliste auf den Aufzeichnungen der Eleer beruht? Wenn die von Pheidon und Pantaleon geleiteten Feste in den Augen der Eleer keine Olympiaden waren, so konnten sie doch erst das auf Pheidon folgende Fest als 8. Olympiade zählen, oder wenn man die Zählung für etwas nachträglich Hinzugekommenes halten will, so konnte in

<sup>1)</sup> In dieser Zeitschr. XXXVI 72 ff.

Dass diese Autoritäten nur für ganz unwesentliche Kleinigkeiten, etwa orthographischer Art herangezogen werden, vermag ich nicht zu glauben.

<sup>3)</sup> Den Sieger von Ol, 104 giebt auch Diodor XV 78 an.

ihrer Anagraphe zu jenen Jahren nur vermerkt sein, was die didaskalischen Inschriften Athens für das zweite Jahrhundert so oft angeben (CIA II 975), ênî rov delva oux êyévero. Hatten vielleicht Pheidon und Pantaleon besondere Urkunden über die von ihnen geleiteten Feste in Olympia deponirt, die von den Eleern zwar ignorirt, aber doch pietätvoll aufgehohen wurden, so dass spätere Gelehrte sie nur abzuschreiben und in die Eleerliste einzuschieben brauchten? Es scheint mir evident, dass Hippias, als er die Olympionikenliste aufstellte, von Anolympiaden noch gar nichts wusste. Erst als im Jahre 364 Pisaten und Arkader das Fest abbielten und die angreifenden Eleer mit blutigen Kopfen heimschickten, haben die Eleer das Fest für ungültig erklärt und sich nach früheren Vorkommnissen der Art umgesehen. Da war denn freilich Pheidons Usurpation leicht hei Herodot zu finden, dem sie als eine arge Ruchlosigkeit gilt'); woher die Angabe über den Pisatenkonig Pantaleon stammt, lässt sich nicht mehr sagen. Mochten nun die Eleer auch jene illegitimen Feste für Anolympiaden erklären, die Sieger der 8. und 34. Olympiade stauden einmal in Hippias' Liste, deren Brauchbarkeit für die Datirung sehr bald nach ihrem Erscheinen von den Historikern anerkannt wurde '). and den Sieger der 104. Olympiade liessen sich die Zeitgenossen auch nicht rauben, eben weil die Olympionikenliste ein so werthvolles Hülfsmittel zur Zeithestimmung geworden war. Die Eleer hätten freilich noch viel mehr Anolympiaden statuiren können, wenn sie der Ansicht jener Forscher gefolgt wären, die wie Strabon VIII 355 die Spiele von der 27. Olympiade bis zum Schluss des zweiten messenischen Krieges von den Pisaten geleitet sein liessen\*).

Also die verschiedensten Faktoren, die falsche Angabe in der Geschichte der Spiele, die Anslogie der Pythien, das Verhalten des Thukydides, die Überlieferung von Apene und Kalpe, die Notizen der Oxyrhyachos-Liste, die Sieger der Anolympiaden vereinigen sich zu einer glänzenden Rechlferligung des Plutarchischen Urtheils über die Entstehung der Olympionikenliste. Wenn man dem einen

Her. VI 127 Φείδωνος... ΄ βρίσαντος μέγωτα δή Ἑλλήνων ἀπάντων, δς εξαναστήσας τοὺς Ἡλείων ἀγωνοθέτας αὐτὸς τὸν ἐν Ὀλυμπίη ἀγώνα εθηκε.

<sup>2)</sup> Zuerst benutzt het sie Philistos nach Steph. Byz. s. v. Δύμη.

Julius Africanus bestimmt die Zeit der pisalischen Leitung auf die Olympiaden 28, 30-52.

Historiker nicht hat glauben wollen, wenn man vielleicht jede einzelnen der übrigen Zeugen als nicht vollwerthig in einer so wichtigen Sach bemängeln konnet, ihrer Gesammtheit kann man m. E. den Glauben unmöglich versagen — die olympische Siegerliste ist die Construction eines elischen Sophisten aus dem Ende des 5. Jahrbunderts.

Es entsteht nun die doppelte Frage, welche Busteine stander lippias zur Ausführung seines Werkes zur Verfügung, und wie wird er sie verwerthet haben? So wenig eine sichere Autwort hierauf möglich ist, so muss man doch versuchen, sich eine usgeführe Vorstellung vom Material und Methode zu machen.

Dass es vor Hippias kein geschlossenes, vollständiges Urkundenmaterial in Olympis gab, hahen wir gesehen, immerhin mochten aber schon in früherer Zeit einzelne Hellanodiken auf den verstadigen Gedanken gekommen sein, die Sieger in den von ihnen geleiteten Spielen aufzuzeichnen. Beweisen lässt sich das freilich in keinem Einzelfalle; denn die heiden Manner, von denen Pausanias solche Aufzeichnungen erwähnt, sind kaum, wie man früher meist annahm"), älter als Hippias, sondern gehören aller Wahrscheinlichkeit nach erst in hellenistische Zeit. Für Paraballon, den Vater des Lastrateidas, ergieht sich ein später Ansatz \*) ziemlich sicher aus Pausanias' Worten VI 6. 3 unelinero de xal éc roic Enessa φιλοτιμίαν, των νικησάντων 'Ολυμπίασι τὰ ὀνόματα άναγράψας έντω γυμνασίω τω έν 'Ολυμπία. Das Gymnasion in Olympia, das Pausanias sah, ist erst in hellenistischer Zeit gebaut worden, von einem alteren Bau derselhen Bestimmung sind keinerlei Reste gefunden worden, also ist auch Paraballon nicht älter anzusetzen als das einzige bekannte Gymnasion. Aehnlich steht es mit dem Eleer Euanoridas, dessen Aufzeichnungen als Hellanodike Pausaniss VI 8, 1 mit deutlichem Hinblick auf die Thätigkeit des Parahallon erwähnt yevouevog de Ellavoding Eypathe xal ovτος τὰ ὀνόματα ἐν 'Ολυμπία τῶν νενικηκότων. Ihn hat bereits C. Müller (Fr. H. Gr. IV S. 407) sehr ansprechend mit einem angesehenen Eleer dieses Namens gleichgesetzt, der nach Pol. V 94 im Jahre 218 v. Chr. von den Achseern gefangen genommen wurde, und Dittenberger hat seinen Namen auf einer fragmentirten

<sup>1)</sup> So noch Mahaffy S. 171.

Hyde de Olympionicarum statois S. 36 will ibn der benachbarten Statuen wegen an das Ende des 5. oder den Anfang des 4. Jahrh. setzen.

Basis (Inschr. von Ol. 299) mit Wahrscheinlichkeit ergänzt¹). Anscheinend haben heide Männer eine μεχαγραφή der damaligen officiellen elischen Siegerliste in Stein oder Ετχ vorgenommen.

Elwas mehr Stoff als etwaige Aufzeichaungen vereinzelter Hellanodiken wird dem Hippias die Fülle der Weihgeschenke geboten haben, die er in der Altis sah. Wie hoch dies Material hinsufreicht, wissen wir freilich nicht, Siegerstatuen, deren Aufschriften und gegensetigte Lage für die chronologische Folge mancherlei lehrten, hat es ja erst seit der zweiten läßte des 6. Jahrhunderts gegeben?, aber im Heraion mochten allere Anatheme anderer Form vorbanden sein. Zu beschten bleiht dabei aher, dass gerade die ältesten Weibinschriften sehr wortkarg sind, fehlt doch auf den Statuenhauen oft sogar der Agon, in welchem der Siegerrungen war?), Listen aller vom Sieger gewonnenen Kränze wurden ner ganz ussanhamweise beigfügt (Paux. VI 1.3, 2 und laschr. v. Ol. 153) und genaue Datirungen kommen nicht vor dem 1. Jahrhundert v. Chr. vv. (flaschr. v. Ol. 225, 530).

Ungleich wichtiger aber als das Material, das Olympia selbat bot, konnte für Ilippias' Werk die ausserelische Tradition werden. Erstens wurde in den grossen Familien, deren Mitglieder viele Generationen hindurch an den olympiachen Spielen theilgenommen natten, mit eifersüchtiger Sorgfalt die Erinaerung an jeden agosistischen Erfolg gebütet, wie wir besonders aus Pindars Gedichten für aiginetische Sieger erkennen. Ferner waren aber auch die Südde wegen der jedem Olympiosiken zustehenden Ehrenrechte geradena gezwungen, Buch über die Siege ihrer Mitbürger zu führen. Wens im Athen nach Solons Gesets (Plut. Sol. 23) dem Olympiosiken zuhen hinden hich Charles gezahlt wurden, wenn ihm nach Cla 1 87) auch die Speisung im Prytaneion auf Lebenszeit zukam, somussten beide Auszeichaungen doch von Antawegen verzeichnet werden. Staatliche Listen der Sieger in den grossen Festspielen

<sup>1)</sup> So such Hyde S. 38 Nr. 73.

<sup>3)</sup> S. die Beispiele bei Dittenberger-Purgold Inschr. von Ol. S. 238.

<sup>4)</sup> Vgl. R. Schoell in dieser Zeitschr. VI (1872) 37 ff.

sind für Keos ja schon durch Bakchylides hezeugt, der II 10 seisen Landamann Argeios zuruft, er sei der 70, keische Sieger an Indnoss. Die Aufzeichnung dieser Liste auf Stein, deren Beste Pridit (de Cei insulae rebus 160) veroffentlicht hat, ist natürlich erst später erfolgt?).

Also Material der verschiedensten Art stand gegen Ende der 5. Jahrhunderts gewiss für eine Reconstruction der Siegerliste zur Verfügung und wenigstens für die letzten 100 Jahre wird dies Material einen durchaus soliden Bau ermöglicht haben, aber an die Sisyphosarheit, die Siegerliste und Geschichte der Spiele von Aubeginn herzustellen, konnte sich doch nur ein Mann von dem Selhstvertrauen und der Scrupellosigkeit des Hippias wagen. In den heiden platonischen Dialogen, die seinen Namen tragen 1). besitzen wir eine hochst lehendige Schilderung des Mannes, der Alles versucht und Alles versteht. Als politischer Gesandter seiner Vaterstadt und als Wanderredner durchzieht er die ganze griechische Welt, selbst die kleinsten sicilischen Nester werden von ihm gehrandschatzt (Hipp. mai. 282 E), er ist im Stande, Alles, was er am Leihe trägt, bis zum geschnittenen Siegelring selbst zu verfertigen (Hipp, min, 368 B), Poesie und Prosa, Astronomie, Geometrie, Dialektik, Grammatik und Musik beherrscht er gleichmässig, und von seinem wunderharen Gedächtniss unterstützt ist er völlig in der Geschichte der Heroen und Menschen, der Geschlechter und Städtegründungen zu Hause. In dies letzte Gebiet seines Wissens, das die Spartager besonders schätzen (Hipp, mai, 285 D). die agracología, gehort auch die Geschichte der olympischen Spiele und die Liste ihrer Sieger. Ausgehreitete Kenntniss der verschiedensten Materials und gewandte Benutzung desselben dürfen wir bei dem πολυμαθής sicher voraussetzen, aber hingebende Sorgfalt und kritische Strenge, kurz wahrhaft wissenschaftlichen Sinn kann man ihm gewiss nicht zutrauen. So mochte er für die letzten 100-150 Jahre eine leidlich genaue Liste herstellen, aber in der früheren Zeit musste die reine Construction einen ebenso weiten Raum einnehmen wie in den Königslisten der Genealoges.

Die verführerische Annshme, dass CIA II 978 der Rest einer ähnlichen Stilschen Liste sei, lässt sich leider nicht halten, vgt. Dittenberger zu SIG<sup>3</sup> 669 n. 12.

Die Echtheitsfrage kann hier unbeschtet bleiben, denn auch der verdächtige 'Innins unitar ist ja sicherlich alt,

Wie er dahei vorging, konnen wir im Einzelnen natürlich nicht mehr erkennen, aber einige Punkte lassen sich doch vielleicht aufklären, so die besonders wichtige Frage, wie Hippias zu dem Datum der ersten Olympiade (776 v. Chr.) gelangte. Beloch (Griech. Gesch, J 10 Anm, 2) hat die Vermutbung geäussert, eine Reorganisation des Festes im Jahre 480 habe den Ausgangspunkt gebildet. die Vermehrung der Hellanodiken auf 2 sei 25 Olympiaden (ein Jahrhundert) früher angesetzt und dies Datum als 50. Olympiade betrachtet worden; aber wenn jene Reorganisation, die doch von geringer Bedeutung war, wirklich den Augelpunkt der Chronologie des Hippias ausmachte, hätte er ihr gewiss eine rundere Olympiadenzahl gegehen als 75'). Viel näher liegt es, das Datum durch Genealogie ermittelt zu denken. Für Iphitos, den Eleerkonig, der die erste Olympiade feierte, versagte die Genealogie freilich. Pausanias bemerkt ausdrücklich V 4, 5, Iphitos gehöre zwar zu Oxylos' Geschlecht, aber dessen Nachkommen seien keine Könige gewesen?). So musste Iphitos' Zeit auf andere Weise ermittelt werden, und das geschah dann wohl mit Hülfe des berühmten Diskos des Iphitos, der die Bestimmungen üher die Exercipla und als Garanten den Namen des Lykurg enthielt\*). Die Echtheit dieses Diskos, den noch Pausanias im Heraion sah, hat Aristoteles bekanntlich geglauht und die Zeit des Lykurg danach bestimmt. Der Synchronismus des Iphitos mit Lykurg ist auch für die späteren Historiker und Chronographen ein Dogma, an dem sie nicht zu rütteln wagen, so unbequem es ihnen auch ist'). Da ihnen auch die erste gezählte Olympiade 776 ein unantasthares Datum war, suchten sie ihre ahweichenden Ansätze des Gesetzgehers Lykurg durch verschiedene Ausflüchte zu ermöglichen. Timaios b) nahm zwei Lykurge

Von einer Reorganisation des Festes im Jahr 480 ist mir überhanpt nichts bekannt, Paus. V 9, 3 verlegt die Neuordnung in die 77. Ol. — 472 v. Chr.

<sup>2)</sup> Deshalh kann ich Mahafiya Vermuthung S. 177, die Berechnung der Generation des Iphitos habe zu dem Ansatz der ersten Otympiade geführt, nicht zustümmen.

<sup>3)</sup> Paus. V 20, 1, Pint. Lyk. 1. Dass dieser Diskos von Aristoteles zuerst bennitt worden sel, wie Eduard Meyer Forschungen I 240 f. hehauptet, geht aus Pintarche Worten m. E. nicht hervor.

Vgl. die vortrefflichen Auseinandersetzungen bei Jacoby, Apollodors Gronik 122 ff.

<sup>5)</sup> Bei Pint. Lyk. 1. Ihm schloss sich, wie Jacoby zeigt, auch Apollo-dor an.

an, von denen der jungere Iphitos' Zeitgenosse war, und konnte so Inhitos in der 1. Olympiade belassen, andere hielten an dem Synchronismus des Gesetzgebers mit Iphitos fest, schoben aber zwischen die von diesem geseierte Olympiade und iene erste, in der Koroibos siegte, eine Anzahl nicht gezählter Olympiaden ein, Kallimachos 13, Polyhios und Aristodemos von Elis 27'). Die ganzen Schwierigkeiten entstanden also, sobald einerseits Iphitos und die erste Olympiade, andererseits Lykurgs Platz in der spartanisches Königsliste feste Geltung gewonnen hatten, das war aher im 5. Jahrhundert bei beiden Factoren keineswegs der Fall. Pindar weiss bekanntlich weder von Iphitos etwas noch von einer Unterbrechung der Spiele und ihrer Neugrandung in historischer Zeit, was die Scholiasten so befremdet, dass sie wenigstens Ol. III 11 (20) eine Anspielung auf Iphitos herauszufinden suchen. Lykurgs Genealogie und Zeithestimmung vollends schwankt bis ins 4. Jahrhundert durchaus"). Für Simonides") ist er nicht Sohn, sonders Bruder des Eunomos und Sohn des Prytanis, Herodot I 65 macht ihn zum Oheim des Lahotas, also zum Sohne des Agis, Xesophon setzt ihu in die Zeit der Herakliden (pol. Lac. 10, 8), Aristoteles dagegegen trägt kein Bedenken, ihn 776 anzusetzen. Fest wurde Lykurgs Zeitbestimmung erst, als Ephoros seine Construction der ältesten spartanischen Geschichte zum Mittelpunkt seiner ganzes Darstellung der griechischen Vorzeit mechte\*). Da wir nun wissen, dass Hippias gerade die Lakedaimonier durch seine Kenntnisse is der ältesten Geschichte und Genealogie erfreute\*) und ihnen zu Liebe vornehmlich solche Studien trieb, so scheint mir die Annahme nicht zu kühn, dass für ihn ein Ansatz des Lykurgos des Anhalt zur Bestimmung des sonst undstirbaren Inhitos und damit der ersten Olympisde war. Wie er zu seinem Ansatz des Lykurg gekommen ist, können wir natürlich nicht ahnen, weil er damit

<sup>1)</sup> Eus. chron. I 194.

<sup>2)</sup> Vgl. Eduard Meyer, Forschungen zur alten Geschichte I 223 ff.

<sup>3)</sup> Plut. Lyk. 1.

<sup>4)</sup> Vgl. E. Schwartz, Abh. d. Gött. Ges. der Wiss. Bd. 40 (1895) S. 69.

<sup>5)</sup> Plat. Hipp. mai. 285 D. παρὶ τῶν γονῶν, α' Σῶνροπες, τῶν τὰ γροῦν καὶ τῶν ἀνθροῖπου, καὶ τῶν κατοκίστων, ὡς τὰ ἀγραῖων ἐπείοῦς ανα καὶ πόλια, και ανελιβόξενα πόρες τὰς ἀρχαιοκόριας ἔξουσε ἀκρώσται ἀνατό ἔγους δὶ αὐτοῦς ἀγράγμασ μει ἐπραμαθηπέναι το καὶ ἀρμάνα καὶ καὶ ται τὰ τα τὰ το κοιοῦνα.

bei den Späteren kein Glück gemacht hat, während die auf jenem aufgebaute Datirung des Iphitos zum Ecksteiu der griechischen Chronologie wurde,

Aus der genauen Bekanntschaft des Hippias mit der spartanischen Geschichte erklärt sich auch eine Eigenthümlichkeit der Liste, die meist als stärkstes Kriterium ihrer Glauhwürdigkeit auch in den altesten Theilen angesehen wird: wahrend unter den Siegern der ersten 11 Olympiaden nicht weniger als 7 Messenier vorkommen, verschwinden sie vollständig aus ihr his zur Wiederherstellung Messeniens durch Epameinondas 1). Gerade 20 Jahre nach dem letzten messenischen Sieger tritt der erste apartanische in der Liste auf (Ol, 16 - 716), zwischen heide Daten legte der Redactor der Liste also, wie Beloch mit Recht hervorheht\*), den 20 jährigen Krieg, der Messenien vernichtete und Sparta in die Höhe hrachte. Unleugbar hat Hippias einen gewissen historischen Tact in der Anordnung der Siegernamen bewiesen, zunächst kommen nur Eleer und Messenier vor, dann andere Peloponnesier, hierauf Megarer und Athener, Ol. 23 der erste Kleinasiate, Ol. 27 der erste Westgrieche; so ähnlich muss aich die allmähliche Entwickelung der olympischen Spiele von localer zu panhellenischer Geltung ja wirklich vollzogen hahen,

Die einzelnen Agone lasst er dann entstanden sein, wann er sie zuerst nachweisen zu können glaubte, und zwar die gymnischen in der Reihenfolge, in der sie zu seiner Zeit abgehalten wurden?Auf die verschiedenen Laufspiele lässt er zuerst die gymnischen Spiele der Manner, dann die der Knaben folgen und der einzige Mannersgon, der in historisch heller Zeit (Ol. 65 — 520) hinzugstreten ist, der Waffenlauf der Manner, hildet den Schluss aller gymnischen Kampfe. Die hippischen Agone konnte er freilich nicht his unter die Knabenagone hinahrücken, er setzt — wie wir sahen irrhtünnlich — das Viergepann in die 25., das Rennpferd in die 33. Olympiade. Dass gegen Ende des 5. Jahrhunderts, zur Zeit als die Olympionikenliste entstand, die von Phlegon und der Onyrhynchesite bezeutge Keitenfolge der Spiele thatschlich galt,

<sup>1)</sup> Paus. VI 2, 10.

<sup>2)</sup> Griech, Gesch, I 284 Anm. 2.

Auf die einzige Durchbrechung dieses Princips durch das πένταθλον παίδων gehe ich unten noch ein.

halte ich mit Robert'), wenn auch aus etwas anderen Gründen, für so gut wie sicher').

Dass Hippias' Liste von der bei Iulius Africanus erhaltenen vielfach abwich, ist selbstverständlich, viele Generationen von Gelehrten, vor Allen Aristoteles, Timaios, Eratosthenes hatten daran gearbeitet, bis sie ihre für die Folgezeit maassgebende Gestalt gewann, und wir sehen is noch an den Bruchstücken aus Oxyrhynchos, wie zahlreiche Punkte einst strittig waren. Aber diese Thatigkeit der Nachfolger ist doch pur ein Ausflicken; mit dem Respect. den das Alterthum für jede zusammenfassende Leistung hat, selbst wenn sie schlecht ist 1), lässt man die Mauern alehen und erseigt nur brüchige Steine durch neues Material. Einen solchen Flicken glaube ich noch aufzeigen zu können. Zwischen dem Knabenringkampf (Ol. 37) und dem Knabenfaustkampf (Ol. 41) finden wir das Pentathion der Kasben mit dem Zusatz zai ryweigarro rore uoνον, ένίκα δ' Εὐτελίδας Λάκων'). Es ware in hohem Masse auffallend, wenn Hippias, der die beiden viele Jahre lang bestehenden Agone Apene und Kalpe völlig ignorirte, einen nur einmal geübten Agon berücksichtigt hätte; ich möchte deshalb glauben, dass diese Notiz von einem Späteren nachgetragen ist, der sie aus dem Epigramm der Bildsäule des Eutelidas erschlossen hatte. Pausanias sagt von ihm Paus, VI 15, 8 Σπαρτιάτη δὲ Εὐτελίδα γεγόνασιν έν παισί νίκαι δύο έπὶ τῆς ὀγδόης καὶ τριακοστῆς ὀλυμπιάδος πάλης, ή δὲ έτέρα πεντάθλου, πρώτον γάρ δη τότε οί παϊδες καὶ υστατον πενταθλήσοντες έσεκλήθησαν έστι δὲ ή τε είχων άργαία του Εύτελίδα και τὰ έπι τω βάθοω γράμματα άμυδρά ὑπὸ τοῦ χρόνου. Ein altes, wenn auch gewiss nicht 628 verfertigtes, Bild des Eutelidas war also da, und Hippias hatte den Sieg im Knabenringkampf in die 38. Olympiade gesetzt; dass Eutelidas aber in derselben Olympiade, als Knabe, auch im Pentathlon gesiegt hatte, kann sehr wohl irrige Inter-

<sup>1)</sup> In dieser Zeitschr. XXXV 147 ff.

<sup>2)</sup> Der Widerspruch von Lipsius Ber, der sächs, Ges, der Wiss, Bd. 52 (1900) S. 16 ff. und Mie Philol. Lx (1901) S. 16 ff. gegen Roberts Erklirung der Xenophonstelle Hell. Vil 4, 29 scheint freillen auch mir begründet, man wird im IV. Jahrhundert zeitweise eine sndere Reihenfolge angewandt baben.

<sup>3)</sup> Vgl. die feinen Bemerkungen von E. Schwartz, Abh. der Gött. Ges. der Wiss, Bd. 40 S, 69.

<sup>4)</sup> Dasselbe berichten Paus. V 9, 1; VI 15, 8, Philostr. Gymn. p. 22 P.

pretation der alterthümlich knappen Inschrift sein. So scheint mir die ganze Nachricht von dem ein einziges Mal probirten Knabenfunfkampf sehr verdächtig, mag sie nun von Hippias oder einem späteren Gelehrten aufgebracht sein.

Ausübrischer als mir selbst lieb ist, bis ich auf Material und Methode der Olympionikenliste des Hippias einegeangen, denn ich fühle sehr wohl, dass meise positiren Ausührungen hierüber der zwingenden Beweiskraft vielfach entbehren. Bessere Kenner der griechischene Chronographie werden bestimmtere Vorstellungen davon geben können, mir kam es nur darauf an, die Möglichkeit der Construction durch den Sophisten des 5. Jahrhunderts darzuthun. Das eigentliche Ziel dieser Arbeit ist der Nachweis, dass es bis sum Ende des 5. Jahrhunderts keine zusammenhängende Siegeriiste und keine Geschichte der olympischen Spiele gegeben hat, und dasse wir deshalb das Datum: ,776 die erste Olympiade genau so zu beurtheilen haben wie die berühmte Jahreszahl: ,1008 Kodros stirbt fürs Vaterlandt.

Basel.

ALFRED KOERTE.

## DER HISTORISCHE KERN DES III. MAKKABAEERBUCHES.

Das sogenannte dritte Makkabaerbuch gilt mit Recht ziemich allgemein als das am tiefsten stehende Erzeugniss der bellenistischjüdischen Litteratur. Es giebt kaum noch Gelehrte, die geseigt sind, an eine von Ptolemaios Philopator ausgehende Verfolgung der ägyptischen Juden zu glauben). Schürer? meint, die bei Josephus g. Apion II 51—56 in kurzem Auszug mitgetheilte Legesde von einer durch Ptolemaios Physkon beabsichtigten Versichtung der Alternörfnischen Judenschaft scheine die einzige Basis für die Dichtung des Verfaszers gebildet zu haben. Die Physkonlegende sei für die altere Fassung zu halten, da in ihr Alles noch viel einfacher und psychologisch begreiflicher zugeht. Dieses Urtheil wird

2) Geschichte des jüdischen Volkes III 365.

<sup>1)</sup> Abrahams, Jewish Qusterly Review IX 39-58 und Büchler, Tobisden und Oniaden, S. 172ff, werden mit ihren Rettungsversuchen schwerlich Erfolg bahen. Sie bemüben sich nachzuweisen, dass in III. Makk, gote Quellen verarheitet seien und dass thatsächlich Philopator einen Anschlag gegen die Juden des Faijum geplant habe. Den Grundpfeller des ganzen Hypothesengehäudes bildet Abrahams Erklärung von III. Makk, 7, 20, wo es heisst die re yrs nal Jalasons nal noranov seien die Juden heimgekehrt. Es liegt auf der Hand, dass sich der Verfasser bei dem Ausdruck "über Land and Meer' garnichts besonderes gedacht hat. Ahrahams behanntet aher, noter der Jalagen sel der Moerls-See zu verstehen, und Buchler stimmt ihm zn; leider erbringt keiner von heiden den Beweis, dass man diese künstliche Mung als Buchler kommt ferner in die unungenehme Lage, alle die Stellen, welche deutlich zelgen, dass man sich alle Juden des genzen Landes, nicht bloss die des Fajjum, nach Alexandrels zusammengeschleppt zu denken hat, für spätere Einschübe in die gnte alte Quelle erklaren zu müssen. Am merkwürdigsten ist seln Einfall, die in c. 3, 8 genannte moles sei nicht Alexandrein, sondern eine andere, wahrscheinlich Arsinoë-Krokodilopolis, losephus weiss garalchts höses von Philopator 28 herichten, sondern sagt ansdrücklich, dass die Felndschaft gegen die Inden erst hegann, als die Alexandriner aus Makedonen und Griechen zu Aegyptern degenerirt waren, g. Ap. II 69. Das kam aber erst unter Euergetes II.

man als communis opinio bezeichnen dürfen, und es ist zweifelsohne richtig. Einer der Hauptunterschiede zwischen den beiden Legenden liegt darin, dass im III. Makk, ein Religionsconslict zwischen den glaubenstreuen Juden und dem rasenden König entsieht, während es sich in der Physkonlegende nur um einen politischen Kampf handelt. Ware die letztere junger, so mussten wir annehmen, dass ihr Verfasser den erbaulichsten Theil seiner Vorlage einfach hatte fallen lassen, das ist natürlich ein Unding bei einem solchen Tendenzschriftsteller, der gerade erbaulich wirken will. Ueberhaupt ist es nicht glaublich, dass ein judischer Schriftsteller eine ursprünglich auf Philopator lautende Geschichte auf Physican umgestempelt haben sollte, denn so häufig solche Autoren zeitlich naher stehende Ereignisse in eine frühere Periode zu transponiren pflegen'), so unerhört würde das umgekehrte Verfahren bei ihnen sein. Zu diesen allgemeinen Erwägungen kommt hinzu, dass der Verfasser vom Ill, Makk. bei seiner Umarbeitung der Physkonlegende einige Züge derselben nur halb verwischt hat, die für seinen Zweck ganz hätten getilgt werden müssen; dem ungeschickten Flickarbeiter ist es nicht gelungen, den neuen Lappen glatt an das alte Kleid zu setzen. In c. 2, 28 bestimmt Philopator, dass alle Juden der lagypamia unterworfen sein sollen, in 3, 1 wird er nicht nur gegen die Juden in Alexandreia erzürnt, sondern will such die auf dem Lande vernichten. Danach galt sein Zorn also ursprünglich den Alexandrinischen. Aber in 4, 12 heisst es plötzlich, er entbrannte gegen die Alexandrinischen, weil diese das Loos ihrer im Hippodrom zusammengepferchten Glaubensgenossen aus dem Lande beklagten, und nun wollte er auch die Juden der Hauptstadt umbringen. Dieser natürlich längst bemerkte Widerspruch ist so stark, dass man ihn selbst einem so ungeschickten Scribenten wie dem Verfasser vom III. Makk, nicht gern zutrauen mag, falls er die ganze Geschichte frei erfunden hätte.

<sup>1)</sup> Darin gleichen die judischen Schriststeller den romischen Annalisten. Ich kann es mir nicht versagen, an dieser Stelle auf den Anfantz von Eduard Schwartz, Notae de Romanorum annalibus, Göttinger Universitätsprogramm 1903, binzuweisen. Dort wird das schönste aller dieser Kukukseier nachgewiesen. Ein mit Bosheiten gegen Cicero gespickter Bericht über die Catiliparische Verschwörung, verkappt als Erzählung von einer Revolution gegen die vor kurzem begründete romische Republik. Diesen Aufsatz sollte jeder losephusforscher emsig studiren, so mancher Verehrer der von losephus gebotenen Uebertieferung wurde angemein viel von Schwartz profitiren konnen.

Es liegt auf der Hand, dass in c. 4, 12 dieselbe Vorstellung herrscht wie in Ios. g. Ap. II 53, dass nämlich der König den Alexandrinischen Juden gram wird, weil sie im Begriff stehen, mit ihren Brüdern vor den Thoren in Verhindung zu treten. Diese Juden vom Lande sollen nach der Absicht des Verfassers von III. Makk, als ganz harmlose unachuldige Lämmer erscheinen, aber sie tragen doch noch einige zu dieser Rolle nicht passende Züge von den kriegerischen Oniasjudeu der Physkonlegende an sich. In c, 3, 7 beisst es, die Juden bielten weder mit dem König noch mit seinen Truppen Tischgemeinschaft, in 4, 11 sollen sie nicht mit den Truppen des Königs verkehren, beides bat nur dann rechten Sinn, wenn sie eben selher Soldaten waren. In c, 3, 21 ist von ihren Kriegsdienaten die Rede, 6, 25 haben sie treulich die Landesfestungen gehütet, 3, 24 wird ihre Gefährlichkeit für den Fall eines Aufatandes betont, auch die Furcht vor einem Aufatand in der Stadt 5, 41 stimmt sehr viel besser zu den Voraussetzungen der Physkonlegende als zu den übrigen Voraussetzungen des III. Makkahäerbuches. Soviel über das Verhältniss der beiden Legenden zu einander.

Wir müssen nun zunächst versuchen zu ermitteln, oh der älteren von ihnen eine geschichtliche Thatsache zu Grunde liegt. losephus verquickt die Physkonlegende mit einigen Angaben Apions über Onias und Dositheos, wir müssen aber scharf scheiden zwischen der iftdischen und der griechischen Tradition und jede für sich behandeln. Die Legende besagt: Ptolemajos Physkon kam nach dem Tode seines Bruders Philometor aus Kyrene herbei, um Kleopatra und die Kinder des Verstorbenen des Thrones zu berauben: der treue Onias übernimmt es, die Sache der ungerecht Angegriffenen zu vertheidigen. Physkon (der inzwischen Alexandreia gewonnen hat) muss sich zum Kampf gegen das Heer des Onias rüsten, zuvor will er alle Juden der Hauptstadt (offenbar der Sicherheit halber) von wüthend gemachten Elephanten zertreten lassen. Doch im entscheidenden Moment wenden sich die Bestien gegen die Freunde des Königs und tödten viele von ihnen. Das brachte den Wütherich zur Einkehr und da seine Liehlingsconcubine, welche von den einen Ithaca, von den andern Eirene genannt wird, ihm gleichsalls ins Gewissen redete, so hereute er sein grausames Unterlangen. Zum Gedächtniss dieser wunderbaren Errettung aus der Todesnoth feiern die Juden fortah ein Fest.

Es ist wichtig, dass schon losephus verschiedene Angaben über den Namen der Concubine vorfand, denn das zeigt, dass die Legende bereits damals in Variationen umlief.

Wie stimmen nun ihre Voraussetzungen zu dem, was wir sonst über den Regierungsantritt des Physkon, d. h. Euergetes II., erfahren')? Dieser wurde nach dem Tode seines Bruders Philometor durch eine Gesandtschaft aus Alexandreis aufgefordert, als Gemahl seiner Schweater Kleopatra II, den Thron Aegyptens zu besteigen. Er freute sich sehr darüber, dass er ohne Kampf das Reich erhalten sollte, umsomehr, da er gehört hatte, dass eine Partei der Grosswürdenträger und Kleopatra selber den Sohn des Verstorbenen an seiner Stelle zum König machen wollten. So kam er. und als er das Hest in der Hand hatte, liess er zunächst die Anhänger seines Neffen, dann diesen selbst, und zwar angehlich gerade am Tage der Hochzeit mit Kleopatra, in deren Gegenwart ermorden. Von den ührigen Kindern des Philometor war eine Tochter damals Königin von Syrien, die andere Tochter Kleopatra III, hat Euergetes apater selbst geheirsthet und in schönster Harmonie mit ihr gegen Kleopatra II, zusammengehalten. Auch mit Kleopatra II. hat er einstweilen trotz der Ermordung ihres Sohnes rubig zusammenregiert, erst viel später kam es zum Kriege zwischen beiden, und damala vertrieh sie ihn aus Alexandreis und die Alexandriner standen auf ihrer Seite. Allerdings hat einmal jemand für einen angeblichen Sohn des Philometor die Waffen gegen Euergetes II. erhoben, aber das geschah nicht im Anfang seiner Regierung und nicht von Onias, sondern von Galaistes\*), dem Sohn des Athamanenkönigs Amynandros. Auch die Eirene ist eine historische Personlichkeit, sie hat den Konig einmal zu einem grossen Blutbad unter seinen Kyrenäischen Freunden veraplasst\*). Wir sehen also, dass die Legende allerdings einzelne Motive aus der Zeit des Euergetes II. verwendet, aber doch in ihren Hauptzügen derselben nicht angehören kann, denn Onias hatte keine Gelegenheit, im Anfang jener Regierung die Sache der Kinder des Philometor zu versechten, die Ermordung des Prinzen kam ganz überraschend, und überhaupt hat es in jener Zeit keinen

<sup>1)</sup> Zum folgenden vergl, man meine ludnica 8-14. Justin XXXVIII 8. 2) Diodor XXXIII 20-22. Niese, Geschichte der griech. und makedon. Staaten III 268 setzt das Ereignisa 140/39.

<sup>3)</sup> Diodor XXXIII 13.

Krieg zwischen Kleopatra II. und ihrem Brudergemahl gegeben. Abgesehen davon ist eine Verfolgung der Juden unter Euergetes II. an und für sich unwahrscheinlich, gerade unter diesem Könige haben sie vielmehr in Aegypten eine hesonders günstige Stellung gewonnen'), die unter seiner gleichgesinnten Gattin Kleopatra III. sich noch wesentlich verstärkte. Das hängt zusammen mit der ganzen inneren Politik ienes Herrschers, der darauf ausging, das ihm feindlich gesinnte makedonische Element der Bevölkerung Alexandreias zu vernichten, und sich auf die Aegypter und die ausländischen Söldner stützte\*). Es scheint demnach, als hätte die Legende, falls überhaupt etwas Thatsächliches ihr zu Grunde liegt, was man doch annehmen möchte, ein Ereigniss aus anderer Zeit auf Euergetes II, übertragen, nnd natürlich müsste dieses dann dem Wesen der Legende entsprechend aus späterer Zeit sein. Wir hören, dass die letzte Kleopatra sich gewünscht hat, eigenhändig alle Juden des Landes umbringen zu können, als diese zu Octavian abgefallen waren 3), aber das blieh ein Wunsch ohnmächtiger Wuth und kann schwerlich zur Entstehung einer solchen Legende geführt hahen. Als Gahinius den Ptolemaios Auletes auf den ägyptischen Thron zurückführte und im Alexandrinischen Kriege Caesars sind die Juden heidemal rechtzeitig zur stärkeren Partei übergelaufen, ohne sich dabei in Gefahr zu begehen.") So hleiht uns nur die Zeit der inneren Kämpfe unter Ptolemaios Soter II. übrig, in denen die Juden gegen diesen Herrscher gestanden haben und also mehrfach zu der unterliegenden Partei gehörten.

Es ist bekannt, dass in dem auf Kypros geführten Kriege der Kleopatra III. gegen jeneu Sohn alle ihre Truppen zu Soter II. ahfelen bis auf die Onisiquien, deren Haupter Chelkiss und Annias eine grosse Rolle hei Kleopatra spielten. Es ist ferner hekannt, dass die Königin jenen jüdischen Generalen das Commander ihr Here in Syrien gegen Soter II. awertraute, dass dieser König entsetzlich unter der jüdischen Bevölkerung Pallstinas gewütt hat, dass er plötzlich von Syrien aus nach Alexandreia eilte und, da der ihn verfolgende Chelkias unterwegs starh, auch sein

<sup>1)</sup> Wilcken, Berliner philologische Wochenschrift 1896 Sp. 1494 und Ostraka passim.

<sup>2)</sup> P. M. Meyer, Heerwesen der Ptolemäer u. Römer in Aegypten S. 76ff.

<sup>3)</sup> loa, g. Ap. II 60.

<sup>4)</sup> Ios, bell. I 175 und 190 ff. ant. XIV 99 und 131 ff.

Ziel erreichte, und für den Augenblick die Hauptstadt gewann 1). Es ist aber nicht bekannt, oder mindestens nicht genügend beachtet, dass Soters definitive Rückkehr auf den Thron mit einer Judenverfolgung in Alexandreia, der ersten, von der wir zuverlässiges wissen, zusammenhing,

Eine anscheinend gänzlich übersehene Stelle in Iordanis römischer Geschichte") lautet: Ptolomeus qui et Alexander anno X. quo regnante multa Iudaeorum populus tam ab Alexandrinis quam etiam ab Anthiocensibus tolerabat. Diese Nachricht stammt aus einer Alexandrinischen Chronik\*) und verdiente also schon an und für sich Vertrauen, auch wenn sie nicht noch anderweitig gestützt wurde. Lassen wir die Judenverfolgung in Antiocheia') hier bei Seite; befremdlich ist sie in einer Zeit, wo die letzten Seleukiden mit den Hasmonäern permanent kämpften, keineswegs, Für Alexandreia nennt unsere Stelle nicht den König als den Verfolger, sondern das Volk. Das entspricht durcheus dem, was wir aus Iosephus über das Verhältniss das Alexander zu den Juden entnehmen mussen. Aber wann fand jene Verfolgung statt? Porphyrios') erzählt zum Jahre 88 v. Chr., Alexander sei durch eine Militarrevolution vertriebeu worden und habe sich nach einer verlorenen Seeschlacht mit seiner Frau und einer Tochter nach Lykien gerettet, von da sei er nach Kyproa aufgebrochen, habe aber gegen den Admiral Chaireas Schlacht und Leben verloren. Die Alexandriner waren ihm so gram, dass sie am liebsten seine Regierung aus den Jahrbüchern gestrichen hätten, προσέχρουσε γάρ αὐτοῖς διά τινας Ἰουδαικὰς ἐπικουρίας. Also jūdische Soldner, d. h. paturlich Oniasiuden stehen auf Seiten Alexanders und erregen die Wut der Alexandriner. Dass auch die Alexandriner und nicht nur die übrigen Soldsten an dem Aufstand betheiligt

<sup>1)</sup> los, ant, XIII 285 ff. 345-355.

<sup>2)</sup> Iordanis ed. Mommsen c. 81.

<sup>3)</sup> Mommen a, a, O, p. XXVII.

<sup>4)</sup> In Antiocheis haben die Juden von den Nachfolgern des Antiochos Epiphanes das Ansiedelungsrecht erhalten, so erzählt losephus hell. VII 43 auf Grund einer antiochenischen Quelle. Damit sind die Fabeln von der Bürgerrechtsverleihung an die dortigen Juden durch Seleukos I. natürlich erledigt, mag auch z. B. Schürer a. a. O. 97 nach wie vor sie ruhig für haare Münze nehmen.

<sup>5)</sup> Bei Eusebios Chron. rec. Schoene I p. 163-166. Dazu Strack, Dynastie der Ptolemier S 205

waren, bestätigt Justin XXXIX 5, concursu populi in exilium agitur. Wir erfahren ferner, dass damals Alexanders Gattin, Kleopatra Berenike, Tochler seines Bruders, Soters II., ihren Stiefsohn, den spateren Alexander II., nebst ihren Schätzen nach Kos gefüchtet batte. allerdings nur, um sie aus dem Regen in die Traufe zu bringen. denn dort wurden sie eine Beute des Mithradates, der gerade Kleinasien überschwemmte. Daneben confiscirte Mithradates 800 Talente, die von Alexandrinischen Juden gleichfalls in Kos niedergelegt waren'). Also haben nicht nur die jüdischen Truppen des Alexander den Hass der Hauptstadtbevölkerung erregt, sondern es hatten auch die Alexandrinischen Juden darunter zu leiden, sodass sie es für nöthig erachteten, ihre Werthsachen zu flüchten. Alle diese zeraprengten Notizen fügen sich trefflich zusammen, wir haben hier in der That die von Iordanis erwähnte Judenverfolgung in Alexandreia gut beglaubigt vor uns. Besonders schlimm drohte die Lage aller Juden Aegyptens natürlich zu werden, als Soter II., nach dem Tode des Bruders von den Alexandrinern gerufen, den Thron wieder bestieg, seine Grausamkeit liess das Aergste fürchten. Auch dieser König hatte den Spitznamen Physkon, während Alexander den officiellen Beinamen Philometor führte"). Hier kommt also ein Physkon nach dem Tode eines Philometor und will

t) Strabo bei los, ant. XIV 112. losephus will hier erklaren, wie es kommt, dass der Tempel von Jernsalem so riesige Reichthomer besitzen konnte. Er weist darauf hin, dass die Diasporainden ighrlich ihre Tempelabgaben nach Jernsalem schickten, und er meint, jene 800 Talente seien die Abgaben der Juden Aslens, die man aus Fnreht vor Mithradates in Kos deponirt habe, deso es sei nicht wahrseheinlich, dass die Juden aus Jerusalem Geld dorthin geschiekt haben sollten, noch sei es glaublich, dass die Alexandrinischen das gethan hatten, die doch keine Furcht vor Mithradates hatten, tosephus will den Strabon eorrigtren, bei dem also offenbar Alexandrinische Juden gemeint waren. Es liegt auf der Hand, dass losephus seine Vorlage à la Johann Ballhorn verbessert und dass die Alexandrinischen Juden ihr Geld aus demselben Grande nach Kos gebracht haben wie die Königin, die das doch anch gewiss nicht aus Fureht vor Mithradates that. Schon Reinsch, Mithradates, deutsche Ausgabe S. 126 A. 2 u. 3 bemerkt den Irrthum des Josephus, er verwechselt sber diese Kleopatra mit Kleopatra III., die selt etwa 13 Jahren todt war. Allerdings hat sie denselben Prinzen sammt thren Schätzen während ihret Kämpfe mit Soter II. auch einmat nach Kos gebracht, tos. ant. XIII 349, aber das lat von ant, XIV 112 zu trennen, denn es ist doch nicht denkbar, dass der kleine Alexander so lange Jahre in Kos gesessen hätte. Vgl. auch Appion, Mithr. 23.

<sup>2)</sup> Vgl. Strack s. s. O. 141 f.

eine Kleopatra nebst den Kindera des Philometor der Herrschaft berauben, die Alexandriner sind auf seiner Seite, die Juden stehen zu seinen Gegnera, sowohl die der Hauptstadt, wie die Oniasjuden. Das ist genau die militärische und politische Voraussetzung der Physkonlegende. Aber, wird man fragen, wo bleibt der Onias? Der Onias, den nicht nur die Legenden kennen, den auch Apion wegen seines Namens verspottete, der nach Apion ein kleines Heer gegen Alexandreia und Physkon führte zur Zeil, wo Thermus als römischer Gesandter dort war? Zufällig besitzen wir eine Ehrenisschrift!) Gre einen Sohn des oben erwähnten Chelkiss, der ein

<sup>1)</sup> Diese Inschrift des ägyptischen Museums in Berlin habe ich im Archly für Papyrusforsebung I 48 ff. veröffentlicht. Ich glaubte damais, dass Chelkias selber der geehrte sei, blu aber jetzt zu der Meinung von Wijeken a. a. O. und andern Gelehrten bekehrt worden, dass es sich um einen Sohn des Chelkias handelt; danach sind auch einige Ergänzungen zu verändern. Ich gianbte damals, ea sei nawahrscheinlich, dass die jüdischen Traditionen, die doch so gern mit angesehenen Männern ihres Voikes pranken, von einem zu bohen Ehren gelangten Sohn des Chelkias garnichts berichtet haben sollten. Doch diese Erwägung war faisch, denn thatsächlich dankt Josephus selbst seine Kenntniss des Chelkias und Ananias nur griechischen Queilen, nicht jüdischen. In ant. XII 285 f. paraphrasirt losephus einfach das Straboncitat in § 287, er fügt unr die Vaterschaft des Tempelgründers Onias hinzn. Die Thaten und Schicksale des Chelkias und Ananias werden § 349-355 erzähit, nachdem unmittelbar vorher, 344 und 347, Nikolaoa, Timagenea, Strabou als Quellen für die Schilderung der Kample zwischen Kieopatra III. und Soter II. genaunt sind. Anch die Beriehte über das Auftreten der Oniasjnden gegennber Gablnius and Mithradates von Pergamon bell, I 175 und 190 ff., aut. XIV 99 und 131 ff. gehen auf ieue griechischen Onelien, in diesem Fall wohl Nikolaos, den Verherrlicher des vermittelnden Antipater, zurück. Höchst wahrscheinlich geht auch der Bericht des Josephus über die Vorgeschichte der makkabäischen Erhebnug bell. I 31 ff. auf einen jeuer Antoren aurück; er ist gana vom ägyptischen Gesichtspunkt aus geschrieben und verdieut darum für die auf Aegypten bezüglichen Dinge, die Tempelgrundung darch den von Autlochos Epiphanes aus Jerusalem vertriebenen legitimen Hobenpriester Onias Simona Sohn (vgl. beil, VII 423 ff.), unser Vertrauen, mag er anch über die makkabäische Geschichte schiecht genug unterrichtet sein. Niese in dieser Zeitschr, XXXV 509 f. verwirft diesen Bericht mit Unrecht zu gunsten von II. Makk. 4, 33 ff., obwohl er angiebt, dass lason von Kyrene, am seiner Geschichte mehr Interesse au geben', den Tod des Onias "wilikurlieht mit dem des Andronikoa in Verbindung gebracht hat. Nieses Bestreben, das II. Makkabaerbuch zu retten, führt ihn bier dazu, einen Bericht, dessen uneontrollirbares Detail jeder inneren Wahrscheinliebkeit entbehrt, während das controllirbare notorisch gefalscht ist, einen solehen Berieht einem gana unbefangenen vorzuziehen. Ganz anders bat es da Theodoros von Mopsnhestia gemacht der giebt in der Er-

Sohn des Onias war, welcher den Tempel von Leontopolis gebaut hatte. Dieser Sohn stand in irgendwelcher Beziehung zu dem viusvoc des Tempels von Leontopolis und er war Strategos, soviel lässt der arg verstummelte Stein noch erkennen, allerdings fehlt das entscheidende, der Name, aber es ist mindestens möglich, wo nicht wahrscheinlich, dass der Sohn des Chelkias nach i@dischem Brauch den Namen des Grossvaters, Onias, trug. Dass dieser jüdische Stratege im Jahre 88 v. Chr. suf Seiten des Alexander gestanden hat, ist wohl selbstverständlich, und dass seine Stellung es ihm ermöglichte, nachber eine kleine Armee gegen Soter II. Physican zu führen, liegt auf der Hand. Nun zu dem Thermos. Dass Soter II. nach seiner Heimkehr sich sofort mit Rom in diplomatische Verbindung setzte, ist auch selbstverständlich; wir müssen also im Jahre 87 bei ihm eine römische Gesandtschaft voraussetzen. und zwar muss das eine Gesandtschaft seitens der nach Sullas Aufbruch gegen Mithradates ans Ruder gelangten demokratischen Partei in Rom gewesen sein; denn es lässt sich zeigen, dass Soter II, es mit dieser hielt, nicht mit Sulla. Als nämlich Lucullus im Winter 87/6 nach Alexandreis kam, um Schiffe für Sulla zu erbitten, da wurde er von Soter II. für seine Person sllerdings sehr ehrenvoll empfangen, aber seine Bitte für Sulla wurde rundweg abgelehnt.

klärnng des 54. (55.) Psalma eine kurze Uebersicht über die Vorgeschiehte der makkabäisehen Erhebung im engsten Anschluss an II. Makk. Ala er aber se den Tod des Onias kommt, da verwirft er ohne weitere Bemerkung die Version von II. Makk, und sagt, als Onles sah, wie die Hellenisirung unter Isson um sieh griff, da ging er nach Aegypten, um den Tempel dort zu grunden and den agyptischen Juden die rechte Gottesverehrung zu schaffen. Migne, patr. graec, t. 66 p. 676; dazu Baethgen, Zeitschr. f. alttest. Wisa, Bd, VI 276-286; S. 281 erwähnt Baethgen die talmudischen Traditionen, welche dasselbe besagen. Seine Arbeit und die Stelle des Theodoros von Mopsuhestia wares mir onbekannt, als ich (Joden und Griechen vor der makkabäisehen Erbebung S. 83-90) den Bericht des II. Makkahåerhuehea angriff, Vgl., dazu aneh Weilhausen, Göttingische gelehrte Anzeigen 1895 S. 952ff., Israel. u. jud. Geschichte. 3. Aufl. S. 244. Wenn wir nur wüssten, auf Grund welcher Quelle Theodores II. Makk, corrigirte. Der sogenannte jungere Onias, der angehlich meh den Tode des Menelaos aus Aerger über die Beförderung des Alkimos zum Hobenpriester nach Aegypten ging, um den Tempel zn banen, ist eine erfundene Person oder das Resultat einer Confusion. Schon die Gleiehnamigkeit mil dem Vater muss ihn hochst verdächtig machen. Wellhausen, G. g. A. 1895 S. 956, sagt im Hinbliek auf diesen Fall, "ich kenne kein Beispiel der Gleichnamigkeit von Vater nod Sohn hei den alten Juden'. Den Sohn des Chelkias hat sehon Th. Reinsch Onlas getauft. Archiv für Papyr. Il 554.

ia Lucullus fühlte sich trotz aller Freundlichkeit des Königs nicht einmal seines Lehens sicher'). Man hat diese Haltung des Lagiden wohl als ein Zeichen dafür angesehen, wie tief Roms Ansehen damals üherhaupt im Orient gesunken war, schwerlich mit Recht, Der König bewerthete ehen die Aussichten der Demokraten höher als die des Sulla, der zur Zeit wirklich in einer peinlichen Situation war. Er wollte es nicht mit den Demokraten verderhen, darum versagte er dem Sulla seine Hülfe. Dieser hat sich später dafür gerächt, indem er nach Soters Tode nicht dessen Sohn, wie die Alexandriner es wünschten, sondern den einst in Mithradates Gefangenschaft gerathenen Sohn des Alexander auf den Thron brachte\*). Nun erfahren wir zufällig, dass ein Minucius Thermus den demokratischen Consul Flaccus als Legat in den Orient begleitet hat\*); dieser Mann könnte vorher hei Soter II. gewesen sein, oder etwa ein derselben politischen Richtung angehörender Verwandter.

Es lassen sich demnach Apions Angaben, wenn man sie, wie billig, für sich betrachtet, statt sie mit losephus in den Rahmen der Legende hineinzupressen, sehr wohl mit der hier gegehenen Erklärung der Physkonlegende vereinigen.

Vergleichen wir nun noch den Schluss der Legende mit dem, was wir über die Ereignisse des Jahres 87 v. Chr. sonst wissen. Zum Entscheidungskampf zwischen Soter und den Anhängern seiner Tochter ist es am Ende doch nicht gekommen, man versonte sich, und Vater und Tochter regierten fortab gemeinsam. So ist also die Gefahr an den hedrohten Juden der Hauptstadt noch vorübergegangen und ebenso an den Oniasjuden: wir haben ja gesehen, dass deren Organisation bis zum Ende der Dynastie weiter bestanden hat. Dass die Juden zum Andenken an die glückliche Abwendung der ärgsten Noth ein Fest zu feiern beschlossen. ist ganz hegreislich. Nach losephus scheint es sich dahei nur um ein Fest in Alexandreia gehandelt zu haben, aber das mag sich aus der Kürze seiner Wiedergabe der Legende erklären. Im Ul. Makkahaerbuch ist die Feier zur Erinnerung an Gottes Hülfe nicht auf Alexandreia beschränkt, sondern sie wird auch im Lande von den dorthin zurückgekehrten Juden begangen, vgl. c. 6, 30 bis 36 und 7, 19f. Die Wahrscheinlichkeit spricht durchaus da-

<sup>1)</sup> Plutarch, Luc. 2-3,

<sup>2)</sup> Appian b. c. 1 102.

<sup>3)</sup> Appian, Mithr. 52. Cassius Dio frgt, 104.

für, dass auch in der älteren Legende die Feier nicht an die Hauptstadt gebunden war.

Nun haben die Juden Palastinas ein ganz ähnliches Fest sur Erinnerung an ihre Erreitung vor den Heiden gefeiert, den von Judas Makkabi eingesetzten Nikanortag am 13. Adar, und endlich kennen wir ein für alle Juden bestimmtes Rettungs- und Rachfest, nämlich Purim. Purim fällt mit dem Nikanortag russmeneses muss aber jünger sein als jenes Fest und es kann nicht einmal dem Verfasser vom I. Makk. bekannt gewesen sein, da dieser es unmöglich hätte vermeiden können, jenes Zusammentreffen zu erwähnen, als er von der Stiffung des Nikanortages erzählte.

Nach Aegypten ist die Aufforderung, Purim zu feiern, das heiset das Buch Esther, erat im Jahre 48/7 v. Chr. gekommen, denn damala brachte Dosithoso die griechische Uebersetrung derthin '). Der später schreibende Verlasser des II. Makkabierbuche weiss denn auch, dass der Nikanortag vor den Mardochüsusg fällt, 15, 36. Das Purimfest und seine Legende sind dennach is der ersten Halfte des ersten Jahrhunderts v. Chr. entstanden, weissgleich der Verfasser der Legende sehr wohl recht alte Moliv verarbeitet haben mag. Ziehen wir nun einmal der Estherusgeschichte das persische Mattelehen ab, und reduciren wir sie auf ihre Haupttüge, so ergiebt sich die Gefährdung einer grossen jüdischen Disspora durch einen von judendeindlichen Freusch auf den ') aufgehetten König, ihre Rettung mit Halfte der Geliebten



<sup>1)</sup> Yel, melne Indaika S. A. Ich freue mich, dass diese Annettung vos Weilhansen, Gött, gel. nar, 1902 S. 144, gebiligt und auch von Erbt, Pürinsage in der Bibel, Berlin 1909, S. 53 A. I, empfohlen wird. Weilhansen geit; "Also nicht vor dem I. Jahrhandert ist von Esther und Purim etwas zu merken". Erbt seitt die "Rechecitor" des Baiherbuches, d. h. die uns vollegende Passung desselben, gleichäfüls kurz vor die Übebreinigung der Desentung nuch Aegypten. Nach him bedeutet Prim "ein Fest erfahrener Behütung" S. 78. Mit Recht verwirft er ausländlichen Ursprung des Festes, S. 17. Nach Weilhausen n. a. O. S. 148 in Primi "als bistoriach-jüdicher Fest idertüch mit und entstanden aus dem Nikanorstage", nraprünglich war es die siteres Naturferst m Vollmond.

<sup>2)</sup> Dass die Freunde des Königs nach in der Physkonlegende gegen die Juden heiten, scheini sich sebon dernous nergeben, dass sie anscher follegeteten wurden § 54, gewiss wird es durch die Stellen im III. Matkalien bei 2,2 ff. 6, 19,17, 20. 34. do. 46, 6,2 ff. 34. Man vergleiche abzuhrt die Freunde der Kleopatrs III ihr raihen, Alexander Janusi zu venichter los. nat, XIII 33.

des Königs und zum Schluss das Verderben der Feinde Israels, d. h. es ergeben sich genau die Hauptzüge der Physkonlegende, die durch ein Ereigniss des Jahres 87 angeregt worden ist. Man wird sich schwerlich dem Schluss entziehen können, dass die Esthergeschichte in der uns vorliegenden Fassung nur eine Variante der Physkonlegende bedeutet. Nichts berechtigt uns, die hebräische Fassung des Buches für erheblich älter zu halten als seine doch wohl kurz vor 48 v. Chr. veranstaltete Uebersetzung. Gerade in die erste Halfte des ersten Jahrhunderts v. Chr. passt der Versuch, den Nikanortag mit dem Physkontag zu verschmelzen, ganz ausgezeichnet, er bildet ein Glied in der Kette, welche damals die Juden des Mutterlandes mit denen Aegyptens enger zusammenzuschliessen beganu. Das Gefühl der Zusammengehörigkeit gegenüber den Heiden liess die Differenzen unter einander zurücktreten. Der Aaronide Ananias vergab es dem Makkabäer Jannai, dass der auf dem Fürstensitz seiner Väter sasa, er rettete ihn vor der Gefahr, seines Reiches uad Lebens beraubt zu werden. Das war um das Jahr 100 v. Chr. im Jahre 55 zog der Bevollmächtigte des Makkabäers Hyrkanos II. die Oniasinden auf Gabinius' Seite hinüber, und 48/7 auf die Seite Caesars. Mosste nicht der politischen Verständigung die auf dem religiösem Gebiet zur Seite gehen? Purim behält den Termin des Nikanortages bei und transponirt dazu die Physkonlegende ins Persische, um sie allen Juden annehmbar zu machen. Die Juden Aegyptena verzichteten auf ihr Festdatum, die Palästinas auf ihre Festlegende, die Annahme des Buches Esther bedeutete also einen regelrechten Compromiss.

Wenn wir nuu als terminus post quem für die Ahfassung der Physkonlegende das Jahr 87 v. Chr. gewonnen haben, so müssen wir die Veranlassung zu ihrer Umarheitung durch den Verfasser vom III. Makkabäerbuch natürlich in späterer Zeit suchen. Gerade die ungeschickte Art, in welcher der Verfasser die Episode im Tempel von Jerusalem mit dem Conflict in Alexandreia zusammenschweisst, zeigt deutlich, dass er wirklich eine Gefährdung jenes Heiligthums vor Augen hatte; auch in Alexandreia ist die judische Religion bedroht, wer von ihr abfällt, soll das Bürgerrecht erhalten und der Verfolgung entgehen, wass sich denn auch Viele zu Nutze machen. Hinter dem Philopator muss ein Herrscher stecken, der Jerusalem und Alexandreia zugleich beherrscht und die judische Religion bedroht, d. h. Caligula, der erste, der seit Antiochos Epiphanes diese Religion gesührdet hat. Bekunstlich hat sehon Ewald diesen Schluss gezogen und ihn durch Herrorhebung einer Reibe von merkwürzigen Übereinstimmungen zwischen III. Makkahserbuch und Philos Schristen gegen Flaccus und über die Gesandtschaft an Gaius bekräftigt, Grimm ist ihm darin gesolgt und hat seine Beweissührung verrollständigt); er gesteht, sie nicht zur apoliktischen Gewissheit erheben zu können, aber wer könnet das überhaupt bei irzend einer Legende.

Die beiden Gelehrten hätten noch einige Punkte der Uebereinstimmung hervorheben konnen. Die Juden halten es mit der Proskynesis nicht wie die Heiden, 3, 7; sie allein tragen den Nacken hoch vor den Königen und ihren Wohlthätern, 3, 19. Gerade das macht ihnen Caligula zum Vorwurf und ebenso ihre Alexandrinischen Feinde, hesonders Isidoros in der Audienz vor Gaius, Philo II 597f. Wir wissen ja, wieviel Werth Gaius auf die Proskynesis legte, Auch in III. Makk. 3, 6 wird jener Vorwurf von den Nichthellenen erhoben, genau wie hei Philo und Iosephus, wo die Träger der Judenseindschaft Aegypter sein sollen, keine Griechen. Im III. Makkahaerhuche spielt der Hohepriester eine merkwürdig geringe Rolle, er spricht nur das Gebet, 2, 1-20, im übrigen tritt er ganz hinter der Gerusia zurück, jene empfängt den König 1, 8, sie hält die kampfbereiten Glaubensgenossen zurück, als sie mit den Waffen das Heiligthum schützen wollen. Genau so steht in Caligulas Zeit die Gerusia im Vordergrunde, sie verhandelt im Namen des Volkes mit Petronius, sie hält das Volk mühsem vom offenen Aufstand zurück 1), von einem Hohenpriester ist überhaupt gar nicht

<sup>1)</sup> Vgl. Grimm, Exeg. Handbuch zu den Apokryphen IV 217ff. Seine Gründe zu wiederholen ist hier nicht nöthig; wer als aus übertrieberer, Benonenhelt' uicht naerkennen will, der sollte wenigsstens einen Versneh naechen, jene merkwürdigen Uebereinstimmungen zwischen III. Makk, und Philo auf einabhafte Art anders zu erklären.

<sup>2)</sup> Philo rec. Mangey II 580 that allerdings so, als hätten die Jaden so wirkliches Wiferstand garnicht gedecht, auch longban müchzi dieser Schrön erwecken, doch Taclina sugt hist. V 9 erma politus amparen, und nuch bei langeban XVIII 271 and 257 schümmert der wahre Sechverhalt noch destlicht genug durch. Ebenso wie is III. Makk. tritt in den gefälschlen Briefen des genug durch. Lenso wie is III. Makk. tritt in den gefälschlen Briefen des grund, dort lat von eisem Hohenpriester überhaupt alcht die Rede, Jos. XII. 38, 142, mod der Wiederherstellungsbanten am Tempel und an den Manern, derentwegen der Sireide Simon den Gerechten prinkt, ernbeiten einfach als ein Verdienst dere Königs. zum Dank für die Trene der Jaden.

die Rede. Das iat hier ganz begreiflich, da die Bedentung des Hohenpriesterthums seit Herodes I. so tief gesunken war; für die Zeit des Philopator liegt entschieden ein Anachronismus darin, dass die Geruaia als politischer Vertreter des Volkes erscheint. Damals wie in makkabäischer Zeit überwog die Person des Hohenpriesters jenen Factor vollständig; zumal von dem Zeitgenossen des Philopator, Simon dem Gerechten, müsste man das erwarten, wenn man sich der begeisterten Worte des Siraciden über diesen Mann erinnert.

Dass der Verfasser des III, Makkahäerbuches eine ausführliche Quelle, wahrscheinlich Polybioa selber1), über Philopators Regierung eingesehen hat, ist nicht zu bezweifeln; daraus erklärt es aich. dass mancherlei Züge jenes Herrschers ganz richtig wiedergegeben sind, nur ist es verkebrt, deswegen auch die Angaben über sein Verhaltniss zu den Juden zu glauben. Die Geschichte von der Rettung des Königs durch Dositheos, welche der Rettung des Ahasveros durch Mardochai entspricht2), zeigt deutlich genug, wie der Verfasser in seine Quellen das Nöthige hineinzubringen wusste. Jener Dositheos jat übrigens gewiss aus der Physkoplegende übernommen; zwar nennt losephua ihn in seinem knappen Auszug nicht, aber daneben mehrfach an der Seite des Onias und auch Apion wusste von ihm. Den Onias konnte der Verfasser natürlich nicht brauchen, durch seinen Namen wäre die übrige Einkleidung der Geschichte zu sehr gestört worden; so wird er ersetzt durch den weisen Priester Eleazar, der in Alexandreis die erforderlichen Gebete zu sprechen hat, wie Simon in Jerusalem. Auch diese Figur ist gewiss nicht neu, der ebrwürdige Eleazar ist ein Typus; er ist derselbe wie im Aristeashrief, und er kehrt im IV, wie im II. Makkabäerbuch wieder. Im IV. Makkabäerbuch 7, 12 wird er als Aaronide bezeichnet, was er uach Aristeas auch sein müsste, wenn ihm überhaupt ein Platz in der Liste der Hohenpriester zukāme\*). IV. Makk. 5, 3 wird seine philosophische Bildung ge-

<sup>1)</sup> Vgl. meine Juden und Griechen 38, später hat Niese dieselbe Ansicht geäussert, Gesch, der griech, und maked, Stasten II 407 n. 4.

<sup>2)</sup> Esther 2, 2t ff. 6, 2.

<sup>3)</sup> An der von losephus aufgestellten Liste Ist neuerdings selbst Schurer irre geworden 1º 182, der einige Jahre zuvor noch mit überlegener fronie schrieb, Ich hatte ,im Vorbeiweg auch noch die Liste der Hohenpriester von Jaddpa bis auf Menelaos kritisch vernichtet. Theol. Litt. Zig. 1896 Sp. 35. Hermes XXXIX. 17

priesea, wie bei Aristess. Den Oniss hat der Verfasser gewiss um so lieber verschwinden lassen, als jener ja, wie Dositheos, ein Anhänger des schismatischen Tempels war. Dem Dositheos wird sogar der Vorwurf gemacht, er sei später vom väterlichen Glauben abgefallen.

Besonders interessant ist die Stellung des Verfassers zu dem Streit um das Alexandriniache Bürgerrecht der Juden. Nach 2, 28 sollen alle Juden der λαογραφία unterworfen und zu Hörigen gemacht werden, nur die, welche an den Dionysos-Mysterien theilnehmen wollen, sollen gleiches Bürgerrecht mit den Alexandrinern erhalten; bisher nahmen die Juden also eine Mittelstellung ein, was den thatsächlichen Verhältnissen entspricht1). Auch ietzt nehmen pur wenige das Bürgerrecht unter dieser Bedingung an, die meisten verschmähen es, solche Ehre durch Abfall vom Glauben zu erkaufen, 2, 31 f., 3, 21 ff. Ja sie verabscheuen die Renegaten und schlagen aie zuletzt todt, 7, 10-15. Das erinnert an Apions Frage: quomodo ergo, si sunt cives, eosdem deos quos Alexandrini nen colunt? Diese Forderung ist in römischer Zeit auch an andern Orten als condicio sine qua non für den Anspruch auf das Bürgerrecht erhoben worden. Dass die Juden thatsächlich Abtrünnige erschlagen haben, als sie nach Gaius' Tode die Waffen gegen ihre Feinde ergriffen, ist keineswegs unglanblich. Dass der Verfasser des III. Makkabäerbucha den Werth des Bürgerrechts nicht so hoch anschlägt, ist auch begreiflich: die Traube war sauer.

Gottingen. HUGO WILLRICH.

Ygl. meiue Ausführungen iu deu Beiträgen zur Alten Geschichte III 404 ff., über die λαογραφία vgl. C. Wachsmuth ebenda S. 275.

## DE AENEIDIS LIBRO III.

Quaestiones Vergilianae, quas primus movit F. Conrads in notissimo libello, qui a. 1863 Augustae Trevirorum prodiit, viros doctos exercere non desierunt ad hunc usque diem, Coartatae tamen sunt paulatim intra fines angustiores, cum hodie omittantur a plerisque inquisitiones parum fructuosae de Aeneae itineribus per VII aestates dividendis et de librorum chronologia, quo tempore singuli a poeta sint editi, quod de paucis tantum probabiliter statui potest. Restat, si peculiarem quaestionem de l. V excipimus, de qua postea pauca proferam, gravissima de libri III origine, qui a circum positis II. I-VI in multis ita discrepat, ut omnium consensu suo loco et tempore, inter II et IV, acriptus esse nequeat, nisi aumamua poetam in hoc uno conscribendo operis oeconomiam temere mutavisse eique tum excidisse memoriam rerum narratarum in I et II et narrandarum in sequentibus, cum tamen Donatus testetur, suisse Aeneida prius prosa oratione formatam digestamque in XII libros, itaque in genere notam fuisse poetae oeconomiam et argumenta librorum priorum et sequentium.

Cum igitur viri docti hunc librum suo loco inter reliquos confectum esse negarent, alii (Conrads, Georgii) separatim ante ilibo, alii (Schuler, Sabbadini a 1887, Haberini, Noack) aliquanto post natum esse contenderunt atque hinc explicandas aut excusandas esse discrepantias inter utrosque. In its autem, qui III omnium antiquissimum haberent, fuerunt, qui cum hac controversia alteram de l. V coniungerent et crederent (Conrads, Kroll, Sabbadini a. 1900) III et V antes unius libri partes fuisse, sed postes mutatos et auctos separatim a poeta esse editos').

separatim a poeta esse editos").

Retractavit nuper hanc quaestionem Ric. Heinze in egregio
libro de Vergili arte in componenda Aeneide"). Is quoque huic

2) R. Heinze, Virgils Epische Technik.

 <sup>1)</sup> Opuscula virorom doctorum citantur a Schanz, H. L. R. II p. 50 eq.
Adde W. Kroll, Stad. über d. Compos. der Aeneis, Nov. Aus. phil. class. Suppl.
XXVI p. 135 aqq. Sabbadini, il primitivo disegno dell' Eneide, Torino 1900.

libro peculiarem locum adaignandum esse docuit abitique in eorum sententiam, qui post reliquos fere omnes') compositum esse credunt, quod novis argumentis confirmare studuit. Cum autem doctissimi viri demonstratio (p. 50—112) prima lectione magoam vei speciem prae se ferat, sed accuratius inspecta non minus magass dubitationes suscitet et metus sit, ne libri auctoritas, in reliquis rebus maximi aestimanda, hic quoque incautis lectoribus imposat, operae pretium visum est, nova eius argumenta singulatim pertequi et pro quaestionis solutione minus probabili aliam magis veriamilem commendare.

Heinze primum tractavit repugnantias quasdam in III cum reliquis, deinde duorum prodigiorum narrationes in III diversas a similibus narrationibus in VII et VIII.

Incipio a repugnantiis.

Postquam Heinze p. 52 libri III unitatem et concinama simplicitatem laudavit, positam in eo, quod itinerum cursus et finis, Aeneae cum proficisceretur ignoti, per Delii Apollinis oracula et prodigia gradatim aperiuntur, p. 56 opponit locos ex aliis libris, inde a Couradois satis notos, docentes Aeneam iam aute profectionem destinatae regionis guarum fuisse propter vaticinium Creuae II 70, 159, neque Delium sed Gryaeum et Lycium Apollinem et practerea Venerem ei viam monstrasse, 1 303, IV 345 sq. Cum igitur hi libri, ita pergit, prodant inventionem a III diversam, quaeritur utra posterior sit. Si ponimus, inquit, Vergiium prius scripsisse III, causa iuveniri non potest, cur concinnam huius libri inventionem evertisset in libris posterioribus, quorum unou iuventio postulasset ut in III et vaticinia et itinera in Thracian Cretamque, Creusae vaticinio exclusa, delerentur aut mutarentur (p. 57).

Si inspicimus hos locos, paucos numero et paucorum versuum (5), percipimus, Heinzium eorum momentum valde exaggerasse et revera nullam in iis potestatem inesse evertendi oeconomiam libri III.

Primum loci inter se non cohaerent nec repraesentant communem inventionem quae substitui possit libro III, sed tractant res diversas; dein sunt versus illi ex tempore nati, suo quisque loco sine necessitate inserti, qui nullo narrationis detrimiento tolli aut

<sup>1)</sup> P. 92; als das ganze Gedicht mindestens zu etwa zwei Dritteln bereits geschrieben war, igitur post l. VIII vet IX.

aliter constituti esse poterant. Non ego sum, qui hoc contendo, sed ipse Heinze p. 87: Drei Factoren treten neben einander auf — die Fährung durch Venus, die Prophezeihung der Creusa, das Lykische Orakel — die aber klarlich nicht als Theile einer einkeitlichen Conception, sondern aus dem Bedärfnisse der augenblicklichen Süuation heraus erfunden worden sind und jedes an sich könnewegs so bedeutend sind, dass Virgil um ihretwillen eerständlicher Weise auf seinen alten Plan hälte verzichten sollen, et in adootstione: das matre dea monstrante viam ist ein in dieser Situation pikanter Zusatz, die aber ihren wesentlichen Gehalt incht berährt; in IV hätte ebenogut der Delische Apollo eintreten können. Huiusmodi versiculis parum seriis aulls profecto vis concedi potest everteedi oeconomism cuiuscunque libri et drimendi quaestionem utri libri posteriores sint.

Sed quid si ponimus contrarium, nempe III post illos exaratum esse, ut putat Heinze? Tum nimirum quaerimus quidni poeta libri III narrationes accommodaverit prioribus in 1, 11, 1V. Hanc animadversionem Heinze sic eludit, ut tres illos locos tantum conamina praecursoria esse dicat, vorläufige Versuche, quae postea corrigi possent. Primum dubito num iidem versiculi modo appellari possint vorläufige Versuche, modo aus dem Bedurfnisse der augenblicklichen Situation heraus erfunden, sed hoc mitto nec renitor, quominus versus de matre dea monstrante viam et de Apolline Lycio pro levioribus tentaminibus habeantur; verum tertium locum, vaticinium Creusae, temere interpositum esse nego, in quo denuo sequor ipsum lleinzium, qui alibi hoc praesagium celebravit tanguam praestantissimam et necessariam libri ll conclusionem¹), Etiamsi igitur concedimus I 383 et IV 345 sq. miporis esse momenti, manet tamen repugnantia in verbis Creusae, quae adventum in Hesperiam ad Thybrim et res laetas illic ac regnum praedicit, cum III, ubi Aeneas vela dat incertus quo fata ferant (7. 88. 181), peque ea controversia tollitur, sive ante sive post III hunc librum compositum esse dicimus.



<sup>1)</sup> P. 61: Cressa beruhigt nicht nur unque ad illa: diese Prophentings in um Abschluss einer Hüspersis ausserondentlich geeignet ... Ein selcher Abschluss was kinntibrisches Erfordernits, so lange Vingil seine Hüspersis als Einzugedlicht componiste und weinen lausen wollte e. q. a., in quibas Heinis repugnatis cum Ill ima gravis videten ut deleit natum Cressav ersübes tolli possit. Inque hic nihil luvat coniccturs de posteriore I. Ill origine, suscepts tamen ad hane quoque confirmeresiam expediente.

Praeter has repugnantias aliam Heinze (p. 57) repperisse sibi videtur in eo, quod promissa regio in III appellatur Hesperia vel Italia, at in reliquis libris indicatur nominibus Latio et Thybri. Maluit, inquit, Vergilius in his uti nominibus certis, sed cum constaret deinde oeconomis libri III, incertis, Hesperia et Italis. Argumentum debile: quidni enim contrarium eum maluisse dicamus? sed praeterea falsum, nam Thybris etiam nominatur in III 500: si quando Thybrim vicinaque Thybridis arva intraro. Heinze hunc versum suspectum habet: da schlechterdings nicht zu sehen ist, wie Aeneas den Namen erfahren hat (p. 86. 1), sed omisit, quod ipse identidem docuit et usurpavit, Vergilium brevitati consulentem sexcenties aliquid reticere, quod lectores ex sequenti narratione ultro intelligent'). Aeneas autem ab Heleno, qui v. 389 flumen diserte indicavit, etiam nomen sccipere potuit, Itaque remanet hoc: Latii nomen in III non legi, unde si quid concludi debeat de libri tempore, potius contrarium concluserim; l. III scriptum esse ante reliquos, idque eo maiore fiducia, quia etiam vocabulum Latinum huic uni libro, ubi tamen identidem sermo est de Italia, deest\*), Probabilius est, poetam in prims scriptura unius libri haec vocabula consulto evitasse, sed dein hoc consilium ut nimis molestum abiecisse, quam postquam in omnibus adhibuit derepente in posteriore scriptura unius libri id nulla de causa mutasse.

Nova opinionis subsidia Heinze petivit ex prodigiorum narrationibus in III, VII, VIII, Schuelerum maxime secutus.

Primum tractavit prodigium mensarum, cuius opportunitatem et momentum in II 1255—258, 365—368, 394 sq. impense laudavit, simul detrectans narrationis opportunitatem in VII 116, 119 —126, et inde conclusit, illam meliorem destinatam esse ad sup-

<sup>1)</sup> Figuram, quae appellatur vo sunnäunnov et ex Servio satis nota ext. bene definirit flatuse p.306: In dieme Fällin et sweriflens, das Firiji howaust nord võ ausmäinnovo erähkt, d. h. eine vorher verechnigene Thatasade und der Eräkhling selhat als gesechhen erechlissen fäärt, et non 200 albibult at Vergillism negligestilse culps liberaret et doctorum reprehensiones redargeneret, veitulli p. 14: Wohrer musste das Ameast e. q. n., p. 332: wie sotissen gern, wie Latinus zu dieser Kunde gelangt sein mag, sqq. Cl. p. 21. 22. 4. 320, 320, 325.

<sup>2)</sup> Si Iliupersia excipimus, Latinm legitur in omnibus praeter III et iX, Latinus (populus) in omnibus praeter III et IV. Nomen Laurentum usurpere incepit in V, a quo inde identidem legitur in sequentibus.

plantandam hanc peiorem (hestimmi die andere zu ersetzen p. 89). Mitto huius conclusionis necessistem, sed comparatio locorum qua nituri, iniusta est. Differunt quidem narrationes, sed utraque suo loco opportuna est. Laudes collatae in prodigium l. III hae sunt: occupare locum conspiciuum (eine hervorragende Stellung), Harppiae verba Troianis gravem cladem indigere (ein subnever Rateschlag), revocare enim Aeneam ab instituto cursu in Hesperiam, ut converso cursu consulat Helenum, qui ideo proximum litus Italiae petere dissuadeat. Sed nibil horum legitur in textu.

Geleeno tantummodo metum aliciuius mali, obacenae famis, niciti ex ira incerti uuminis (cf. 366), quod tamen statim Anchines deprecatur (265 aq.). Heleni fama Aenees aures tum noadum occupaverat, accepta demum postquam pervenit in Chaonism (292 aq.) rigitur fleri non potuit ut illius consulendi causa cursum ab Italia in Epirum averteret. Relicta Harppiarum insula Troisni feruntur qua cursum sentantupae guberandrorpus ecocade (2609), ad insulas lonias, inde Buthrotum, ubi Helenus non modo de prodigio consulitur, sed quomodo et hoc et alia pericula vitari possitu (367), et vates a longissima oratione prodigium paucia transit, eius metum breviter sic auferens: nec lu mensarum morsus horresce futuros: fata vitam invenitur aderlique vocatus Apollo (394 sq.).

Prodigi narrationes omnino non comparandae sunt, cum praeter mensas adesas nihil commune habeant. In altera Harpyia loquitur et praesagit periculum futurum, in altera Aeneas, cum prodigium accidit, refert quae a patre aliquando audivit. Illa vindictae studio mota hoc spectat, ut Troiania condendae urbis spem eripiat, nuntiana prius adivaroy te perpetrandum esse: non ante datam cingetis moenibus urbem, quam vos dira fames . . . subigat malis consumere mensas (255 sq.); bic novam patriam iam repertam esse proclamat: O fidi Trojae salvete Penates; hic domus, haec patria est (VIII 121). Ergo narrationes uon pugnant, sed cohaerent hunc in modum: cum Aeneas post Heleni verba (394) etiam ignoret, quid aubsit minis Harpyiae, patrem, perpetuum aibi fatorum interpretem, de hac re aliquando ante mortem interrogavit (VII 123) ab eoque cognovit es quae nunc in re praesenti in mentem redeunt, Patria consultationem Vergilius denuo κατά τὸ σιωπώμενον intelligendam reliquit ex parratione in VII, ubi poetam memorem fuisse eorum quae scripserat in III, cum reliqua verborum similitudo ostendit, tum praesertim verba haec erat illa fames (VII 128), i. e.

illa, quam praedixit Celaeno'). Quod autem in III Apollinis intercessio promittitur, qui nihil agit in VII, pertinet hoc ad partes huic deo in rebus Aeneae tributas per totum III, aed quae in reliqua Aeneide. ut nostes videbimus. transferuntur in Venerem et lunonem.

Alterum quod bis parratur prodiguum est suile, III 389-394, VIII 42-48. Has quoque parrationes Heinze contulit eodem eventu, perhibens, illam esse opportunsm et idoneam, hanc ineptam, unde denuo concludi posse censet narrationem in III esse recentiorem. Atqui de his etiam parrationibus eum minus recte disputasse docebo. In III prodigium refertur ut sciat Aeneas ubi locus urbis et laborum requies futura sit (393), in VIII ut veritas insomni missi a Tiberino confirmetur aliquo miraculo (81 sq.). Itaque Heinxio statim concedo (p. 90), occasionem inferendi prodigi in VIII satis ineptam et longe arcessitam esse, cum quodvis signum simplicissimum divinitus missum auctoritatem insomni praestare potuisset. Vergilius igitur in VIII opportunitatem narrandi prodigium studio quaesivit, quod cur fecerit mox declarabo. Etiam concedo, narrationem in III magis appositam esse loci oeconomiae (p. 92); sed si hoc opportunitatis discrimen paulisper omittimus, accurata parrationum consideratio monstrabit, utramque iisdem vitiis laborare, prodiisse ex eadem poetae inventione et antiquae fabellae retractatione arbitraria alteramque alterius esse supplementum.

Secundum traditam memoriam, quae exista apud Fabium, Varronem, Dionysium, Servium, alios (cf. Schwegler I p. 285), cum Aeneas în promiasam regionem adveniaset et mactaurus esset, secundum Dionysium satimi post prodigium mensarum, suem Ietam, e arev et aliunde ab jipa abductam (Varro L. L. V 144, Serv. aš III 390), haec sufugit et decubuit in colle, ex oraculo Dudonase vel Idace urbi condendas destinato. Iam Acaesa manus operi admourus haesitavit propter loci situm minus idoneum et despondes animi sopitus iscuit, cum a quodam numine in somno ') hoci pie loco moenia ponere iubetur, addita pollicitatione alteram urbem a progenie conditum iri post tot annos quot sus porcellos edidisede.

<sup>1)</sup> Cf. Kroll p. 158, Denticke ad VII 125.

Aliam etiam memoriam Dionyslus servavit, vigilantem Aeneam voce e silva commonitum esse. In Fabil fragmenis res mire ita proponitur, quasi Aeneae ante annos XXX proximos nrbem omnino condere propier insomnia non lienerit.

condita et a colore suis alba nominata est. Bestia postridie mactatur cum prole. Huius igitur fabellae elementa pleraque, promissum divinum, numerus porcellorum, color albus, pertinent adoriginem Albae, pauciora, locus ubi sus decubuit et adhortatio despondentis, ad urbem ab Aenea condendam. In Aeneide, ubi nec huius neque illius oppidi origo narratur, fabella proprie adhiberi non potuit, cum tamen Vergilius esam nihilominus adhibere vellet, multis difficultatibus necessario implicitus est.

În vulgata fabula Aeneas, postquam prodigio mensarum aliisque indiciis cognovit se nova patria potitum esse, dis gratias acturus porcam a se allatam mactare parat, quae aufugiens et decumbens locum urbis ostendit. Apud Vergilium in III Aeneas adhuc ignorat se promissam regionem adeptum esse, requiritur signum divinum, quod hoc probet, nam prodigium mensarum in III huic rei probandae non adhibuit, sed Helenus ibi significationem huius prodigi in incerto reliquit; itaque apud Vergilium nulla est gratiarum actio propter adeptam patriam, nulla praeparatur mactatio victimae hoc consilio allatae, nulla fuga et decubitus est in loco futurae urbis, sed in ripa fluminis derepente apparet bestia divinitus missa atque haec apparitio finem errorum advenisse declarat. Dicit quidem Helenus III 293 is locus urbis erit, sed locus urbis longe inde dissitus est et horum verborum sententia explicatur sequentibus: requies ea certa laborum'). Quod autem sus dicitur esse alba et triginta capitum fetus eniza, propter mutatam prodigi rationem evasit additamentum sensu vacuum. Pertinent autem hae animadversiones ad utramque narrationem, quae per quatuor vss. prorsus sunt similes; post hos in VIII adduntur duo vss. (47 sq.) de origine Albae, quo additamento vss. praecedentes de colore et porcellorum numero aliquam opportunitatem acquirere videntur: sed pibilominus omnia quae utrobique leguntur, ad solam Albam pertinentia, importuna sunt et a causa prodigi in Aeneide referendi aliena, nec tamen haec omitti potuerunt, cum praecipua sint prodigi elementa. Ex tradita memoria Vergilius etiam adsumpsit sollicitudinem Aeneae, vernm ita ut parrationes et inter se discrepent nec

<sup>1)</sup> Vert Heinze p. 90: Et ist begreiflieh, dazs Firsţil auf daz feststehende Sülich der Sage nicht verzichten mochte, aber or konnte eine specielle örtliche Bedeutung des Prodigiums nicht brauchen; weder für Alba — das ist ohne weiteres klur —, noch für Lanuvium, denn dessen Gründung fällt nicht in den Bereich seine Ernählung.

cum vulgata fabula conveniant. In hac enim saimi despondeas, vigilans aut consopitus, voce aut insomnio divinitus monetur moenia hic esse ponenda, at secundum III heroi solicito propter infinitos errores et vigilanti statim apparebit sus consolatrix, denique in VIII Aeneas solicitus est propter hellum imminens, quem metum ei in somno admint Tiberinus, affirmans hic esse certam domum certosque penates (35 sq., 40 sq.), et przedicit suem mox apparituram esse, cuius przedicitonis veritas probabit veritatem policitationis de domo et Penatibus<sup>1</sup>.

Apparet quanti poetae consmen constiterit inserendi prodigium a carmine alienum: smputare mutilare invertere debuit rem tradictum peperique tandem quod omni ex parte laboret 19. Com tamea huius quoque fabulae notitism Romanis qualicunque ratione praebendam esse suo iure censuisset, cam in suos usus emendatum sic divisit, ut praedictionem daret Heleno in III et ism tum consummationem posteriori alicui libro reservaret. Locus autem secundum Heleni praesagium huic consummationi unice aptus fuerat initium I. VI post ipsam escensionem in litus Latinum, sed locus iam occupatus erat prodigio menasarum item indicante novam patrism inventam esse; ideiroc huic simil prodigio situm locum quessirit, quem tsmen invenire non potuit nisi miraculi significatione et naturs funditus mutata. Si quid igitur ex prodigi narrationibus statuendum sit de librorum tempore, hoc erii, III esse antiquiorem.

Post hanc locorum interpretationem dicere vix opus est, me non cum iis facere qui in VIII excludunt v. 46 hic locus urbis erit, requies ea certa laborum, tanquam ineptum; vidimus enim non minus ineptos esse cum versus qui pertinent ad Albam, tum ipsum miraculi usum ad Tiberiai verborum dieme confirmandiam. Totus



Heinze locorum diversitatem non attendit sic coniciens p. 92: aus der Situation von VIII hat sich auch die Bestimmung sollicito seereti ad flumints orom in III eingeschlichen. Loci et ret verbis toto caeio distant.

<sup>2)</sup> Quam grave et ingratum foerit poetse fabulas in fouilban reperits armini sua occumodare, vide Heines p. 19s. 24. 35. 55. 126. 1959, 172. 154. 222, 2. 225 sq., 231. 235. 244 sq., 441 et p. 239 sq., et none eliam Norden in commentario Ann. U Vi p. 171 sq.: So gield disse ganus Epizode wieder moderar Beige dafür, dass Pirgil im Bestreben, verschiedene Segenilberliefrangen in der Art der hellenistischen Diehter zu versinigen und den Mangel eigener Erfindung vom Motten durch Nachahumgs weretuen, nicht übersil diejenige Glütte und Geschosenheit der Composition erwieht, die zu er einem Feri schaffenden Klüsstler zu verreichen möglich ist.

locus eo tantum nomine defendi potest, quod poeta nobile prodigium plenum et integrum popularibus tradere voluerit,

Postquam Heinzius thesin susm, III scriptum esse post VIII vel IX, argumentis supra tractatis satis se defendisse putavit, caussa dilatae buius libri scripture invenire studuit et dubitanter bas proposuit, p. 81: Vergilium quominus III suo loco exeraret deterritum esse argumenti difficultate, metuisse hic praesertim comparationem cum Homero, caruisse exemplis poeticis.

His assentiri nullo modo possum. In componendo III Vergilius eandem normam adhibuit quam in IV reliquis (Heinze p. 239 squam leinze docte sic definivit p. 235 sqq. traditian memoriam adhibebat quam plenissime, seligebat quae in suum usum conferent, base libere refingebat, additamentia, mythicia praecipue, pertim ab ipso inventis exorasbat (241). Exemplorum (Homeri, Ennii, cett.) imitatio posita est mazime in rebus externis, epithetis, figuris, metaphoris, imagiaibus et praeterea beroicea seatis indolem ubique sedulo asservavii (245 sq.); in his omnibus denique exempla sua non forte fortuna, sed consulto semulatur, mutuam materiem ad sui carminis consilis et indolem conformans (247).

Heec officia in III praestare pon difficilius fuit quam in aliis. sed psene levius. De Aeneae erroribus fabularum copia supererat, rerum ordo definitus erat ipso cursu a Troade per litora et insulas in Siciliam et Italiam. Non sane leve opus erat ex varia et copiosa parrationum farragine carmen conflare concinnum et unum, idque laudabili arte sic perfecit, ut itiperis progressus ac finis Troianis per vaticinis pedetemptim aperirentur, omittens quae huic proposito officerent, usurpana et refingens quae opitularentur. His poetse laudibua (Heinze p. 82) nihil detrabo"), sed non minora ei obstacula superanda fuerunt in l, cuius oeconomiam ipse invenit, et in II, ubi exempla quidem praesto erant graeca et poetica (Heinze 7 sqq., 30, 236 etc.), sed horum copia et diversitate magis obruebatur quam iuvabatur, unde buius libri oeconomis omnium maxime reprehensionibus est obnoxis et interpretes ad incitas redigit (Heinze p. 13, 15 sq., 17, 19, 22, 35, 3, 38, 2). Etiam ornamenta mythica et poetica de auo ingenio abunde in 11 iam dederat, uti sunt



Quamquam III rerum et orationis apleudore et magnificeulia pleriaque reiiquis libris non est sequipersadus (me indice omnium primus est et ideo minus matara arte compositus), tamen quo lure a Nordeno p. 206 appelletur beundera unfertig non persolcio.

appariito Hectoris, Androgeos et Coroebus, Theophania, erenta in domo Anchisis, alia (Ileinze 240). Nec tandem erat cur timeret comparationem cum Homero, quam modo audivimus Vergilium potius quaesivisse quam fugisse, et quae tamen constabat magis in forma quam in rebusy]. Et vero in III rerum differentis in erroribus Vitxi imitationem et comparationem fere prohibebat: illic habemus tempestates, continua vitae pericula, deorum intercessiones, eiectiones in litora, colloquia cum nymphis et regibus, talia; quicquid horum cadebat in Aeneam, accidit post finitos errores ill et elgitur in II II VY; in III ex Homero sumere tantum potuti narrationes de Scylla et Charybdi et de Polyphemo in breve coutractas, reliqua autem poetica aut aliorum poetarum imitamenta sunt, Euripidis (de Polydoro), Apollonii (de Harypiis et vaticiaium Heleni, quod in paucis tantum cum Tiresiae oratione comparari potest), aut ab ipso inventa ut in III.

Causs igitur probabiles dilate buius libri scripturae non repperi.

Remanebat tandem quaestio difficilis, quid, cum Vergilius
post libros I II IV—VIII tandem III componeret, eum impulerii, ut
rerum in illis scriptarum rationem non haberet, sed crearet sus
sponte librum illis contrarium et quo tolius carminis concinnitis
tam graviter perturbaretur. Si Heinzium audimus, poeta ante
scriptorum rationem ideo non habuit ut huic libro unitatem daret
et concinnum rerum progressum, quod autem inde consequens
esset, ut ante scripta ad hanc novam inventionem corrigeret, co
poetam non pervenisse, sed, si id egisset, fleri potuisse ut totius
operis unitas restitueretur').



<sup>1)</sup> Cf. practer locos supra clisios Heinze p. 428, ubi semulatio Homeri Vergilium inclisses dicitur ad scribeodam Necyiam., et p. 246: swar sind das weesentliche hierbei nicht die grossen Hauptmotive, die die Aeneis der Odyssee und Hisa verdankt e. q. s.

<sup>2)</sup> P. 92: Erst nachträglich hat er, als er gemüligit wurde, die Lücke weichen Tweis und Karthage auszafüllen, das erichtliche Gefüge der Prophessimgen und Prodeigien hergeteilt, ohne Rücksich auf das hier Geschriebene, zumächt aus dem Bedürfniss heraus, dem 3. Buch Einheitlichkeit und känstlerischen Portschritt zu verleihen. Die Consequenzen dieser neuen Erfindung zu siehen, dezu ist er nicht wahr gelangt ze hälte in dem dürigen Bleichern manches ut streichen, manches Einselneit zu ündern, in FII die genne Geschichte der Landung mangestallen gehalt. Wohl möglich, dus thu dabei einsehe Rudiemste der frisheren Fazung entgangen wären; im vesentlichen, deron zweiße ich nicht, hälte er Einheitlichste hergestell.

Omitto nuuc Heinzium iustam causam dilati libri non dedisse et idcirco totam dilationem esse improbabilem, mitto etiam potentam in scribeado secutum esse Aeneidem prosa oratione formatam et in XII libros digestam, ut ipsam coniecturam per se diiudicem, in qua statim sentimus basec duo inesse, Vergilium unitatem et concinnitatem unius libris anteposuisse concinnitati totius operis, quam interituram esse providebat, eumque non tanto fuisse ingenio, ut secundum principia, quue adhuc erst secutus, librum errorum componeret seque concinnum et laudabilem, cum tamen facultas ab Heinzio ei tribuatur emendandae totius Aeneidis ad rationes et principia unius libri. Utrumque prorsus unith incredibile est.

Neque autem Heinze in ratione describenda, quae intercedat inter III et reliquos, sibi constitit, Cum enim in verbis citatis III illis opponeret tanquam inventionem novam et ab ante scriptis liberam et solutam, postea contrarium docuit, nempe III destinatum esse, ut argumentum Aeneidis proprium - povas sedes quaerere Penatibus in Latio - cum episodiis huc non pertinentibus (1 ll IV-VI) intrinsecus conecteret, quem nexum internum, cum illa episodia componeret, poeta nondum perspexisset'). Hanc propositionem de libri III natura et consilio redarguere supersedeo et hoc tantam observo, in l. III huiusmodi conaminis ne levissimum quidem indicium me invenire potuisse. Nexus aullus est interior inter argumentum proprium et episodia, quae singula adglutinantur vinculis externis, rebus fortuitis a poeta inventis, quae sunt: tempestas in I quae reicit Trojanos in dicionem Didonis, unde nascuntur amores, narratio lliupersis et reliqua illorum librorum argumenta; imber imminens, unde reditus in Siciliam asscitur et certamina l. V. mandatum patris (V 732), unde renetenda est Necvia. Pro his externis aliquid interni substitutum esse aut substituere voluisse poetam in III non video. Communis aliqua episodiorum origo et

<sup>1)</sup> P. 328: Firgit fägte sum Uebrieferten den Aufenhalt bei Did, die Wettkänge, die Neuglis hänzu, alles Dinge, die zu dem Busptmeite der Ansiedlung der Treischen Franten in Leifum, kein inneres Ferklättest hatten. Er hat eine berglichtest gefühlt, ein zoehes Freklättest bestundt einer solchen nachträglichen Motiviung ein nicht überalt verdecht. Wie sehn diese Motiviung für Firgit das paterius war, ist deutlich von allem darzus, dass wir bei dem unvallendeten Zusande des Gedichten nach verhann, dus Firgit, sehn als ihm die Ereignisszelott und ihre Anordnung länget festlanden, über die mativiende Verkünfung sich noch nicht im Kanen gewesen ihm.

nexus internus cum Aeneae erroribus reperiri quidem poterzi in invidia lunonis et materno Veneris amore, ex quarum contentione illorum librorum argumenta fere tota pendent; atqui libri III hoc imprimis proprium est, quod nec Veneri nec lunoni sliquid momenti tributtur in rebus Troianorum.

Refutasse me opinor argumenta nova, quibus Heinze thesia ab aliis olim frustra defensam in vitam revocare et tueri conatus est. Cum tamen ego quoque concedam I. III extra ordinem a Vergilio esse confectum, restat ut ad corum sententiam accedam, qui omnium primum compositum esse censeant. Id defensurus tamen abstinebo ab argumentorum confusione qua viri docti, quaestiones hue trabentes de I. Ve de ditiorum ac librorum chronologia, inciderunt in coniecturas vanas, quas refellerunt cum ipsi inter se, tum R. Helm in Burniani Ann. a. 1902, p. 55 sq. et Heinze in adoott. p. 85, 95, 106, 128, 141 sq., 252. Suscipiam igitur aliam causae defensionem corum quoque ratione babits quae contra esm Heinze hei cillic in medium protelli.

## De libro III ante omnes reliquos composito.

Si l. III cum reliquis conferimus, hoc discrimen statim deprehendimus quod solus caret ab initio ea junctura, qua ceteri omnes inter se conexi sunt. Vergilius exordia nulla exceptione sic comparavit, ut continuetur parratio aine rerum aut temporum intervallo. Res aut protinua pergunt, aut quaedam, quae simul cum rebus in superiore libro parratia acciderant, reprehenduntur per particulam interes (V), quae etiam adhibetur, si nox qua nihil actum est intercedit (X XI). Hunc morem peculiari cura etiam in VII servavit, ubi tamen srgumentum mutatur et novus rerum ordo nascitur; liber non a novo ordine incipit, sed prsemittuntur vss. 36 ad praecedentia pertinentes, ut libri iunctura cum VI asservetur. Extra librorum initia bunc morem nequaquam adhibuit, cum alibi non tantum rerum series saepe interrumpatur, sed etiam longiora temporum apatia paucis verbis transsiliantur, ut quae multos per dies ac menses acciderunt in Creta III 135 aq., apud Didonem IV 193 sq., in Latio dum bellum parabatur VI 624 sq., aliaque aimilia1). Ex hac igitur norma l. III exordium sumere



<sup>1)</sup> Hoc discrimen inter librorum initium et reliquem partem neglexit Heinze p. 354 adn.; ceterum cf. p. 444.

debuit ab iis, quae facta sunt continuo post Aeneae secessionem in montes cum patre et comitibus in fine l. Il narratam, reluti ab aiqua consultatione postero die habita de figa, de navibus aedificandis, de deorum voluntate sciscitanda (cf. 1 381sq.) aliisque bususmodi, donce tandem sequerentur e. g. ipsa navium aedificatio, quam poeta, tametsi longi temporis, tamen secundum id quod dicebam in ipso libro paucis verbis absolvere poterat, et profectio.

Uti res nune se habet, i. Ill orditur a procemio, in quo ea quae audiveramus in lliupersi quasi res ignotas denuo docemur, Troiam esse dirutam, Troianos cogi desertas quaerere terras (cf. Il 800), contractos esse viros (bid. 796—799); porro commemorantur in genere auguria divum, raga et incerta et ab iis quae ex Il cognovimus (289, 619, 680 sq., 780 sq.) diversa, tandem fere totius anni intervallum relinquitur inter narrationem Il et III, cum hic incipiat ab ineunta eastate (r. 8) et Troia e communi memoria perisset aestate media\*). Indolem huius procemi generalem et rhetoricam, a continuata narratione remotissimam, agnovit etiam Heinze p. 356: Anacharung geben diese Verse nicht ioid, wohl aber wird sun eine Fille von Empfindungen mitgetheilt . . . wir sehen Troias Fall mit Aeneas Ausen. e. q. s.\*).

Etiam libri finem carere iunctura cum IV postea demonstrabitur.

Cam hoc discrimen iam indicare videatur III separatim ortum sese et antequam continuatae narrationis legem poeta sibi impossisset, accedunt multa sila discrimina cam reliquis libris et repugnantiae, quorum Bienze pauca tantum et fere leviora in censum vocavit, sed quae demonstrant I. III uzita ilios non modo locum occupare prorsus peculiarem, quod ab omnibus fere conceditur, verum, quod maioris est momenti, inventum et perscriptum esse, cum poeta Aeneidem mente concepisset ab ea quam nune legimus valde diversam, quippe adhuc aibil continentem corum quae canum in 11 II VP yVI, sed tantummodo iter in Siciliam et Italiam

Ci. Georgii p. 65: Gleich die Anfangenoorte machen durchaus nicht den Bindruck einer Fortsetzung der in II gegebenen Erzählung, sondern eines unabhängigen Neuanfangs, et Denlicke ad v. 7.

P. 444 Heinze idem procemium perperam appellavit eine kurze Recapitulation et comparavit com initiis II. VIII et XII quae narrationes superiorum librorum more solito continuant.

<sup>3)</sup> Probabile est Vergilinm lodos funebres iam inde ab initio aliquo tempore scribendos sibi proposoisse, ut infra monatrabitur.

et dein bella ibi gerenda. Cum igitur errorum librum, quem cognovimus, litteris versibusque mandaret, ignorabat se maquam scripturum esse episodium Africanum, h. e. tempestatem, adventum in Libyam, amores Didonis et Aeneae, reditum in Siciliam, et Necyiam. Haec episodia posterioribus demum poetae studiis et novae meditationi originem debuerunt, cuius ex multis novisque fonbiuba aucta fabularum scientia et mutata rerum contemplatio pepererunt, nec non parere debuerunt, discrimina illa et quaestiones insolubites inter novam Aneneida et Ill librum angustoribus studiis debitum.

Demonstratio huius sententiae partim versabitur in quaestionibus iam tractatis, partim in novis.

Primum in memoriam revoco vaticinium a Creusa marito datum, eum vastum sequor araturum et tandem in Hesperiam ad Thybrim perrenturum esse (Il 780 sq.), pugaare com Ill, ubi Aeneas, incertus quo fata ferant, ubi sistere detur (7. 88, 146), statim proxima litora petit et in Creta denum a Penatibus id accipit (163 sq.), quod Creus in Il iam praceeperat. Quoquo te vertis, poetam errorem commisisse fateadum est: si Ill est posterior, corrigere debuit Il, ut Heinze dixit p. 61, si Il multo post Ill est compositus, ut ego reor, sciens contrarium vaticinium inseruit,

Maluit setlicet banc erroris culpam suscipere, quam oblitterare gregiam lliupersis conclusionem, quam ex aliqua parte nori fontes, sed omnium maxime ipsius ingenium suppeditaverat?. Sciebat tamen oeconomism I. III cum vaticinio numquam in concordism posse redigi, neque umquam cogitare potuit, ut Heinze suspicatur p. 62, de versibus 780—783 ita corrigendis, ut restaret tantum praedictio regiae coniugis in regione longinqua; quid enim, non dico in fabula Milesia, sed in carmine epito, magis indecornum et humile, quam ut heroina post mortem apparens heroi pro solacio nibil quam noras muptiss vaticinetur?

Item in memoriam revoco quae supra scripsi de prodigis; narrationes in VII et VIII compositas esse post III, quem illae designant, ac mentionem Apollinis in III 395 ad aetatem pertinere, qua Vergilius Venerem et lunonem in carmen nondum introduxerat, de qua re mot amplius disputabitur; denique, quod poeta post praedictiones in III ipsis prodigiis, praesertim prodigio suili, op-

Heinze p. 57, 58, 3. 60 sq. Noack p. 408 adn. locos contrarios excusari posse credidit, quia vocabula Hesperia et Thybris ut ignota Aenese aures praeteriissent.

portunum locum ac rationem reperire non potuit, id ultro explicatur nova carminis oeconomia, cui narrationum principia in III accommodari aegre poterant.

Transeo ad argumenta nova initium faciens a l. VI, cuius argumentum, ut iam suspicatus est Kroll p. 159, poetam, cum III scriberet, nondum concepisse contendo.

Erravii Sabbadini (prim. diss. p. 29), cum putaret ism Helenum Aeneae praecepisse ut in inferos descenderet. Inferni lacus, divini lacus, Aterna sonantia silvoi in III 386, 441 sq. non ilidem sunt qui lacus Stypii in VI 134 nec designant ipsos inferos, verum enrorium introlium supra terram, quae loca VI 13, 201 appellantur Triviae luci atque aures tecta et fauces grave olentis Averni, ubi heros finanam vatem aspiciet fats canentem rupe sub ima III 443. Cam III componeret, oggivati tantummodo de Sibyllae consultatione in antro: relicta Trinacria Aeneas continno adiret urbem Cumaeam (440 sq.), ibi sociis invitis qui hanc moram increpitaren (453 sq.), escenderet in terram et Sibyllam oracula posceret, non per folia sed voce edenda (457 sq.). Quid autem illa responderet, sic desscribitur:

illa tibi Italiae populos venturaque bella et quo quemque modo fugiasque ferasque laborem expediet cursusque dabit venerata secundos').

Cum poeta post aliquot annos Necyiam componeret, primum con mutavit ut comites escensionem non increparent, sed avide expeterent, VI 5 iucenum manus emicat ardens litus in Hesperium'), porro Sibyllam longe alia respondentem fecit 83 494, nihil de populis, de ipsis bellis et Aeneze laboribus aut de cursu, sed in genere vaticinalur: "Troianos venturos in regna Lavini, manere tamen terrae pericula graviora quam maris, horrida bella, quibus funo Teucros ausquam non lacesset; hoius mali causim iterum fore externum coniugium; malis non esse cedendum primanque salutis viam oriuram ab urbe Grais." Huius correctionis causam

Postrema verba hoe significant: "moostrabit iter totam"; dare ut VI 65
et probabiliter etiam III 85 est "moostrare rationem qua rea expediri possit";
ef. Conington ad b. l. Georgii p. 67 divinam Sibyllae potestatem hic attribui
immerito credidit.

In III Odysseam imitari volnit, opinor, ubi nonnamquam aliqua dissensio est inter Viixem et comites, deinde vero intellexit Aeneam propter bella futura indigere adutoribus fidissimis.

hanc esse suspicor. Cam Vergiüus III ezararet, intellexit quidem sibi aliquando agendum fore de Italiae populis et de bellis et Aeneae casibus bellicis deque cursu ad Tiberim, sed quomodo hoe floret non-dum sibi planum fecerat. Videtur putasse, fore ut es succincte arrarentur a Sibylla. Postas id variis de causis fleri non posse perspezit. Cursum ipse breviter descripsit, Y 778 sq., populorum recessionem sdsignavit catalogis, bella denique bellique casus Aenrae libris propriis, quorum materia, ut recte observavit Heinze p. 429, Sibyllae aarratione praeriperetur. Itsque huic in VI dedit vaticiaum generale de bellis instantibus corumque causas et feici ezitie, involutum verbis obscuris (Heinze: thre duskein Rdithseloerts), que etiamnunc posterioris aetatis indicia continent, mentionem Lasvini et assiduas Innonis iras, quae ignorat I. III, stque urbem Gratiam opitulastem, cum in III (398. 550) Grai et Graiugeni ut pessimi Troianorum adversarii nucestur.

Sed pervenimus sd crucem, que Aeneidis interpretes vehementer torquet et diu etiam torquebit. In fine Necyiae Heleni verba de Sibyllae responso supra alleta sic repetuntur 888 sqq.

> que postquem Anchises natum per singula duxit incenditque animum femae venientis amore, exis bella viro memorat quae deinde gerenda Laurentesque docet populos urbemque Latini et quo quemque modo fugistque ferstque isborem.

Verba sunt similia fere nisi quod pro cursu in III h. l. habenus urbem Latini. Qui factum est ut expositio de populia, bellia bellique laboribus, quam poetam in VI iusta de causa Sibyllae ademisse modo vidimus, hic in codem libro reddatur Anclisse?

Causam hanc fuisse suspicor. Anchises cum filium in inferos aresestet, de genere tantum et de moenibus (Lavini, Albee, Romae, cf. VI 766, 781 sq.) se dicturum essep romiserat, V 787: tum genus omne fuum et quae dentur moenia disces. Cum hanc Acacas audivisset (usque ad v. 588), decere, credo, visum est poetae, ut non minus quam Vitres a Tiresis is quoque a patre aliquid de suis rebus acciperet, de quibus adhuc altum silentium fuerat in VI. Idcirco Anchisem hoc quoque promittentem psulo ante fecerat v. 759 et te tua fata decebo. Sed praestare promissum vide saceps erat. Futura bella et labores paucis comprehendi non poteriant, nec magis quam Sibylla sequentium librorum argumenta pracripere debebat Anchises. In hoc consili imopia repetivit verba

Heleni raga et incerta, quibus quid subsit lectoribus coniectandum reliquit. Repetitio igitur, ut est molesta et inelegans, non tamen prorsus supervacanea dici potest e mente poetae, qui de suis quoque rebus Aeseam a patre guarum fieri indicare voluit.

Heinze hanc quaestionem aliter expedire temptavit, cuius intricata argumentatio huc redit.

Cam Vergilius aggredereiur Necjiam, primum imitari voluit Odyaseam, ubi Vlizes a Tiresia de suis tantum rebus edocetur. Incl. initationis conamen representatur rersibus citatis (den vorlanţiam versus) versus, de su versenden, haben wir VI 850 –852). Mor metuens ne Anchises narrationes de rebus Aenese præreiperent materiem librorum sequentium, prius propositum abiecit et pro patre illa narrante substituit Sibyllam obscure vaticinantem, 83 aqq.\cdot\text{18}. Perro, cume rk. boc novo proposito Aeness non in inferos descenderet ut de suis rebus patrem audiret, alia descensus causa requirebatur et substituta est pietas, ques antes leviret tantum indicata fuerat (Für den Abstieg des Aeness beharfte es danach eines neuen Motios, dau wohl bei der Ausfährung des ersten Entseurfs schon aufgetaucht wer, der jetzt in den Vorderprund trat cett. p. 429).

Hace coniectura parum est probabilis. Si Vergilins revera primo hoc spectavit, ut Aeneas propler suss res inferos adiret et de suis rebus a patre doceretur, qui factum est, ut lunius conaminis prioris nibil superait practer illos versus, et quidai eos simul com proposito deleviti? Nam profecto nusquam in Aeneide inferos aliises significatur exspectans aut cupiens oraculum de rebus suis. Vidimus quid Anchises se docturum esse promiserit V 731 sqq. A Sibylla autem Aeneas omnis Troinis suis et Penatibus pelit, nibil sibi: da Latio considere Teucros errantespue dess agitataque numinos Proise (VI 66); Apollieme decique nibil royat quam flame matorum. Porro coniectura vulgarem rerum ordinem invertit, nam propositum illud snitquius, quod dein poetae displicuit, legitur non, ut par est, ab inito, sed in extremo libro, 890a; contra quod huic substituit legitur ineunte libro 53aq. Tum nora causa, cur in inferos descenders, priori illi quam Heines sibi fazit substituits, non erat prietas,

<sup>1)</sup> Novissime banc questinem attigli Norden in egregio I, VI commenirio, qua seco di mili liciati, p. 44 sq. Ilir, o lleinar, I. Ill partim seltem post VI natum esse cecasel et in VI 890—92 putat esse conduplicationem visibilità di la comparation della comparation della colora di colora di tettia quantum abbin sala liqueta. De satro Sibylise cl. idem p. 117 sq. 122 sq.

sed ut Aeneas cognosceret ea quee pater promiserat V 737, quibus, praeter partem philosopham, expletur tota Necyja. Quod causavipietatis postea demum momentum acquisivisse dicit, amplissimus de ea locus legitur deauo non in fine, sed initio libri 108—123, dum reliqui loci, in quibus pietas wohl bei der Ausfahrung der ersten Enteur/s zehon aufgefaucht war, inveniuntur postea 403—405, 670, 687 sqq. Denique hoc incongruum est in Heinzii sentania, in libro III, quem ille post VI exstitisse aestimat, non inveniri banc alteram causam, pietatem, sed ipsos illos vas. (456 sq.), quos in VI ex praecursorio et a poeta relicto conamine ortos esse dixi.

Disputationis conclusio baec est, Vergilium, cum scriberet III, ex tota Necyia nihi concepisse quam Sibyllae consultationem af fauces Averni, în qua illa quaedam aperiret de Italiae populis, de bellis bellique laboribus Aenae, de cursu, eumque postea alia doctum et meditatum hoc mutavisse, quod sine repugnantia fieri non notuit.

Antequam ad episodium Africanum transeo, dicendum est de numinum partibus post compositum III in Aeneide funditus mutatis, quae mutatio tanta fuit, ut vel sola prorsus novam interea operis oeconomiam exstitisse doceat. Unitas Aeneidis non ex minima parte constat in Iunone deorum fata de Troja in Latio renovanda impugnante. Haec eius maligna voluntas, quae adnuntiatur in procemio libri I et pertinet usque ad XII 820 sqq., ubi tandem cedit certa condicione, quae odam Horatii III 3 in memoriam revocal, praecipuum est rerum momentum per omnes libros praeter III. Nec minus Aeneadum genetrix, quae contra lunonem per totum carmen Troisnis opitulatur, unde Turnus buic dese iuxta fata illorum successum tribuit (IX 135: sat fatis Venerique datum tetigere quod arva fertilis Ausoniae Troes) iacet in III, ubi semel tantum adhibetur in transitu v. 19: sacra Dioneae matri divisque ferebam auspicibus coeptorum operum, praeterea nusquam¹). lunonem Troianis inimicam esse poeta ex Homero didicerat, quod ne prorsus negligeret Helenum sic praecipientem induxit v. 435: unum illud tibi, nate dea, proque omnibus unum praedicam et repetens iterumque monebo: Iunonis magnae primum prece numen adora, Iunoni cane vota libens dominamque potentem supplicibus supera donis, sic

1) Altera cius nominatio nullius est momenti, v. 475: coniugio Anchisa Veneris dignate superbo.



denique victor Trinacria finis Italos mittere relicta. Postquam Aeneas cum primum Italiae solum attingeret (v. 546 sq.) huic praecento morem gessit, dea nullum itineri obstaculum internosuit. Sed ne antea quidem hoc temptaverat, tametsi occasio nocendi in longissimo cursu a Troade non sane defecisset, si eadem malevolenția et calliditate contra Trojanos usa fuisset atque în religuis libris, verum omnino abstinuit a Troiugenis novam patriam quaerentibus et Heleni praeceptum, quamquam gravissimis verbis conceptum, prorsus fuit supervacaneum ideogne tantummodo a poeta receptum esse aestimo, ne lunonis Homericae indolem erga illos nimis neglexisse videretur. A dea placida autem et quieta libri Ill toto caelo distat numen implacabile ceterorum librorum, quod in I tempestatem suscitat et naufragium, in VIII ad bellum conflandum sua manu Furiam ex inferis protrakit et quas non machinationes identidem struit ad arcendos vel perdendos Troianos. Mutatae horum librorum oeconomiae lepidum habemus indicium in VIII 59, ubi Aeneam denuo placare Iunonem iubet Tiberinus utiturque iisdem fere verbis, sed pro eo quod est dominamque potentem supplicibus supera donis dicit iramque minasque s. s. votis. Iunonis irae minaeque in III citari non notuerant.

Apollo contra, qui in III solus dux et auspex est itineris, et istim in prodigio mensarum intercessurus esse dictiur III 395, in reliqua Aeneide hoc nomine prorsus delitescit exceptis tribus locis qui illius libri memorism renovant. Horum primus est VII 241, ubi vaticinium Heleni sic respicitur: huc repetit 'ussrique in-genilibus urquet Apollo Tyrnhenum ad Talybrim et fontis ouda sacra Numici. Alteri loci coniecturae mese suffragantur. In IV 345 et 376 per errorem mou Delius sed Gryneus Apollo et Lyciae sortes Aeneam in Italism misisse feruntur'i), in VI 59 poeta etiam gravius peccavit, cum Apollo Africani quoque itineris dux fuisse dicatur: ett maria intraui duce te penitusque repestas Massylum gentis praetestaque Syrtibus area. Uterque error libri III malto ante scripti memoriam vanidam coarguunt. Ex eadem obliterata huius libri memoriam vanidam coarguunt.



<sup>1)</sup> Vide supra p. 261. Heinzii de hoc verso indicium. Conington putat Vergilium consulto novue fabellae menitorem n.c ec.sse fond of conveying information directly. Non assenitor, quanquam verum est quot Servius adonavii III 386: Fergilius amans trepnta occasione recondita quanque assumatim et antiquem contingere fabulum.

rem in itineribus viam filio monstrasse (I 382) eumque iam tum aliquotiena falsia imaginibus lusiase ibid. 407: quid natum teticas!) crudelia tu quequa falsia ludia imaginibus; cum tamen miaua verisimile sit Vergilium Veneria absentiae in III prorsua tam immemorem fuisse, potiua crediderim eum ex nova oeconomia matri quoque in erroribus aliquam filii curam tum adscribere voluisse, seerantem fore ut in III praeter alia hoc etiam aliquado corrigeret.

Cur antem poeta praeter traditam memoriam (Heinze p. 83) Apollinem itineris ductorem instituerit, facile intelligitur, si lumi birum omaium primum i. e. circa a. 28 composuit, quo tempore hoc aumen prae ceteria Romani imperi servator et auctor ab Octaviano celebrabatur; ideirco et huius templi in Leucata conditi recordatur et ludorum quos Aeneas in Actio litore instituisae fertur 275 sqq. (Heinze p. 100). Templa Veneris, quae secundum Dionysium Aeneas in cursu ubique condiderat, in III proress omituntur, etiam Leucadium et nobilissimum Eryciaum, quamquam hoc postea quodammodo corresti inserena eius originem in V 759. In 1910 interes soil Phoebo templorum bonorem interrum servavit.

Monstravi discrimen longe omnium latissime patena inter Ill et reliquos libros, quod nasci tantum potuit ex nova doctrina quam poeta sibi interim paraverat et ex oeconomia operis inde funditus renovata.

Superest ut agam de libria I II IV V, quorum argumenta quatenus ad errores Aeneae pertinent, Vergilio scribenti III adhuc gnota fuisse satis certa aunt indicis.

Primum duse rerum omissiones in III hanc inscitiam demonstrant?. In 1550, 558, 570sq. Didoni narrat Aeneas ae paulo ante ad Erycem Troiani regis Acestis hospitem fuisse, qui ibi iam coloniam condiderat sedesque paratss popularibus serrabat. In Venudem deuu or reperimus, tutorem sepulori Anchiase, tumuli et ararım quae Aeneas illic struxerat, certaminum participem et ia reguum recipientem longaevos senes et fessas sequore matres, qui incensis navius ibidem remassebant (v. 36, 11, 73, 387, 530, 711, 746 et sqq.). Aeneas igitur in prima mansione Sicula sub Erycaliquantiaper moratus est. Iam vero si III scriptus esset post l et V, quis non exspectaret aliquam Acestis mentionem vel levissi-



<sup>1)</sup> Cum byperbols totions compars VI 696, ubi 'pater, qui semel appasuit, saepius occurrisse dicitur.

<sup>2)</sup> Neutram omissionem Heinze rettulit.

mam ibi inventum iri. Verum et ille siletur et Erycia nomen non cecuriti, sed commemoratur uno tantum versiculo escensio Drepani facta. Hace notabilis omissio inde derivanda est, opinor, quod Vergilius post scriptum Ill hanc narrationem in fontibus demum repperit, inisis memorabilem, quam ut referendi opportuuitate data silentio praeteriet. Huic omissioni similis est altera, quod solemnis sepultura, qua ossa patris tumulo condita arisque consecratis Acestis tuteles sunt tradita, in Ill non tantum omittitur, sed in brevissima mansione apud Drepanum ne locum quidem habere potuisse videtur; a posta pio et religiono, si celai sesia sobium dedita opera et otiose descripsisset, solemne funus sic negligi potuisse numquam crediderim; nec lamen hoc loco provocare ausim ad illus diarnafupero, cuius figurae certi denique sunt fines; sic enim mors Anchisse omitti etiam potuerat, cum hanc quoque e sequentibus veu venisse consocatar.

Transeo ad alia.

li qui librum III reliquis postponunt, ipsi admirandum fuisse senserunt, si Helenus, cum praecipua pericula evitanda Aeneae speriret, unum illud solumque quo vita eius, et alterum, quo ipsa cursuum destinatio in discrimen vocabatur, tempestatem dico et rejectionem in Africam, ignorasse videretur. Ideo statuunt vatem haec quidem scivisse, sed reticuisse iussu Iunonis idque inesse in v. 379 sq.: prohibent nam cetera Parcae scire Helenum farique vetat Saturnia Iuno. Sumamus, ut vulgo, obiectum verbi vetat non esse Parcas sed Helenum, tum hic docet bina esse quae reticeat. altera quae nesciat prohibitione Parcarum, altera quae sciat vetitu lunonis. Ea, quae sciens praeteriit secundum Servium, Georgium (p. 71), Conington, Heinzium, alios, possunt esse mors patris, tempestas, amor Didonis, Polyphemus, incendium navium, mors Palinuri, secundum Forbigerum, Nettleship, alios, bella Italica, quae IV 90 Iupopi imputantur (sed bella statim eximenda sunt, quippe posita extra itineris fortunam), alii denique poetam imitari putant lliad. XIX 407, 418 sq. '). Omnes tamen nimis neglexerunt distinctionem corum quae Parcae celent et quae luno fari vetet. Quod illae mortalibus scire invident hoc est, quem quandoque vitae finem di dederint, itaque indicatur mors, non Palinuri quae minoris fuit momenti, sed Anchisae. Quae autem fari vetat Saturnia Iune non

<sup>1)</sup> Cf. Deuticke ad h. l. Heinze p. 107, 1 apte contailt Phinel verba apud Apollonium III 311.

possunt esse Cyclops aliave leviora, sed graviores casus esse debent. Quominus tamen cogitemus de tempestate, prohibent, credo, quae praecedunt v. 377 sq., ubi Helenus: pauca tibi e multis, quo tutior hospita lustres aequora et Ausonio possis considere portu, expediam dictis, quae verba diserte testantur Aeneam tutum trans mare perventurum esse in Ausoniam, si evitaverit pericula, quibus e multis referet pauca, sed nimirum praecipua, quid enim secus haec praecepta utilitatis haberent? Si igitur non citat omnium facile praecipuum, tempestatem, hoc factum videtur, quia nondum erat in mente poetae. Si quis autem quaerat, quid indicari censeam verbis fari vetat Saturnia Iuno, respondeo: nihil certi indicatur, sed poeta iam tum quasi per transennam vidit fore, ut ex fontibus suis efflorescerent alii casus aliaque obstacula, quibus luno Aeneam obiceret; haec igitur in genere praenuntiare voluit, nihil adhuc cernens distinctum. Quidquid est, v. 379sq. non probant Vergilium iam cogitasse de obstaculis libri l et IV, sed Parcarum mentio hoc in se habet, eum censuisse hunc gravem casum hic prorsus omittendum non esse, cum tamen nondum constituisset ubi Anchises, quem fontes in Arcadia, in Epiro, in Latio obiisse varie tradebant, e vita tolleretur, huius rei reticentiam Parcis adsignavit').

Etiam de reditu ja Siciliam et certaminibus ibi agendis nihil nos audire in III diecre vix opus est. Quod autem attinet ad lliupersin I. II, buius commemoratio quatenns ad itineris causam declarandam necessaria est, invenitur in procennio I. III, ad cuius libri intellectum liber II ideo prorsus est supervacaneux.

Si quaerimus quibus tandem certis vinculis hic liber cum aliis coniunctus sit, nullum invenimus ante ipsum finem, ubi hi quatuor vss. leguntur:

715 hinc me digressum vestris deus appulit oris.

sic pater Aeneas intentis omnibus unus fata renarrabat divom cursusque docebat.

fata renarrabat divom cursusque docebat. conticuit tandem factoque hic fine quievit.

Primus versus nos remittit ad l. l. ubi inde a v. 34 deus Aeneam Didonis oris appellere incipit. Secundus et tertius initium referunt libri 11 conticuere omnes intentique e. q. s. Postremus hunc librum,



<sup>1)</sup> Heiuzii observatio p. 95, t: er übergeht auch den Tod das Anchiese gans mit Recht, denn er giebt su keiner Warnung und su keinem Rolke Anlass, von apposita est, nam Helenus es quae vorit, non ideo se praeterire att, quis admonitioni aut consiilo sassam non praebesat, ard veitte lenonis.

si saltem quievit interpretamur: ,somno quietem invenit', adnectit sequenti: At regina ... vulnus allt venis, ... nec placidam membris dat cura quietem. Ecce vincula, quibus Ill consus est cum reliquis libris, quae poeta facile ex locis allatis confingere postea potut.

Sed praecedunt his versibus alii, inde a 707, qui peculiarem ractationem postulant. Descriptio itineris finitur locorum enumeratione quae Aeness post evitatas Seyllam et Charybdim praetervectus est usque ad Drepasum. Nominatur Ortygia, Pachyaum, Camarina, Sela, Agrigentum, Selinus, Libybaum, dein sie pergitur:

hinc Drepani me portus et illaetabilis ora accipit. Hic pelagi tot tempestatibus actus heu genitorem, omnis curae cursusque levamen,

- 710 amiito Anchisen. Ilic me, pater optime, fessum deseris, heu tantis nequiquam erepte periclis l nec vates Helenus, cum multa horrenda moneret, hos mihi praedisti luctus, non dira Celaeno. hic labor extremus, longarum haec meta viarum.
- 715 hinc me e. q. s.

Supra vidimus desiderari patris sepulturam, tumulum, aras, eorumque tutorem et hospitem Acestem, observamus praeterea nihil legi de ipso obitu mortisque causa, casu, senectute, morbo an divinitus fortasse e vita sublatus sit. Ipsa quidem verha affectu non carent et satisfacerent, si in mortis recordatione posteriore obiter inserta legerentur'), sed si reputamus gravissimum casum et recentem filii dolorem nunc primum repraesentari, et rei parratio et patris laudatio atque comploratio exilis est et paene nulla. Deplorat se tot tempestatibus actum nunc etiam amittere levamen suum. se fessum deseri a patre, quem tantis periculis frustra eripuerit. Haec hominem non patrem laudantem et complorantem, sed de suo infortunio querentem referunt. Si poeta, qui excellit magnorum virorum et mulierum laudatione et comploratione (Pallantis, Lausi, Mezenti, Camillae, Turni) quique Anchisem a filio numquam satis celebrari posse credidit (V passim, VI 108 sqq., 678 sqq.), libri finem una opera eademque cura qua hucusque totum exaravit elaborasset, ampliorem ac digniorem huius materiae tractationem haberemus. Ne quis autem putet, Aeneam coram Didone haec narrantem animi

Hac ratione Valerius Flaccus apte hunc locum usurpavit in I 286, cum regione monitus Helles memoriam revocaret; Hie soror Acoliden, aerom mansura per omne, deserit, heu saevae nequiquam eropta novercae.

affectus continere reique amplificationem evitare debuisse, legat locos de Anchise et de Creusa in Il 635 sqq., 735 sqq.

Quod ad elocutionem attinet v. 708 et forma et sententia debilis est, quid enim ad moriis gravitatem facit, Aeneam tot tempestatibus actum fuisse, vel ai legis actir, has transactas esse (cf. Georg. 1 413 mibribus actir . . revisere nidas). lusta esset quorela Anchiseme ass frustra transacgisse, sed hoc set in v. 711. Formula sumpta est ex VIII 199, ubi Latinus dubitat, quo casu Troiani in Latium deveneriniz rise errore vise seu tempestatibus actir.

Plua etiam molestiae habent quae sequuntur de Heleno et Celaeno.

Si exprimitur mera admiratio vel observatio de illorum reticentia, ea non immerito mire interietat videtur Krollio, testi paulo fortiua cam ridiculam (spasshaf/) appellavit. Heinze eum reprehendit (p. 95. 1), sed ipse Servium secutus (mortem patris graviorem asse dicit quam famem) paulo licentius hoc inesse putat, hauc cladem graviorem esse quam quas illi praedizerant. Verum non legitur tantos sed has luctuse sos reticuisses.

Locus comparandus est cum iis, quae vates revera dixerunt v. 255 et 381 sqq., quo facto apparet, Vergilium oblitum fuisse quae illic multo ante acripserat, nec, quod debuerat, inspiciendi operam sumpsisse. Si hoc fecisset, de Celaeno tacuisset, cum ea non plures praedictiones ediderit, sed vindictae atudio mota apem condendae urbia Troiania adimere conata sit, proponens aliquid αδύνατον: mensaa malis absumendas esse antequam moenia cingerent; atque de Heleno Aeneam tum orocul dubio hoc dicentem fecisset: .Ecce quod Parcae Helenum scire prohibuerunt', quae hic prorsus apposita recordatio fuisset. Mihi et hi versus et qui praecedunt de Anchisae obitu postea demum additi videntur, de quo mox plura dicam. Si tamen quaeritur cur miram observationem de vatibus interposuerit, causam esse puto, quod poeta id quidem meminisset, coa in III de tam gravi casu tacuisse, sed oblitus esset Celaeno illum casum commemorare omnino non potuisse et Helenum rem obscure indicasse; cum igitur omissae mentionis reprehensionem, quam nullus libri lector attentus facere poterat, timeret, hanc his versibus antevertit, omissionem tanquam vatibus debitam coarguens.

Sequitur tandem hoc: hic labor extremus, longarum haec meta viarum. Quaeritur qui labor et cuiusnam intelligatur et respondetur vulgo: mors patris extremus Aeneae labor dicitur. Sed iam antiqui observarunt, extremum Aenee haec narrantis laborem fuisee tempestatem et naufragium. Idcirco Servius explendum esse dixit apud Dreponum, aut extremum reddendum esse aserissimum. Idoc amplexi sunt Gossrau') et Conington, sed extremum h. l. esse postremum probat sequens meta. Unus Georgii (p. 71) totum versum refert ad extremum Anchisse laborem: Das Bude der leidensum et le

Ceterum vocabulum labor insolite usurpatum est, nam labor est innetio quaedam animi vel corporis, gravioris operis et muneris (Cic. Tusc. Il 35), itaque mors Anchisae non labor sod dolor est Aeneae (cf. Il 776), neque ipsius Anchisae labor ea dici potest, nisi gravior animi corporieque luctatio antecesserit, quod a loco alienum est.

lam vero si misas tempestatis omissione interpretamur: "patris mors labor meus fuit extremus", quid tum significant sequentis: longurum hace meta vierum? Idem repeti videtur: "patris mors meta mihi fuit longarum viarum". Dicendi ratio rhetore potius digna quam Marone, quae tunc tantum ferenda esset, si Anchisae obitus viarum finem attulisset. Praeterea nulla viarum meta ibi fuit, nam perrexit in Africam, quod etiam probibet quominus hace meta recratur ad Dresamen: seculur statim hine me dicresum cett.

Imperfecta versuum condicio inde a 708 ad probabilem causam revocari potest, si sumimus Vergilium, cum I. III componeret, condum constituisse ubi Auchisse moreretur. Cogitarit probabiliter cum Catone aliisque de Latio. Cum autem operi adderet episodium

Gossrau : "omtili narrare tempestatem ab lioneco usrratam, neque post patria mortem fan erat usrrare villora". Conlogton idem fere pieriban verbis. Deuticke adontat tantam: *Hier wird also der Starm. . . nicht berifickstehtigt.* Gf. Goorgii Antike Aenelskritik p. 187. Heinze bune versum, quantum vidi, non tractavit.

<sup>2)</sup> Vergilius translate vulgo metas scripsit: 1 278 rerum, III 429 Packyni, X 472 asvi, XII 547 mortis. Sed V 835 meta media caeli proprie.

Africanum, cui, ut iam Heynius observavit, Anchises interesse nullo modo poterat, huius obitus in Siciliam fuit retrahendus statimque libro III addendus, ut libri IV lectores patrem mortuum esse scirent. Hoc eventum igitur in praesens subilario opere quam brevissime, neque optime, nam festinanter artem bene exercere non poterat (vita p. 59 R.), subnexuit, tolius loci otiosa retractatione aliorumque, quorum correctio minus urguebat, in posterum dilata.

Finem libri III, antequam mors Anchisse insereretur, hunc disse credibile est, ut Aeness e portu Drepani (707) siatim fere Cumas traiceret, quod narratum fuit uno alterove versiculo, quem excipiebat v. 714, quo igitur ultimus cursus per mare in Italiam aptissime dicabur extremes labor Aenese et Anchisse comitumque et ipas Italia meta longarum viarum. Hoc versu totus liber claudebatur, cuius finem cum Vergilius suppleret, omisit versum de transtui in Italiam, eda adhibuit hunc postremum verborum significatione contorta et obscura. Denique additit v.715—718 confictos elementis suppra indicatis librorum II II V, quibus hunc adnexuit. Confirmatur hace coniectura loco antea allato III 440 sq., ubi Helenus promittit Aenesm reletta Sicilia sine obstaculo in Italiam admissum iti. Sic denique victor Trinacria finis Italias mitter reficta').

Lubet coniecturam interponere de loco conclamato in III didum esse suspicor. Versus qui pracedit quem tibi iem Troia (quae valde suspicor.) Versus qui pracedit quem tibi iem Troia (quae valde suspecta est lectio) non imperfectus est nec comparandus cum VIII 41 alisque huiusmodi, ut fecit Servius, sed detruncatus. Cum Vergilius scriberet quem, etiam addidit verbuin unde penderet, quod cum altera parte periti. Sed periitne casu an certa de causa? Conicio poetam, cum exararet III, Creusam, cuius mentio in Aeneide rarissima est praeter I. II<sup>3</sup>),

<sup>1)</sup> Georgii p. Ti de hac questionis parte quacdum recte disputavit: Zu diesem Zweck (en Anchiese rebus Africaius intereaset) lagie er in III sundichat das sum weiterm Fraständniss absolut nothwendige Stück vom Tode des Anchiese ein, andere Nachträge der letsten Ueberarbeitung übertassend. Quae dein leguatur: Somit trat nach dem urspränglehen Plen von III am Gestade von Llögbaeum nach 106 sofort das ein, woar 115 sagt. Ahne me etc., et laudes quibus v. 708 sagt, prosegulur quacque deel disputst de l. V a vero me iudice longe aberraut. Recte Georgii ism vidit episodium Afrienum post III dremm in mente poetae abum esse.

<sup>2)</sup> Extra i. Il semel lu IX 298. Si Creusa primo non nomiusta fuit, minua miramur etiam Anchisem ab Andromache neglectum esse. Et de Auchisac

omisisse, sed cum in nova Aeneide hunc librum post II interponerel, decorum censuisse ut Andromache Creusae etiam memoriam, de cuius tristi fato lectores modo multa cognoverant, coram martio et filio revocaret. Quomodo autem cius mentionem insereret, hic quoque posteriori curae religuit, sed inserendam esse indicavit versiculo in margine addito ecqua tamen cett. et oblitierato versu (vel versibus) praecedente praeter prima verba quem. i. Tr. locum monstrantia unde emendatio inciperte. Quod autem Vergilius hacunam non statim explevit, res requirebat aliquam meditationem et supplementum longius, quandoquidem Andromache, antequam de Creusa scisciaretur, docenda erat eius fatum aut ipsi explicandum unde id cognovisset, qua de re vide Servium ad h. l.') Varius locum nobis traditi ut erat, cum litura.

Sed hoc in transitu.

Superest autem quaestio gravissima, quomodo coniectura a me prolata conciliari possit cum Donati testimonio, fuisse Aeneida prosa prius oratione formatam digestomque in XII libras. Si hace stricto sensu accipi debent, concedendum est non meam tanium, sed omnes coniecturas spernendas esse quae inde a Conradio in hac quaestione sunt propositae, quartun auctores tamen Donati testimonium fere neglecterunt praeter Georgium et Heinzium. Hle quidem in adversarii refutatione p. 72 magni illud facere videtur, sed paulo aste in suae opinionis defensione illius rationem non habuit), Heinze p. 256 multus est de hoc testimonio et magnam auctoritatem ei tribuit, sed alibi ita disseruit ut vis verborum prorsus dilastur et omnis auctoritas ei. adinatur.

,Necesse erat', inquit, ,rerum narrandarum progressum et dispositionem summatim constare, antequam poeta carmen scribere

partibas in III inboravit poeta, quassama ci daret patre dignas aci inferiores. Lumea Actosca. Primas gift ut oracalorum interpres et saccedos 102, 118. 180 aq. 262, 523, 538, 585; plerumque iter dirigil 10, 189, 267, 472, 560, et Accesa 289. Praeteras his lillie celebratur, 22 ab Aniol, 475 ab Heleno, et 610 primus manus dat Achaemendii. In gravissimis libri partibus eias praecentiam one sentimas, citam ubi rebus interest, ut in vaticilos Hietol, cf. 538. De Ascanio, qual bis occurrit 339 et 484 aq., hoe adnoto, ei in III nosdam ut in reliquis omnibus Aufi quoque nomea esse.

<sup>1) &</sup>quot;Unde aelebat cam perisse? Et siii dieunt potuisse hoc vel Heleno divinante cognosci, vel Aenea requirente per Trolam". Altera explicatio Deutiekio piseuit, mihi neutra. Cf. Georgii, Ant. Aen. Krit. p. 171.

<sup>2)</sup> Cf. suprs p. 284 in sdnot t.

inciperet, itaque prima eius cura baec fuit, materiam generatim designare et per XII libros distribuere, nec quicquam obstat, quominus dicamus hanc rerum descriptionem ad finem usque immotam mansisse, etiamsi multa in singulis, ut in III mutata sint', His autem verbis haec praecedunt: ,Condicio l. III comparata cum reliquis aperte docet, bos libros argumento posteriores scriptos esse antequam priorum descriptio in omnibus certo constaret"). Si postrema verba hoc significant, descriptionem priorum librorum, praesertim libri III, in praecipuis quidem constitusse, sed nondum in omnibus, hoc Donati testimonio non valde refragatur. Verum si conferimus disquisitionem de l. III (p. 81-113), apparet Heinzinm id egisse, ut ostendat huius materiem et dispositionem non in quibusdam, sed in praecipuis, immo in omnibus, poetae, quo tempore reliquos exararet, fuisse ignotam hosque libros eiusmodi esse, ut evertant I. Ill descriptionem. Haec sententia non modo identidem pellucet, sed semel iterumque certis verbis exprimitur, velut p. 85: der Gedanke, die Irrfahrten des Aeneas in die geschilderte feste Form su fassen, ist Virgil erst gekommen, als ein grosser Theil der Aeneis in der uns vorliegenden Form bereits geschrieben war, et p. 87; Nehmen wir einmal an, Virgil habe zuerst III geschrieben, so ist nicht der geringste Anlass ersichtlich, der ihn bewogen haben sollte, nachtraglich (in reliquis libris) seine einheitliche Erfindung (in 1. III) wieder umuustossen, mit der das ganze Buch steht und fällt. Haec plana sunt, sed adversa fronte pugnant cum Donati relatione Vergilinm totam Aeneida prosa oratione formatam et in libros digestam ante oculos habuisse cum carmen scribere incoharet.

Si Donato fidem habemus, graves repugnantise inter l. Ill ereliquos ism adduerunt in lineamento prossico et imputandae sunt ipsius poetae oblivioni oscitantiae stupori, qui nec tum nec cum Araeidea poetice formaret eas animadvertisset. Cum nemo hoc credat, testimonium grammatici, bonis sine dubio fontibus orinndum, non quidem omnino spernendum est, (quid enim veri similius est quam poetam talem prius descriptionem delineasse?), sed admittendum quo usque sana ratio patitur. Puto autem cum mea coniectura ita conciliari posse ut testimoni caput conservetur.

Cum Vergilius circa a. 30 Aeneidem scribere decrevisset ad celebrandam, ut est in vita, Romanae simul urbis et Augusti ori-

Ci. p. 257: In grossen Zügen — modificirt wurden, et: Er hat aber auch — endgültig feststand.

ginem, quicquid de reliqua materia dubitare poterat, hoc unum constabat, capendum esse iter in Italiam et dein bella cum indigenis illic gesta. Initium igitur faciendum erat a fontibus perscrutandia de curso maritimo, de regionibus visitatis urbibusque conditia et de vaticiniia in itinere acceptis. Huic libro lliupersin praemittere necesse non erat, dummodo ea itineris causa ab initio designaretur. Locupletissimam materiem de erroribus magna arte (cf. Heinze p. 82 sq.) ita aelegit et disposuit et circa a. 28 versibus iam descripsit, ut nunc legitur excepto libri fine et v. 341. Praescripsit breve procemium de excidio Troiae et itineris regimen adsignavit ei numini, cui tunc imperi suamque salutem Octavianus debitam referebat. Aeneam et Troianos deduxit usque ad Cumas, totusque liber destinatus erat probabiliter ut, ad Odvsseae exemplum, recitaretur ab Aenea in aula principis, qui in Latio eum hoapitio dignaretur. Ibi quoque Anchises diem placide obiret et Romano more statim ludis funebribus celebraretur').

Cum interim poeta omnium diligentissimus (Heinze p. 235 sq., 465 sq.) a novis fontibus investigandia numquam absisteret et materia incresceret, simplicem itineris narrationem iam paratam episodiis amplificare constituit, haustis aliquatenus e fontibus, sed insius ingenio et longa meditatione ita mutatis et exornatis, ut nova prorsua carmina exsisterent. Duo praesertim elementa ex his novis curis prognata magnum et egregium Aeneidis incrementum pepererunt: excursus in Africam amoresque Didonis et introductio Iunonis ac Veneris Aeneae fata in contrarias partes trahentium. Unde illud hauserit nescimus, sed verisimiliter ansam cepit ex aliquo fonte graeco posteriore, quem Naevium quoque, qui Annam et Didonem ignoramus qua opportunitate nominavit, secutum esse arbitror; hunc enim has personas ipsum invenisse parum est probabile. Episodium eroticum, quod nunc legimus, sine dubio prorsus Vergilianum est, qui amoris casus ac vehementiam in eclogia et inter animalia in Georgicis iam egregie cecinerat. Cum in hoc episodio mater Aeneae, in III tam mire neglecta, primas partes ageret, huic opposuit Iunonem, non placidam illam et inertem libri III, sed



<sup>3)</sup> Heinze p. 142 ludos in sequentem samom insolenter diistos vere reprehendit. Non credo poetam religiosam hoc temere mnisses neque es de causs quam Heinze protulit p. 140, sed nova cerminis oeconomis cosetum, com post patris obitum Aeness sistim in Africam abiret. Ab initio et mortem in Latio et I dodo silli ceclebrandos constituerst.

Homericam, furibundam et iratam, unde divarum contentio orta est, quae totum carmen pervadit ac nobilitat.

Tum demum poeta, ne rerum narrandarum copia inter scribendum obrueretur, Aeneidem prosa oratione formare et in libros digerere coepit, ut Donatus tradidit. Excipio igitur unum librum de erroribus antea confectum, cui in nova Aeneidis oeconomia locum adsignavit non idoneum quidem, sed quo aptior etiam nunc inveniri non potest. fine necessario ita statim mutato, ut supra exposui aliasque correctiones minus urguentes differens, donec totum opus absolvisset, tum autem immatura morte abrentus. Novi carminis praeparatio unum alterumque annum absumpserat, antequam versus pangere inciperet; et primum quidem versibus inclusit librum I, cuius initium Propertius a. 26/25 cognovisse videtur. Non tamen libros ordine perfecit, sed, ut est in vita, particulatim componere instituit prout liberet quidque nihil in ordinem arripiens'). Cum igitur Augustus ex Hispania, unde rediit vere a. 24, a poeta efflagitaret, ut sibi de Aeneide vel prima carminis hypographa (descriptionem prosam?) vel quodlibet colon mitteret, hoc non fecit, sed multo post perfectaque demum materia tres omnino libros II IV VI recitavit in aula post Marcelli obitum a. 23/22. Haec sera primorum librorum perfectio optime quadrat cum poetici laboris intermissione inter III et illos libros, quos particulatim incohavit anno 27/26 absolvitque demum a. 24 vel sequenti. Reliquos igitur libros VII-XII poetice enarravit intra hunc annum et 19, brevi temporis spatio, unde efficio carum materiem prosa oratione tam plene fuisse formatam et digestam, ut se totum fere poeticae conformationi dare posset.

Praeter III etiam librum V extra ordinem et post VI a Vergilio compositum esse putarunt Conrada, Ribbeck, Thilo, Schueler, Noack, alii, qui ita concludebant propter narrationum diversitatem de Palinuro in V et VI. lis adstipulatus est Heinzius, p. 142 adnet p. 257, sed ideo neil der Bericht in VI gar nicht voraussetzt, dass in V-bereits eteau von Palinurus' Tod erzahlt ist. Equidem couve narrationem in V esse priorem et quomodo deinde altera in VI orta sit paucis declarabo.



<sup>1)</sup> Horum verborum sententiam Heinze temere sie dilatavit p. 257: Fürgil hat also diese Theistlicke nicht nur ausser der Reihe ausgeführt, jondern auch ohne nähere Berücksichtigung dessen, was er in früheren, aber noch nicht ausgeführten Blichern zu segen haben würde.

In V 833sq. Vergilius imitatus est fabulam Phrontidis Homerici y 279 sqq., quam tamen lihere retractavit, ut assolet, nam Palinurus non per ramum Lethaeo rore madentem sopitus in mare decidisse narratur, verum Somnus eum obnitentem et officio deesse polentem superincumbens projecit in undas cum puppis parte revulsa. Aeneas experrectus culpam contulit in amicum nimium caelo et pelago confisum sereno pulatque eum nudum iacere in ignota harena. Unde Vergilius Somnum iuvenili petulantia probum hominem interficientem induxerit, habeatne hoc de suo an aliunde nescio. Exspectamus autem poetam ad hanc narrationem rediturum esse, ut Palinurum ad exemplum aliarum huius generis fahularum (cf. O. Immisch in Rosch, lex. s. v. Palinuri III p. 1297 sq.) cenotaphio vel, si cadaver repertum sit, funere donatum audiamus. Et rediit quidem VI 337, at non ut hanc narrationem expleat, sed ut juxta ponat aliam fabulae traditiouem, quam post scriptum l. III, ut fabulam de Aceste aliasque, demum cognovit, a Servio ita servatam: Lucanis pestilentia laborantibus respondit oraculum manes Palinuri esse placandos, ob quam rem non longe a Velia ei et lucum et cenotaphium dederunt'). Haec nova digniorque fama de Palinuro poetam coegit ut pro pauta, qui unus e multis periisset cuiusque cadaver inhumatum jaceret, substitueretur beros Phoebi jussu (347) divino honore decoratus, qui etiam officio intentus, dum sidera servahat, in mare ceciderat, at non fluctibus mersus turpiter perierat, verum, dum non de sua sed de Aeneae classisque salute pie sollicitus natabat, a numine servatus terram attigerat, uhi tandem a crudeli gente necatus est. Cum hanc fahulam cum priore consociare conaretur, repugnantias non magis evitare potuit quam in repetitis prodigiorum parrationibus supra tractatis. Dehuit sane Palinurus nunc quoque, ut semper in huiusmodi casibus, dei alicuius interventu de puppi cadere, neque hoc negat Palinurus v. 348, sed id tantum, deum se mersisse h. e. interfecisse\*); nam idem numen, qui Somnus esse non potest, ope gubernaculi forte (aliter in V) revulsi eum adduxit in litus, uhi post mortem coleretur. Ipsum oraculum poeta callide ita divisit, ut Aeneas tantum a deo

<sup>1)</sup> Cf. Norden p. 224.

Sie post Servium etiam Heynius. Excussionem esse nimis speciosam et paene puerilem non nego, sed in refingendis fabulis poeta aliquando ad huiusmodi sophismata confugere coactus est. Cf. supra p. 266 Nordeni verba in adu. 2.

accepisset, Palinurum vivum in Ausoniam esse venturum, sed Sibylla etiam honores ei debitos cognosceret, 372 sqq.; sic occasionem obtinuit referendae fabulae, admirante Aenea et rogante, cur esset inter insepultos. Sibyllae autem vaticinium explicat, cur unius tantum Miseni funus perpetrandum esset (v. 150), cum paulo ante in V etiam Palinuri corpus inhumatum esse audivissemus; docet illa buius ossa maiore piaculo honestatum iri. Quamquam Vergilius in conformanda bac fabula non minus desudavit, quam in aliis quas notavimus, tamen itidem manent scrupuli et repugnantiae, doctis satis notae. Sed una differentia, Palinurum in V perire mari tranquillo (821, 844, 851, 862), at in VI tantis surgentibus undis (354 sq.), aliunde orta est, nempe ex ratione etbica, qua Vergilius tempestatis condicionem rebus quae narrantur accomodat, lectoris affectum magis curans quam constantiam et rerum veritatem, ut saepenumero observavit Heinzius. Hunc etiam p. 440, 1 et Heynium sequor in excusando Neptuni vaticinio V 814, deum cogitasse de bominum interitu in sua dicione, medio mari, cum Misenus procul dubio perierit post escensionem e nave, stans in litore, unde proprio marte provocabat Tritonem ibique salvum se credens personat aequora concha VI 171; a Tritone autem non mergitur in alto sed inter saxa spumosa.

Quod tandem Palinurus VI 338 perisse dicitur Libuco cursu. nec Krollii coniecturam de l. V, quam inde suspendit, nec Heinzii interpretationem probare possum, qui in adnot. p. 142 ita ratiocinatur: Vergilius libros composuit ita, ut singulatim recitari et ex se ipsi intelligi possent (cf. p. 257), l. V compositus est post VI, huius igitur libri auditores cursum e Sicilia in Italiam non intellexissent, quem eos docuit demum V, cognoverant tantum cursum ex Africa, itaque scripsit Libyco cursu. Nihil horum concedo et imprimis nego, libros recitationi singulari compositos fuisse eo usque, ut omnia elementa ad intellectum necessaria singuli in se continerent: völlig in sich abgeschlossene Gedichte, die alle speciellen Voraussetzungen in sich selbst enthielten (p. 257). Sed hanc gravissimam quaestionem, de qua Heinze multa ingeniose et vere disputavit, sed non pauca etiam incerta et valde dubia (p. 255-259, 425-444), nunc movere nequeo. De Libyco cursu assentior Georgio in Aen, cris, ant, p. 393; Es ist ein Versehen des Dichters, welches nicht wegerklärt werden kann.

Amsterdam.

II. T. KARSTEN.

# COLLATIONEN AUS EINEM GEOMETRISCHEN TRACTAT.

Der Cod. Monacenaia 6406 (Frising. 206) stammt aus der kapitelsbibliothek von Freising, denn am Oberrande von fol. 1 sieht - theilweise beim Einbinden oben abgeschnitten - Liber iste est sancte Marie sanctique Corbiniani Frising. Die Handschrift ist ein Sammelband, der aus vier Theilen besteht und von ebensoviel Händen geschrieben worden ist. Die zwei ersten Quaternionen aus saec. XI enthalten das Werk dea Grillius. Hierauf folgt in zwei Ternionen und einem Quaternio ein Tractat über kirchenrechtliche Materien aus saec. XIII/XIV. Fol. 37° beginnt Curius Fortunatianus, dem fol. 55 Augustini principia rhetorica von derselben Hand aus saec. XI/XII folgen. Nach diesen drei Quaternionen setzt fol. 616 - fol. 61° ist leer gelassen - der letzte Theil ein, und dieser stammt wieder von einer Hand saec, XI. Er hat die Ueberschrift Incipiunt capitula geometricae artis und endet auf fol. 68°. Die letzte Seite der Handschrift fol. 68° enthält einen Freisinger (?) Brief. Da in der Inhaltsangabe jenes geometrischen Tractates 1) 34 Capitel aufgeführt werden, von denen nur 16 zur Behandlung kommen, so wäre es möglich, dass man es mit dem Autograph zu thun bat. Dagegen sprechen aber mannigfache Correcturen, die von einer Hand stammen, welche derjenigen des Schreibers sehr äbnlich und daher gleichen Alters ist. Hieraus ergiebt sich, dass eine Abschrift und nicht das Original vorliegt.

Dieses Werk ist eine Compilation aus verschiedenen Quellen und wegen des Alters der Ueberlieferung nicht ohne Werth. Es werden nämlich darin versrbeitet Censorin, der Agrimensor Balbus,

<sup>1)</sup> Ob dieser Tractat Présideger Ursprungs ist, ist nicht mehr festrusteine. Man hat sich dort besonders mit dem Abschreiben grammatischer und rhetorischer Werke beschäftigt, wie aus vielen beutigen Mönchner Bandschriften berrorgeht. Vgl. Wattenbach, D. GQ. 1 287, 434. Von mathematischen Studien aber ergiebt sich aus den alten Presideger Codiess sehr wenig.

die sogenannte Geometrie des Boetius, Cassiodor de artibus es dieziplinia ibbratium litterarum, die Demonstratio artis geometries und (Boetii) Euclides. Weitere Quellen, von denen Macrobius and Martianus Capella genannt werden, müssen dann in dem nicht esthaltenen Theile des Werkes henutzt worden sein.

Im folgenden seien nun die Collationen der erhaltenen Capitel gegeben und zwar in der Reihenfolge, in welcher die Schriststeller in den Werken zur Verwendung gekommen sind.

Zunächst seien die Capitelüberschriften hier wiedergegeben.

1.1) De geometrice artis meditatoribus quid et qualiter eam debeant discere. II. Quid sit ipsa geometrica et que eius effectiva potentiae. III. De divisione geometriae in quot partes dividatur. 1111. De utilitate geometriae. V. De ordine praescriptionis geometriae. VI. De ratione propositionis. VII. De dispositione geometriae. VIII. De descriptione ipsius. VIIII. De demonstratione summitatum. X. De extremitatibus. XI. De principio mensur; XII. De generibus mensurarum. XIII. De generibus angulorum.2) XIIII. De speciebus linearum. XV. De modis formarum. XVI. De petitionibus et conceptionibus que sunt in geometria.3) XVII. De proportione et proportionalitate. XVIII. De finibus et varils mensuris. XVIIII. De agrorum qualitatibus. XX, De generibus limitum. XXI. Quomodo latine littere ad demonstrationem limitum aptande sint. XXII, De expositione limitum vel terminorum. XXIII. Quomodo littere latine sive grece terminorum rationem vel locorum qualitatem designant. XXIIII, De conditionibus et mensuris agrorum. XXV. De figurarum diversis speciebus et arearum mensuris in eisdem per argumenta comprehensis. XXVI. De geometria columnarum et mensuris aliis. XXVII. De limitibus constituendis secundum rationem solis. XXVIII. De mundi magnitudine et circulis planetarum. XXVIIII, De quinque zonis celestibus et zodiaco circulo. XXX. De gnomonica institutione et umbrarum.4) XXXI. Ambrosii Macrobii Theodosii de mensura et magnitudine terre et circuli per

Die Zahlen sehlen bei der Ueberschrift, aind aber dann den wiederholten Ueberschriften der Capitel hinzngefügt.

So weil reicht die Wiederholung der Ueberschriften im Texte.
 Vgl. Boet, geom, ed. Friedlein p. 377, 3 und 19 De pelitionibus — De conceptionibus quae sunt in geometria.

Hier scheint etwas zu fehlen, vielleicht ist mensura zn ergönzen. Wahrscheinlich nach Mart. Cap. VI 596, wie cap. 33 f. nach VIII 858 f.

quem solis iter est. XXXII. Item eiusdem de mensure magnitudine solis. XXXIII. Felicis Capelle de mensura lune.1) XXXIIII. Eiusdem argumentum quo magnitudo terre deprehensa est.

Der erste Abschnitt beginnt mit der Malinung Igitur geometrice artis peritiam qui ad integrum nosse desiderat, necesse est ut huius artis expositores diligenti cura perlegat et ea que perlegerit tenaci memorie commendet. Das folgende stammt aus der Demonstr. artis geometricae und ist gedruckt in der Baseler Ausgabe des Boetius (1546) p. 1233, 17-46 = Migne 63, 1358, 5-36, wohingegen dieses Stück bei Lachmann, Röm, Feldmesser 1 393 ff. fehlt. Die Ueberlieferung im Monacensis zeigt, wie fehlerhaft die beiden Drucke sind, von denen der zweite nur Wiedergabe des ersten ist. Der Tractat giebt als Abweichungen: (ed. Basil.) 1233. 18 diffinitio ac. paribus est. 22 numerus Mon. addit et qualis minus particularis, qualis est superparticularis numerus. 23 diminutus. 26 Item quomodo. 27 Unde vocata est geometria quid sit g. 30° propositionis. 37° superficiei linea. 38° divitrica definita. 39° sunt genera. 40° quanta sunt s. 41° sunt angulorum. 28b angulus] add. Nec non et de mensuris sciendum est. 29b qualis mensura sit pertica. 30b stadium. 31b quid sit actus. 32b quid climata. 34b leuca] leuva. 35b arapennis. 37b vel quid. 39b diametrum, 41b quid sit, 42b vel quid. 43b patres partes.2) Diese Abweichungen bedeuten iedenfalls mit ganz wenigen Ausnahmen Verbesserungen zum Texte.

Der zweite Abschnitt deckt sich zunächst mit cap. VI von Cassiodors Werk bei Migne 70, 1212f und besitzt folgende Lesarten: col. 1212, 2 usuale corr. ex visuale. 3 efferant. metrizare") testantur. 6 an aut. 9f potest ex sententiae diffinitione forsitan convenire veritati geometria. At enim si fas est dicere quodammodo geometrizat sancta divinitas. col. 1213, 2 quas. 12 partita cod. addit quia Nili inundatio confusionem facit in agris. Unde controversiam ortam geometrie disciplinis prudentiores quippe sedare curarunt.) 15 homines constat. 19 edicti, 26 est deest. 29 ad Cerellium Quintum, ipsius, 31 descripsit dicens. -

t) cod. time.

<sup>2)</sup> So such bei Migne.

<sup>3)</sup> Das Wort gehört zu den Addends lexicis Istinis.

<sup>4) . . .</sup> terminorum terrae quos Nitus fluvius inundationis tempore infundebat heisst es in der Demonstr. artis geom, bei Migne 63, 1352.

Hieran schliest sich unnittelbar Censorin c. 13 p. 22, 22 (Bultech) Pythagoras bis p. 24, 12 recertar sa. Die Lesarten, die sich aus diesem Stück des Censorin gewinneu lassen, sind denen von DV nahe verwandt, an einer Stelle (p. 24, 2) überliefert der Tractat sogar das richtige allein; doch ergeben sich auch mehrere Verschlechterungen des Textes. Die vom Verfasser des Tractats benutzte Vorlage besass übrigens zu den griechischen Worten liteinische Glossen, von denen drei noch übergeschrieben sind, während die vierte — p. 22, 25 musicis distantits diastematis — in den Text geraten sis. Lur Textüberlieferung ergiebt sich folgeudes:

p. 22, 24 geness superscr. generationes. 25 enritmon superscr. munerabilem. musicis distantiis diastematis. p. 23, 1 queque. 2 concinent corr. ex continent. 4 possuni, 5 ducentorum. 7 interră (V). 9 (11) seccentorum. 13 CXXV milia. 15 stilon (I), 8 neprescr. senitonion (IV). 16 baphoron. 17 senitonion (IV). 20 dupente. 21 duptessoron. 22 est deest tentundem. 24 photon (I). 25 fouri. saturnu. onphenon.) 26 (27) senitoniono (IV). 24, 1 diatessaron corr. ex diatesseron. 2 dimidii adtere, adtere, correct. summitatem (I). 3 dupapson. 5 retulti (IV). hunci in hecenarmonion superscr. censonatum. 7 addisternul diaternut. Lavorom (I). 9 hic non locus. 10 congerere tantum tamen. 12 musici (I). repertar.

Hierauf folgt als dritter Abschnitt Cassiodor bei Migoe 70, 1213, 34—57 mit den Lessrten: 35 vero deest. 36 Geometriol que, 39 (45) rationabilem et invationabilem.<sup>3</sup>) 49 Figuruel Jaiur hc. longitudine et. 51 geometricae. 56 translatum in Romanan linguam] allatum romane lingue, 57 idem vir deest. boeitius, primi del.

Die ersten Worte von IV entsprechen dann einer Stelle der Demonstr. artis geom., nämlich ed. Bssil. 1234, 14f – Migne 63, 1352, 12-13 – Lachm. Rom. Feldm. 1, 393, 19f.; die Fortsetung aber muss einer viel weiteren Fassung dieses Werkes entnommen sein. Denn in den Drucken heisst es nur Ad facultatem ut medien nici et architectif. Ad samitatem ut medie. Ad animam ut philesophi, in dem Tractat aber liest man: Ad facultatem enim ut scientie mechanice et architecture. Ad samitatem verv ut discipline, sun medicorum. Ous sieut vitus artis mechanice nulla ratione consistual

<sup>1)</sup> Ob aus à galvor entstanden?

<sup>2)</sup> cod. inrationem, inrationabitem corr.

absque mensura et descriptione liniamentorum, sic nec ars medicine sine mensura et pondere atque herbarum discretione ullo modo subsistere valet. Ad animam vero pertinet geometria, quia philosophorum disciplinis discretionem et moderationem in omnibus rebus habere docet. Quid enim aliud prudentia iustitia fortitudo et temperantia nobiscum agunt, nisi ut prudenter et iuste equanimiter et temperanter vitam ducamus et secundum praecepta conditoris nostri ordinabiliter et rite vivamus? Quia sicut supra dictum e. q. s. -Cassiod. col. 1213, 6-8.

Bei V hat ein ähnliches Verhältniss statt, denn den wenigen Worten der Demonstr, art. geom. bei Migne 63, 1359, 1-3 - ed. Basil. 1234, 16f. (der Abschnitt fehlt bei Lachm., Röm. Feldm. I 393 ff.) Qui ordo est geometriae in disciplinis? Aliquatenus post arithmeticam servus est, aliquatenus tertius entspricht im Tractat: Ordo autem praescriptionis in geometria considerari debet quia secundum quosdam ordo geometriae in disciplinis aliquatenus post arithmeticam secundus est, aliquatenus tertius, quia quidam geometriam musice anteponunt, quidam vero postponunt. Sed qui diligentius de hac re investigaverunt, secundo loco post arithmeticam geometriam, musicam vero tertio loco posuerunt et quarto astronomiam, quia sine dubio omnis motus est post quietem et natura semper statio motu') prior est. Mobilium vero astronomia, immobilium geometria doctrina est et ideo cum motus sequatur post quietem, consequens est, ut motum astrorum armonice modulationis comitetur concentus. Hiernach fällt der hässliche Fehler beider Drucke servus statt secundus.

Dagegen beruht VI haupsächlich auf Isidor, doch scheint der erste Satz auf eine ältere Quelle zurückzugehen. Ratio propositionis in geometria est ut perpendamus quod primum in ipsa arte praeponi atque considerari oporteat; quia enim mensura in aliquo et alicuius esse debet, primo loco constituamus fundum in quo mensure universe disponentur. Fundus2) enim dictus est quod in eo fundentur vel stabilientur quelibet res. Fundus autem et urbanum edificium secundum antiquos et rusticum intelligendum est. De quibus rebus geometria maxime tractal ac figurarum omnium rationem disponit.

Die beiden nächsten Abschnitte VII und VIII sind nur kurze Inhaltsangaben: Dispositio geometrie est linearum intendere genera

<sup>1)</sup> c. motus, s eras.

<sup>2)</sup> Fundus - est Isid, orig, XV 13, 4.

utrum vel circumferendo vel flexuose pergat de quo in sequentibus plenius dicendum est und: In descriptione quoque motari debent anguli sicut in distributione inspiciuntur figure; quod demonstrabitur, cum de angulis et de figureis universis dicemus.

Die Abschaite IX und X finden sich sowohl bei Balbus, als auch in der Geometris Boetii wie in der Demonst. artis geom, jedoch in allen drei Quellen kürzer und auch sonst nicht unwesentlich abweichend vom Tractate:

Tract. de geom, | Balbus (fl. F. | Boet, geom, ) Demonstr. art.

| ract, de geom.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Daibus (n. r.                                                                                                                                                                                     | Boet, geom.                                                                                                                                                        | Demonstr. art.                                                                                                                                                                                                                                         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| arte IX. In demon-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 1 99, 11) Sum-                                                                                                                                                                                    | (ed, Friedlein p.                                                                                                                                                  | geom. (R. F. I                                                                                                                                                                                                                                         |
| arte IX. In demonstratione autem quante sint summitates interi opprate. Nam summitatum') genera sunt due, summitas et plana summitas. Secundum geometricam enim appellationem summitas et que longitudinem hobet lautumen modo. Summitatis finas linee sunt. Plana summita finas linee sunt. Plana summita et que equaliter rectis lineis est posita da longitudinem atque latitudinem repieras que alto nociersa que nociersa que alto no | mitas est secun- dum geometri- cam appellatio- nem quae longi- tudinem et lati- tudinem tan- tummodo habet, summitates fines lineae. Plana summitas est quae acqualiter rectis lineis est posita. | 394, 15). Sum- mitatum igitur genera sunt duo, summitas et pla- na summitas. Summitas est secundum geo- metricam appel- latinem gu- longitudine et latitudine pro- | 411,11). Sum-<br>mitas est secum-<br>dum geometri-<br>cam appellatio-<br>mem quae longi-<br>tudinem et alti-<br>tudinem habet<br>tantsummodo;<br>summitatis finis<br>lineae. Plana<br>summitas est,<br>quae aequaliter<br>rectis lineis est<br>posita. |
| mine superficies di-<br>citur.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | mitatium genera<br>sunt duo, unum                                                                                                                                                                 | genera sunt duo,                                                                                                                                                   | Nam extremi-<br>tatum genera                                                                                                                                                                                                                           |
| cendum est quod                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                        |

<sup>1)</sup> cod. summitatium eras. in summitatum

extremitatum ge- alterum quod rum quod obser- rem observatur nera sunt duo, hoc per flexus. Ri- vatur pro flexu- et aliud quod est unum quod per goris est quid- oso. Rigor est per flexus. Ririgorem et aliud quid inter duo quidquid inter goris est quidquod per flexum signa veluti in duo signa veluti quid inter duo observatur, Rigoris modum lineae in modum lineae signa vel in moest quicquid inter rectum perspici- directum pro- dum lineae recduo signa velut in tur, per flexus spicitur; per fle- tum perspicitur; modum linee rec- quidquid secun- xus vero quid- flexuosum est tum perspicitur. dum locorum quid secundum quidquid secun-Flexuosum est quic- naturam curva- naturam loco- dum naturam quid secundum na- tur . . . nam rum curvatur, locorum curvaturam locorum cur- quidquid in agro Nam quod in tur. vatur. Nam quod mensorii operis agro a mensore in agro a mensore causa ad finem operis causa ad operis causa ad rectum fuerit, finem directum finem directum fu- rigor appella- fuerit, rigor aperit, rigor appella- tur; quidquid ad pellatur, quidtur; quicquid ad horum imitatio- quid ad horum horum imitationem nem in forma imitationem in in forma scribitur, scribitur, linea forma scribitur. linea appellatur, appellatur, linea appellatur.

In beiden Abschnitten scheint der Wortlaut des Tractats demjenigen der Geometria Boetii näher zu stehen, als den zwei anderen Werken. Und doch wieder finden sich Hinneigungen zu diesen, so dass man denken könnte, der Tractat habe die ursprüngliche Quelle benutzt. Freilich erscheint diese Annahme zu künstlich, zumal der Tractat, wie andere Stellen ergeben, wirklich alle drei Werke ausgeschrieben hat. So mag auch hier eher an eine Fusion des Wortlauts aus den drei Quellen zu denken sein,

Der Abschnitt XI giebt ein Stück aus (Boetii) Euclidis liber primus bei Lachm. R. F. I, 377. Die Eingangsworte Principium mensurae punctus vocatur cum medium tenet figure finden sich auch in b(ambergensis) und r(ostochiensis). Der Wortlaut heisst: Punctus1) est cuius figure1) pars nulla est, linea vero preter latitudinem

<sup>1)</sup> So auch r.

<sup>2)</sup> Fehlt in rb.

longitudo, lineç vero') fines puncti') sunt. Recta linea est que ex equo in suis punctis tacet, superficies vero quod longitudinem ac latitudinem's solas habet. Superficiei') vero fines lineç sunt, plana superficies est, que ex equo in suis rectis lineis iacet.

Hierauf folgen als XII Stücke aus Balbus: Balb. R. F. I. 96. 21-97, 13; 97,1 latitudinem et crassitudinem (GR), 3 lineis. 4 latitudines (GR Boet, p. 403, 10). 5 appellant] vocant. 6 habeamus (GRV), quae quod, metimur etiam (GR), 8 tectoria) superser, s. habemus, 9 est deest, 12 macerias. Dann kommt wortlich Boetii geom. (ed. Friedl.) 395, 1f. und 394, 30-33, und ein grosses Stück aus Balbus p. 98, 15-106, 8 mit Auslassung von 99, 11-14, 103, 11-17, 104, 6-12: Balb, 98, 15 est ut diximus. 16 signa sunt, sunt adi, corr. rectae deest (JV), 99, 1 posite eiecte, in deest (GP), non deest, 3 tria. 5 rectis deest (GP), 6 distat. 7 velut arborum aut signorum aut fluminum (GJRV), 8 similitudine (GJR), 9 multorum (corr, ex multarum) similiter. 15 summitatum (JRV). 100, 3 ratione angulorum (GR), ipsas extremitates (Boet.). 5 rationabilium (R.). 8 linearum ergo. generis sui deest (GR). 10 ethygrammes (GR). 12 rectam lineam (GR). stans] trans (GJR). ordinem (GR), ut (P) singuli recti sint (JPR Boet.). 14 vertex est (Boet.). 101, 1 ex recto. 3 qui si] quasi (JPRV), qua eras. 5 habebit (GR Boet.). 9 intra finitimas. 13 sunt III generis sui, 15 per omiss. transiens] transferet. pares altero secundum.

Balb. 101, 17. Ebetes angulos faciet generis sui quescumque or ordinata dimensione's sur quescumque or ordinata dimensione's surva semi-circulum in eo tamen spatio quod inter se et linearum per netre se et linearum per punctum semicirculi transiet interiacibit. hebtes angulos faciet generis sui.

102, 2 intra] infra (GR). 3 dimensionis lineae] dimensione (GR). 4 incircumcludet. 5 anguli ut diximus sunt (R) rectum ebes acutum rectum (G). 7 per rectum punctum. 8 parte deest.

<sup>1)</sup> Feblt in b.

<sup>2)</sup> So auch G.

<sup>3)</sup> lat. ac long. geben br.

<sup>4)</sup> cod, superficies vero finis corr. in superficiei vero fines.

<sup>5)</sup> So anch GR.

dividit. Ceteros autem ideo. 9 dimensione a recta linea. 11 cludet, claudet corr. 13 acuta] hoc modo fiunt add. (R). 14 pares circuli (GR). 15 conexionem (cum P). faciunt (GR). contrarii sunt rectis (GR). 17 angulis (J). 18 rectus angulus (GR) ebes et acutus dicuntur. 19 fuerint inter se equali (R). 20 intra se (G). 103, 1 altero (GR). intra se (G). 2 conexio (cum P). consumet] perficiet. 3 medio. 5 finiantur. 6 genera et. 8 complures deest (GR). 9 rationabilibus. 10 aelicis. 17 attingentium. 20 nam solidus (GR). 104, 1 Forma sive figura. 4 rationalium, bi superscr. corr. 13 formarum alique sunt (GR). unius (GR). 15 et deest (GR). 16 ut plurimum] usque (GR). 18 ab] sub (GR). ad quam] atque (EGJR). 19 posite (EG). 105, 2 harena. 5 ut - marmoreo deest (GR). 5 forme (EGR). 6 trium ex (GRV). 8 reliqui ex multis in infinitum (GR). 12 rectarum - 16 plurilaterae deest (GR). 106, 1 ex duabus - 3 et recta deest (G). 5 angulorum ex duobus circumferentibus et duobus rectis. 6 comprehensa est continetur (GR). 8 et tribus circumferentibus deest.

Hier schliesst sich die Ueberlieferung im Tractat ganz eng an den Gudianus und die Excerpta Rostochiana an, so zwar, dass der Monacensia im allgemeinen sich mit diesen unter sich so nahe verwandten Handschriften deckt, doch aber mehrfach die Lesarten von R bevorzugt, ohne dass die Hinneigung zu G gänzlich fehlte, Aber auch Verwandtschaft mit anderen Handschriften fehlt nicht völlig an Stellen, wo GR vom Monacensis abweichendes bieten. Einzelne Lesarten wie 102, 8 und 18 scheinen in M singulär zu sein. Nach alledem und wegen des Alters der Ueberlieferung scheint dieses Balbusfragment des Tractates für die Kritik gehört werden zu müssen.

Ganz das gleiche ist der Fall für das folgende Stück, welches (Boetii) Euclides (R. F. I) 378, 5-379, 22 in einer vergleichsweise sehr reinen Ueberlieferung bietet und daneben einige völlig von Grb abweichende Lesarten darbietet. Vor allem fällt hier die richtige Schreihung der griechischen Wörter auf, wie sie keine der ührigen Handschriften besitzt.

Eucl. 378. 5 recte linee. 8 finitima - servatur deest (G). 10 vero deest, quam] qua, quia corr. 12 clauditur (hr). 12 isoscelis (ut G). 14 amplius trilaterarum figurarum] Trilaterum nec non amplius figurarum forme sunt. 15 hortogonium. quod quidem. 16 rectum angulum, amplygonium, 18 acutum angulum (Gr). 19 Quadrilaterum (b). 22 Rhombos. quidem deest. 23 rhombides corr. 379, 1 collocatas. 2 qued] id autem (b). 3 trapessicalents. 4 mensure, mensule corr. paralliles. 6 superficie (G). collocate. 7 concurrumt. 8 Ethimata, id est adi, corr. (G). patatur in petatui eras. 9 omnem (Gr). 13 et ad easdem parts deest. 15 parts deest (b). 17 Cynas etnyas id est (b). 18 ke que sunt idem sunt equalia. 19 auferantur aequalia. 20 et si—21 sunt deest. 21 si sibimet. 22 animo finitionis deest, fol. 68° desinit in verb. supplements duobus.

Hierauf folgt als letztes Stück auf Fol. 68\* der Satz aus Cassiodors Geometrie\*) Migne 70, 1215, 29—21 mit folgenden Abweichungen vom Drucke: 1215, 29 parallele grammi, est deest. 30 eadem. 31 duerum quinque.

Illinuzufügen ist, dass von dem Abschnitte Mensurarum descriptio an in der Handschrift fast ganz dieselben geometrisches Figuren (im ganzen 80) eingezeichnet sind, welche dem Werke des Ballus beigegeben wurden, s. Lachmann R. F. I, Fig. 68—119.

Es ergiebt sich aus Vorstehendem, dass der Tractat im Moscensis ein nicht unverschtliches Zeugniss (ür die wissenschaftliches Studien etwa des 10. bis 11. Jahrhunderts ist und dass er für die Textkritik der von ihm henutsten Quellen unhedingt herangesogen werden muss.

Radebeul b. Dresden.

M. MANITIUS,

Cassiodor hat übrigens den ganzen letzten Abschnitt Enclid. (R. F. l) 377 ff. wörtlich aufgenommen.

## MISCELLEN.

### ZU PLAUTUS CASINA UND DIPHILOS KAHPOYMENOL

Wenn, wie das bei Plautus so häufig der Fall ist, die 

 arzyvάμειος mit nachfolgender Verehelichung ein Madchen trifft, 
 das bei einem Kuppler oder einer Kupplerin aufgewachsen ist, so 
 gebührt es sich, dass der Dichter nicht nur Ingenuität, sondern 
 auch Pudicität des Mädchens betont. So heisst es Gistellaria 171 ff. 
im Prolog:

dat éam puellam meretrici Melaenidi eaque educavit eam sibi pro filia bene ac pudice;

abalich Curc. 571., Peen. 1137 ff.; Palaestra wird im Prolog zum Rudens (der die Erzählung nicht bis zur αὐταγνώμεσες führt) wenigstens wiederholt virge genonnt. Im Vergleich mit diesen Stellen wirkt befremdend, was wir Cas. 78ff. lesen. Hier wird der Faden der Argumenterzählung wieder angeknolft, der mit den Versen 67 ff., allerlei unzugehörigen Scherzen, die ich bereits im Rhein. Mus. 55, 276 als Zuthat des Plautus erwiesen habe, vollständig abgerissen war:

revortar ad illam puellam expositiciam, quam servi summa vi sibi uzorem expetunt. ea invenietur et pudica et libera, ingenua Atheniensis, neque quidquam stupri faciet profecto in hac quidem comoedia etc.

Casina ist im Bürgerhaus aufgezogen und Cleostrata hat sie gehalten quasi si esset ex se nata, non multo secus (46): dass sie pudica ist, kann also gar keinem Zweisel unterliegen.

Man wird mir vielleicht einwenden, dass das Possenspiel, das Cleostrata treibt, als sie scheinbar in die Ehe der Casina mit Olympio willigt und den Chalinus an Casinas Stelle das Brautbett besteigen Lässt, die Casina immerhin in den Verdacht bringen kann, nicht mehr pudica zu sein. Das würde zwar vielleicht genügen, um den Wordaut der Verse 81ff. zu rechtfertigen, aber dem Zusammenhang des Prologes doch nicht aufhelfen. Denn in dem Prolog ist aur gesagt, dass Casina mehrere Bewerher hat, aber nichts von einer Gefahr für ihre Jungfernschaft, weder von einer wirklichen, noch einer scheinharen.

Wer nun weiter üherlegt, dass eben jeuer possenhafte Schluss wahrscheinlich erst von Plautus an Stelle des diphileischen Ausgangs der Kangouuevot gesetzt worden ist'), wird vielleicht geneigt sein, auch die Vermuthung zu erwägen, ob nicht jener eigenthumlich geartete Schluss des Prologs ebenfalls einer Contamination sein Dasein verdankt, die aus der des ganzen Stückes sich ja nahezu mit Nothwendigkeit ergab. Dass die zwei letzten Verse (87f.) aus der Cistellaria herühergenommen sind, hahe ich a. a. O. S. 274 Anm. gezeigt. Sollte nicht auch das Vorausgehende, eben iene Verse 81 f., eigentlich für eine andere Stelle bestimmt gewesen sein? Da Plautus den Schluss der Klnpovueros abanderte, konnte er auch den Schluss des zugehörigen Prologes nicht brauchen. Er ersetzte ihn durch ein Gemisch zum Theil recht fragwürdiger Ingredientien, die sicher nicht griechischen Scherze über die Sklavenhochzeit 67-78, jene Nachahmung der Cistellaria und die dazwischen stellenden Verse, die ungeschickt wieder zur Argumenterzählung überleiten und sie ungeschickt zu Ende führen. Und dazu hat er, wie ich vermuthe, Verse aus dem Prolog einer Komödie benutzt, die wie die vorhin genannten ein Mädchen in Gefahr zeigte, nicht bloss ihre Freiheit, sondern mit ihr auch die pudicitia einzubtissen:

ea invenietur et pudica et libera etc.

2. For die zeitliche Bestimmung der Κληφούμενοι des Diphilos gieht es in der Casina, wie ich meine, einen Anhalt, dessen man sich bisher nicht bedient hat. In V. 328 f. aussert Olympio seinen Verdruss darüher, dass er sich durch die ihm von Lysida-

<sup>1)</sup> Vgl. Lee, Die plant, Cantica u, die heltenist. Lyrik 105 ff. und meiser Ausführungen a. p. 0. 252 ff. 16 bhitte übrigens dert naberding in die reichen Parsitelen für jenen Schluss erinnern sollen, die Uwear in den Italischen Wythen (Ribeit, Mas. 50) nasmmengestellt hat, Gegen Lee und mich hat Legrand Rev. des ét. grecques 1902, 376 ff. srgumentirt, doch, wie mir sehelni, ohne rechte Uderzeugungskraft.

mus anbefohlene Bewerbung um Casina die Feindschaft von Frau und Sohn des Lysidamns zuziehe. Darauf Lysidamus:

> quid id refert tua? unus tibi hic dum propitius sit Iuppiter.

tu istos minutos cave deos flocci feceris. Olympio ist mit diesem Trost nicht zufrieden:

nugae sunt istae magnae. quasi tu nescias, repente ut emoriantur humani Ioves.

+ sed tandem si tu luppiter sis mortuos1).

quom ad deos minores redierit requum tuom. quis mihi subveniet tergo aut capiti aut cruribus?

Wenn diesen Versen, wie üblich, kein Bezug über das Stück hinaus gegeben wird, scheinen sie mir leer, ja unverständlich. Was sind denn humani loves? und woher soll denn Lysidamus wissen, wie schnell die sterben? Ich denke aber, wer sich so fragt, hat auch schon die Pointe gefunden; ich werde erst gar nicht auf Stellen wie Plutarch de Alexandri fort, 337 ff. zu verweisen brauchen; an diesem humanus luppiter hatte man gesehen. wie schnell der Tod solche Götterschaft endet; mancher, der auf diesen Zeus gebaut hatte, mochte hei den Diadochen üble Erfahrungen machen; ja der Dichter mag auf ganz hestimmte Fälle anspielen, die Gelehrtere vielleicht ausfinden werden.

Aber die Verse ermöglichen auch jetzt schon den Schluss: die Κληρούμενοι sind nicht gar lange nach dem Tode Alexanders geschrieben. Ich möchte auch hier nicht auf ein bestimmtes Jahr rathen, wo die politischen Verhältnisse dem athenischen Dichter eine etwas freimüthige Anspielung gestatteten. Schon darum nicht, weil sie mir so harmlos scheint, dass sie schliesslich unter allen Verhältnissen möglich gewesen sein mag. Aber dass Diphilos hereits in den zwei letzten Jahrzehnten des 4. Jahrhunderts für die Bühne thätig war, wird sich jetzt wohl nicht mehr bestreiten lassen, wie es Marx noch in den Wiener Sitzungsberichten 140 (1899), 8. Abhandlung, S. 26, freilich ohnehin mit zu schwachen Argumenten, versucht hat.

Breslan.

F. SKUTSCH



<sup>1)</sup> So Acidalius statt des emortuos der Handschriften, das aus dem vorhergehenden Verse stammt. Auf die ersten zwei Worte des Verses kommt es hier nicht an.

#### ARCVS TRIVMPHALIS.

Wie wenig Anlass wir haben, den Ausdruck arcus triumphalis als geläufigen antiken Terminus hinzunehmen, hat kürzlich Ch. Hülsen in der Festschrift für Otto Hirschfeld auseinandergesetzt.1) "Die Autoren der frühen Kaiserzeit sprechen stets nur von fornices oder arcus, wenn auch manchmal mit Zusätzen, aus denen sich das Adjectiv triumphalis wohl entwickeln konnte'.2) Die wenigen Belege für arcus triumphalis stehen im Thesaurus ling, lat. II 480, 9 ff. Die ältesten aus der Zeit des Caracalla CIL VIII 7094-7098 arcum triumphalem cum statua aerea, 8321 arcum triumphalem a solo d. d. res p. fecit; nicht näher bestimmbar ist die Zeit des Fragments CIL VIII 1314; aus der 2, Hälfte des 4. Jahrhunderts stammt VIII 14728 und etwa gleichzeitig ist das Zeugniss des Ammian 21, 16, 15 (zum Jahr 361); also nur afrikanische Inschriften und ein litterarisches Zeugniss. Hülsen fügt noch einige Belege aus den Glossen (7 .- 8. Jahrhundert) hinzu und verweist darauf, dass der Ausdruck erst durch den Verfasser der Mirabilia urbis Romae (um 1150) geläufig geworden sei.

Ich möchte auf ein weiteres litterarisches Zeugniss<sup>2</sup>) hinweisen, das in mehr als einer Ilinsicht Interesse verdient und weiteren Kreisen unbekannt zu sein scheint.

Unter den Schriften, welche falschlich den Namen des Rußa tragen, figurirt auch ein commentarius in LXXV pustumos. Det Lyonee Erzbischof Antonius de Albone fand ihn in der bibliothea opulenta eines verfallenen Klosters auf der Saone-Insel Ste. Barbe (quam docti Barbatam appellant) unweit Lyon, in einer Pergamenthandschrift, der er summam antiquitatem nachrühmt. Weil hierin vieles mit dem Psalmencommentar des Augustin übereinstimmt,

Zn den römischen Ehrenbögen S. 421 ff. Vorangeht ein Aufsatz von E. Löwy über die Herkunft des Triumphbogens.

Z. B. Suet. Dom. 13 Ianos arcusque cum quadrigis et insignibut triumphorum. — Auf dem Constantinsbogen Cll. VI 1139 helsst es arcum triumphis insignem.

<sup>3)</sup> Es sind in der spiteren Litteratur sicher noch mehr vorhunder. Nimmt man die gleich zu erwähnende Vuglasstelle I reg. 15, 12 zum Augungspunkt, so stösst man z. B. unter den Schriften, die unter dem Nanct Gregors des Grossen gehen, auf 6 Bücher expositionums in liberam primar Rigum, wo es, 2, 10 (Nigun, Patrol. lat. 19, 423) inseitz teltumphalem arcum voll fabricam erigere, und ebenda: triumphalem arcum fabricant, in quo es quasi victores excilient.

wagte er den kühnen Schluss, Auguatin habe diesen commentator benutzt, während natürlich das Umgekehrte der Fall ist. In der Vorbemerkung zum 15. Psalm äussert sich der Verfasser folgendermasseen: ')

Antiquitus seri solebal, quod quando aliquis de hoste suo triumphum habebat, saciebat sibi arcum construi, qui triumphalis dicibatur: in quo describebatur illa victoria.) Unde Arausicae in
arcu trium phali Massiliense bellum sculptum habetur
ob signum victoriae Casaaris. Similier deus pater per victoriam passionis iam devicto diabolo quasi triumphalem arcum de
dequisito sibi regno totius mundi titulum cruci secil apponi IESVS
NAZARENYS REX IYDABORYM. Wir haben bier also ein schriftstellerisches Zeugniss sur den Triumphbogen von Orange (Arausio)
mit der bemerkenswerthen Namensform Arausica. Holder sinht in
Altochischen Sprachachatz 1 S. 179 zum Adjectiv Arausicus allerhand aus Conclisakten und sonstigen späten Quellen an: Arausica
episcopus, in Arausica civilate u. a. m., auch den Stadinameu
Arausica aus einer vita Eutropii, wo es vielleicht auch heissen muss
Arausica aus einer vita Eutropii, wo es vielleicht auch heissen muss
Arausica.

Die angeführte Stelle ist bereits von Vallarsi für die Ermittelung des Autors des Psalmencommentars verwerthet worden.<sup>7</sup> Dass es Rußn nicht sein kann, bedarf keiner weiteren Ausführung. Die stellenweise wordliche Uebereinatimmung mit Augustin giebt den terminus poat quem. Vallarsi schlieset mit vollem Recht, dass der Verfasser im südlichen Gallien zu Hause geween sein müsse. Aus andern Stellen ergiebt sich, dass er Cleriker und Mönch war<sup>4</sup>), und nichts steht im Wege, in ihm den Presbyter Vincentius zu erkennen, über den sein Zeitgenosse, der Presbyter von Massilia, Gennadius de viris ill. 50 (51) folgendes zu berichten weisen

Vincentius presbyter, et ipse') natione Gallus, in divinis scrip-

<sup>1)</sup> Migne, Patrol, 1st, 21, 696,

Die Herausgeber verweisen hier auf Vulg. I reg. 15, 12 quod venissel Saul (nach Besiegung der Amalekiter) in Carmelum et erexisset sibi fornicem triumphalem. Vgl. Hülsen a. a. O. S. 425.

<sup>3)</sup> Migne 21, 63 ff.

Ygl. z. B. in pssim. 45, 11 iem relinquimus impedimenta mundi et us seeculi atque ad monasterii accessimus secretum, ut liberius vacare possimus deo.

<sup>5)</sup> et ipse fehlt in manchen Handschriften. Im alten Reginensis steht es nach natione. Vielleicht zielt Gennadius auf Cap. 64 (65), das dem Vin-Hermes XXIIX.

turis aesercitaius, linguam habens unu loquendi et maiorum (Vsr. maiorr) lectione politam commentatus est') în paalmos. Cuius operis legit aliqua sancio homini dei Cannati me audiente, promittens simul, si dominus vitam et vires daret, se în toto paalterio eodem studio laboraturum.

Dazu passt vortreflich der Umstand, dass der Commentar aur 75 Paalmen umfaset, so dass Vallarsis Schluss fast zwinged er scheint.<sup>2</sup>) Auch das Loh, welches Genandius dem Vincentius ertbeit, ist, auf den Verfasser des Commentars bezogen, nicht unverdient non ineruditus nec leviler uns scripturarum exercitatus characteristri in Vallaris zutreffend. Die Personlichteit des Verfassers tritt sonst in dem Commentar fast gar nicht hervor. Danach wäre also die Abfassung der Schrift etwa in das letzte Viertel des 5. Jahrhunderts zu setzen.

Der Boges von Orange stammt bekanntlich aus der Zeit der Tiberius. Wie die Hauptinschrift zu lesen ist, steht noch nicht fest.) Der neueste mir bekannte Eattifferungsversuch rihnt von Ed. Bondurand? hier, auf den ich hier nicht näher eingehe, den ich aber erwähne, weil B. den Schluss der zweiten Zeite mit DBCCN- ABCVM-TRIVM-RESTITVERE wiedergeben zu mössen glaub, wobri DBCCN dezurionse bedeuten, TRIVM Abtraung für trümplaten sein soll. Die Restitution könne etwa, bemerkt B. in richtiger Erkenntniss des spaten Gebrauchs des Ausdrucks arcus trimphales, im 4. Jahrbundert stattgefunden haben. Ploser la question, c'est la résoudre'. Vielleicht glückt die Entzifferung eines Tages noch besser, so gut wie die Lesung der Inschrift auf dem Einstifferung von Assin geglückt ist.

M. HIM.

centius von Lerinum ,natione Gallus' gewidmet ist. B. Czapia , Genoadius als Litterarhistoriker (1898) S. 155.

 Die Bandschriften gehen hier stark auseinander; auf fehit in vieles, et in im Reginensis; einige bieten commentatur. Der kritische Apparat in der Ausgabe von Richardson (1896) giebt ganz ungenügende Auskunft.

 Yon Neueren ist Bardenhewer, Patrol.<sup>2</sup> S. 533 geneigt, Vallarsi beizupflichten, nnd ebenso Czapla a. a. O.

 O. Hirschfeld zu ClL XII 1230 halt für sicher die Worte Augusti f. divi Iuli nep.

4) L'arc de triomphe d'Orange et son inscription (Mémoires de l'académie de Nimes 1997). U. a. bemerkt der Verfasser: pour moi, sons méconnaître en aucune façon l'importance des règles de l'épigrophie, je considère la position des trous comme plus importante encore.

#### ZUM PAPYROS 413 AUS OXYRHYNCHOS.

Einer der von Grenfell und Hunt kürzlich veröffentlichten Papyri aus dem zweiten nachchristlichen Jahrhundert enthält mehrere Proben einer harbarischen Sprache, die vermuthlich ein indischer Dialect ist.) Lettsteres darf man daraus schliessen, dass dieser Text — eine Posse – von einer griechlischen Dame Namens Charition handelt, weiche an die Küste eines am Indischen Occan gelegenen Landes verschlagen worden ist, und dass der König dieses Landes sein Gefolge mit den Worten 1 νεδαν περάμοι, "Hauptlinge der Inder", arredet. Derzelbe König und seine Landsleute hedienen sich an anderen Stellen inter eigenen Sprache. Zweimal giebt einer der die Heldin begleitenden Griechen die griechische Uebersettung einiger indischer Worte.

- Nach Zeile 59 hat das Wort βραθις (oder βραθεις) die Bedeutung εἰς τὰ μερίδια λάχωμεν, ,lasst uns um die Portionen losen<sup>4</sup>.
- In Zeile 66 werden die Worte βραδις κοττως und ζοπιτ durch πιείν δὸς ταχέως, ,gieb schnell zu trinken, wiedergegehen.

Beide Aeusserungen thut der indische Konig, als Charition ihm und seinem Gefolge Wein vorsetzen Ilsst, um sie trunken zu machen. Das indische Wort ζοντε entspricht dem griechischen ταχέως. Da der dritte Buchstabe, π, vom Herausgeber als uusischer bezeichent ist, mothet ich es in ζοντε nadere und mit Sanakrit βλαξιίτ, plotatiech, erklaren, das in den Dravidischen Sprachen Südindiens häufig gebraucht wird. Das Wort κοτεως entspricht dem griechischen δός und ist hochstwahrsdeinilich identisch mit kogtu, gieb', einer im Tamil und Kannaga gewöhnlichen Verbalwurzel.

Die Analyse des Wortes  $g_{\alpha}\alpha_{M}$ e ergieht, dass nicht Tamil, sondern nur Kannada (Kanaresisch) in Frage kommen kann. Es erklärt sich nämlich  $\alpha_{M}$ e, das dem griechischen  $\lambda \delta_{C}\omega_{M}$ er entspricht, aus dem Kannada ddin, Jass spielen', dem Imperativ des Causstivs von ddu, spielen', welcher im Tamil diju lauten würde. Die von  $\beta_{C}\alpha_{M}$ e übrig bleibenden zwei Anlangsbuchstaben  $\beta_{C}$  sind offenbar Kannada  $bd\gamma$ , Trennung, getrennt'. Somit ist  $d\xi_{C}$   $\tau \alpha$ 

The Oxyrhynchus Papyri. Part III. London 1903. No. 413, p. 41
 bis 55.

μερίδια λάχωμεν eine ziemlich genaue Par aphrase des Kannad bér ddiss. Jass getrennt spielen'.

In Zeile 64 steht das dem zorrug vorhergehende Wort Seader für das Gerundium ber delin; getrennt spielen gelassen habend; In der mit Seady zorrug endenden Aeusserung des Inderkonigs fünden sich zweimal ähnliche Worte in verschiedener Anordnung, namiich:

1. βερη κονζει δαμυν πετρεκιω πακτει.

2. βερη . . . . πετρεκιω δαμυτ κινζη παξει.

Hiervon ist βερη Kannada bere, getrennt, eine emphatische Werbeihildung von be', die noch jetzt in Utglichem Gebrauch ist. κοτέξει oder κιτζη ist das ehenfalls gewohnlich gebrauchte knicka, ein wenig', und πετρεκεω ist pdtrakke, der Dativ von pdtra, Becher. Δαμιν oder Δαμιν erklart sich als eine transponirte Form von madhu, "Weid» υπό πεκτε u der πεξεξε ist termuhlich eine ungenaue Wiedergahe von hdki, "gegossen hahend". So bedeutet bêre korička madhu pdtrakke hdki, "getrennt ein wenig Wein in den Becher gegossen habend".

Bis hierher glaube ich auf festem Boden zu stehen und wage mich nun auch an eine Erklarung von Zeile 83—85. Die beiden ersten dieser Zeilen enthalten ein und denselhen Satz, dessen erstes Wort in Zeile 85 unbedeutend abweicht. Eine griechische Übersetzung ist hier nicht gegeben und die Trennung der Worte im Original nicht durchgeführt. Doch hat bereits Grierson vermuthet, dass das erste Wort von Zeile 83 und 84 mit dem indischen pdnam, "Trinken, Getränk, Becher", zusammenhängt, und βεργτουουεν erinnern an die oben behandelten Worte βεραγες und βεργτουουεν erinnern an die oben behandelten Worte βεραγες und βεργτουουεν und erkläre κανουμ βεργτι κατε μαδουαμ βεργτουουεν durch Kannada pdnam ber stitt katji madhwom ber stituerna, "den Becher getrennt genommen und hedeck tabend werde ich Wein getrennt nehmen". In Zeile 85 ist für pdnam der Dativ parakk-um, auch für einen Anderen", shahtliuht.

Der Papyrus enthält noch mehrere Worte und Sätze in barbarischer Sprache. Mit diesen weiss ich nichts anzufangen und empfehle sie der Aufmerksamkeit von gründlichen Kennern der kanaresischen Sprache, wie Fleet, Kittel<sup>1</sup>) und Rice.

Seit ich dies schrieb, ist Herr Dr. F. Kittel, der Verfasser des grossen Kannada-Wörterbuchs, zu Tübingen verschieden. Multis ille bonis flebilis occidit.

Aus der Thatsache, dass die in dem Papyrus gehrauchte indische Sprache Kannada ist, ergieht sich, dass als Schauplat der Abenteuer Charitions einer der zahlreichen kleinen Hafen der Westküste Indiens zwischen Karwar und Mangalore zu betrachten ist. Dieser Landstrich gehört jetzt zu den Districten "North Canara" und "South Canara", deren Bewöhner nehen Kannads auch Konkapi und Tulu sprechen, die aber, wie aus den dort gefundenen Inschriften hervorgeht, in früherer Zeit von kanaresischen Fürsten beherrscht worden sind.

Der unbekannte Verfasser der griechischen Posse kann nur auf eine von zwei Arten in den Besitz kanaresischer Worte und Sätze gelangt sein. Entweder verdankte er die letzteren einem Eingeborenen der Küste von Canara, der sich in Aegypten aufhielt, oder einem Griechen, der sich in Indien eine Kenntniss der Landessprache erworben hatte. Jede dieser heiden Möglichkeiten setzt das Bestehen eines Seeverkehrs zwischen Afrika und Indien voraus. Diese Annahme ist keineswegs neu und unerwartet. Dass im ersten und zweiten Jahrhundert unserer Zeitrechnung ein lebhafter Seehandel über den Indischen Ocean getrieben wurde, wissen wir aus dem anonymen Περίπλους τῆς Ἐρυθράς θαλάσσης und der Geographie des Ptolemaios. In diesen beiden Werken wird eine grosse Anzahl von Häfen der Westküste Indiens namentlich genannt.') Der Περίπλους (und Plinius) herichten ausdrücklich, dass nach dem Beispiele eines gewissen Hippalos die griechischen Seefahrer den Südwest-Monsun benutzten, um sich von Kap Guardafui oder von Arabien nach der indischen Küste treiben zu lassen.") Wilcken verdanke ich die Mittheilung, dass in den Einwohnerlisten aus der Zeit des Vespasian ein Aegypter als abwesend έν τη Ἰνδική verzeichnet wird.")

Stumme Zeugen des Handelaverkehrs mit dem Occident sind die römischen Kaisermünzen, welche von den Engländern in verschiedenen Theilen Südindiens gefunden worden sind. So wurden im Jahre 1851, nicht weniger als fünf Kuli-Lasten' römischer Goldmünzen bei Cannanore in Malabar aussegrahen.') Das häudige Vor-

<sup>1)</sup> Siehe z. B. Indian Antiquary, Vol. XIII p. 330.

<sup>2)</sup> Siehe ebenda, Vol. VIII p. 147 f.

Kenyon, Greek papyri in the British Museum, Vol. II p. 48, 1. 42
 p. 49, 1. 72.

<sup>4)</sup> Thurston, Catalogue of Roman coins, Madras 1894, p. 11 f.

kommen von Münzen des Augustus, Tiherius u. s. w., im Coimbtore-District führte Walhouse zu der Vermuthung, dass die Romer aus einer dort belegenen Mine den Aquamarin oder edlen Beryll bezogen, dessen indische Berkunft von Plinius herichtet wird.) An der Coromandelkuste?, hesonders in Madura, finden sich kleine, unch södindischer Art geprägte Kupfermünzen, die im Typus an die römischen Riederlassung und Münzstätte in Madura — der Mödozge des Plinius und Ptolemaios — hindeuten.) Bemerkenswerth oh ihres Fundortes ist auch eine Silhermunze, die ich im Bazar von Bangalore kuufte. Die Vorderzeite trägt, wie andere Ptolemäermunzen, den rechts gewandten Kopf des Ptolemaios I., die Rückseite den links gewandten, auf dem Donnerkeil sitzenden Adler mit der Umschrift IITO AEDMAIOY BAZIAERS. jinks vom Aller LIM (Hafwock).

Ferner verdient hier erwähnt zu werden, dass die indische Astronomie von den Griechen stark beeinflusst worden ist. Eines der kanonischen Werke führte den Namen Romaka-Siddhanta und enthielt Regeln für den Meridian von Yavanapura, ,der Stadt der Griechen', d. h. Alexandria, während die übrigen Lehrbücher den ersten Meridian üher Ujjayint (Ujjain in Malwa) gehen lassen.") Hieraus konnte man zunächst entnehmen, dass die dem Romaka-Siddhanta bekannten Resultate der griechischen Forschung auf dem Seewege von Afrika nach der Hafenstadt Broach an der Narmada (Βαρύγαζα am Ναμάδης oder Ναμνάδιος hei Ptolemaios und im Περίπλους) und von dort landeinwarts nach Ujjain ('Οζήνη) gewandert sind. Allein die Garga-Sambita, welche nach Kern dem ersten Jahrhundert v. Chr. angehört, erwähnt nicht nur die griechischen Astronomen, sondern auch die griechischen Könige des Paniáh.\*) Hiernach ist es nicht ausgeschlossen, dass die griechische Astronomie hereits unter den indo-baktrischen Nachfolgern Alexanders des Grossen auf dem Landwege nach Indien gelangt ist. Wilcken macht mich auf ein zu Milet gefundenes Kalenderfragment

<sup>1)</sup> lad. Ant. Vol. V p. 237 ff.

<sup>2)</sup> Elliot, Coins of Southern India, p. 35.

<sup>3)</sup> Sewell, Lists of Antiquities, Vol. 1 pp. 285. 291. Tufnell, Hints to coin-collectors in Southern India, p. 29.

<sup>4)</sup> Thibaut, Astronomie, S. 43 und 49.

<sup>5)</sup> Kerns Vorrede zur Brihat-Samhita, p. 35 ff.

aus dem zweiten Jahrhundert v. Chr. aufmerksam, in welchem mehrere Wetterprognosen xærå 'Irðör Kælλardæ gegeben werden.') Leider fladet sich unter den alten Astronomen, die Varåhamhira nennt'), keiner, dessen Namen an Kallaneus erinnert, und Diels vermuthet, wie es acheint mit Recht, dass dieser Kallaneus eine blosse Reminiscenz an den Gymnosophisten Kalanos ist, welcher Alexander den Grossen von Taxila nach Suss begleitet hahen und dort freivillig in den Feuertod gezangen sein soll.

Derselbe Kalanos erscheint in neuer Auflage als Mitglied einer Gesandtschaft an Augustus. Er heisst jetzt Ζαρμανογηγάς, stammt aua Βαργόσα (Broach) und verhrennt sich in Athen, wo ihm ein Grabdenkmal gesetzt wird. Ueberhaupt enthalten die griechischromischen Berichte über indische Gesandtschaften viel Seltsames und Unglauhliches. Nach Priaulx\*) wurden vor dem Jahre 200 n. Chr. vier romische Kaiser von Eingeborenen Indiens besucht: Augustus, Claudius, Trajan und Antoninus Pius. Nur von der ersten dieser vier angeblichen Gesandtschaften lässt sich mit Sicherheit behaupten, dass sie, trotz des sensationellen Beiwerks, einen historischen Hintergrund hat. Denn Augustus selbst erklärt in seinen Denkwürdigkeiten: "An mich sind aus Indien Gesandtschaften von Königen häufig abgeschickt worden, welche (Gesandtschaften) niemals vorher bei einem Feldherrn der Römer gesehen worden waren'.') Die Häufigkeit solcher Missionen beweist, dass bereits um Christi Gehurt ein lebhafter Verkehr zwischen Indien und dem Abendlande hestand. Aus diesem und den vorher angeführten Gründen hat es nichts Auffallendes, dass der Verfasser der in Oxyrhynchus entdeckten Posse oder sein Gewährsmann eine Kenntniss der kanaresischen Sprache besessen haben muss.

Halle.

E. HULTZSCH.

#### ZII PINDAROS N. IX.

Pindars anderes Siegeslied auf Chromioa, welches nach N. VIII steht, zeichnet sich durch seinen sorgsamen Bau aus, dessen nähere Betrachtung vielleicht nicht ohne Interesse ist.

<sup>1)</sup> Sitzungsber. d. Berl. Ak. 1904, S. 106.

<sup>2)</sup> Kerus Vorrede zur Brihat-Samhita, p. 29.

The Iudiau travels of Apollonius of Tyans, and the Iudian embassion to Rome. London 1873.

<sup>4)</sup> Monumentum Ancyranum c. 31 (griechische Passung).

Der Inhalt ist folgender. In Strophe I stehen die nothwendigen Angaben über das Fest, an dem der Sieg errungen, über die Person des Gefeierten und seine Heimsth. Diese Notiren sind verborgen unter der Form eines hübsehen und trotz der stillisiten Sprache lebendigen, anschaulichen Bildes: in Apollons Beligithum ist schon der Festzug geordnet, Chromios im Begriff, den Siegeswagen zu besteigen; der Gott sammt Mutter und Schwester schaut zu, und das ied es Siegers Austalten erblicken, so denken sie, gleich müsse das Lied beginnen. Der Chor aber weiss noch keins und bittet im dringtlichen Ausenbilck die Mussen um Hülfe-?)

Die II. Strophe hält sich noch ganz in dieser Lage, die nicht ohne einen liebenswürdigen Humor gezeichnet ist: da es doch einmal schneil gehen muss, so kann man sich den Stoff nicht lange weit umher suchen, sondern nimmt ihn, wo man eben ist; diese Stoile hat Adrastos gezründet. so sinst man von dem.

Strophe III.—VI 26 erzählen von der Talaiden und des Amphiaraos Geschick, Höhe und Fall. Als Adrastos die Spiele gründete, war er ein reicher König, einst aber ein Flüchtling: er und seine Brüder batten durch den kühnen Amphiaraos die Herrschaft verloren, doch danach waren sie durch Verschwigerung mit den Mächtigen unter den Danaern die glänzendsten Günstlinge die Glücks.<sup>5</sup> Und da.<sup>5</sup> zogen sie wider alle Vernunft gegen Theben; für ihre Kampfgier fanden sie den Tod; den rubmreichen Amphiaraos gar rettete nur Zeus Gande vor dem Schlimmeren, der Schmasch.

Darauf geht es fast unvermittelt mit einem Gebet an Zeus

Es giebt schwarzig, Vasen genug, die Illustrationen zu dieser Strophe bieten, z. B. in Gerbards ausserl. Vasenbild. IV 251 ff. (Menschen als Sieger) Il 136 ff. (Albena silein oder nehen Herakles auf dem Wagen) and 1351. 76 (allerle! Götter als Gefeierte), dabel einmal die Parodie: Dionysos mit dem Bocksgespon. Nizerodia felbin die zusehnaeden Götter.

<sup>2)</sup> Die Stelle, wo jett kandonomie dannair fann njourna stell, wid praphanist kendonomie Eldkiew rhjourna napparparenze, haan jederfalls nicht Paraphrase zu fann njourna sein; dahet wird man anch dies mit Bergk für ein Glossen halten. Was aber die Paraphrase hat, ist an sich sin-ios, weshald Bergk Rzesponosiraren schreiben wollte, erklärt sich jedoch, wen man es als Deutong eines verbleien Ausdrucks wie z. B. ngespojopour zug daffasst. Dieser mass ganz singulit geweene sein, sow wird man ihte komu wiederfinden, und zugleich sehr stark, um den Gegenstat zu der Thorbeit betwerzubehen, die im folgenden ja soch mit gehöltent Wörtern gemalt

<sup>3)</sup> v. 18 mai more : ich würde mai rore vorziehen.

weiter, er möge die Aitnaier vor solcher nælga der rothen Speers bewahren. Doch unterbricht sich der Dichter: 'leh reile Unglaubliches; das Ehrgefohl entschwand mir unversehens durch den Vortheil. Dass es dem Chromios in jeder Schlacht das Herz stählte, konnte sehen, wer dabei war. Kaum erwachsen, hat er schon Kriegaruhm gerentet und später dessen genug zu Wasser und zu Lande; er darf jetzt auf seinen Lorbeern ausruhen. Die Gotter baben ihm geschenkt, was ein Mensch erreichen kann — er könnte zufrieden sein.

Die Ruhe lieht sich das Gelage, so schänkt die silhernen Becher voll, die Chromios Stuten gewonnen, und singt des Siegers Preis.'

Den letzten Schluss macht, wie öfter, eine kurze Bitte an Zeus in des Dichters eigenem Namen, um Poetenruhm vor andern.

Leicht scheiden sich die beiden Bilder, der Festzug zu Anfang, das Gelage am Ende, von dem zwischenstehenden ab als Einleitung und Schluss; sie geben so dem Ganzen die Einheit einer fortisufenden Handlung, wie ja das Gelage den Schluss des Komos bildet.

Der Haupttheil nun zerfällt klärlich in zwei gleichwerthige Stücke: den Mythos und — ein zweites,

Der Mythos zeigt den Amphiaraos und seine Schwäher auf der Höhe des Glücks — der zweite Theil den Chromios.

Die Heroen geben zu Grunde, weil sie ihre Kampflust nich badigen können; so wird hier absichtlich die Sage gewandt: en ist ganz auffällig, wie der Unlust des Amphiaraos auch nicht die geringste Andeutung gedenkt. Das Gebet im zweiten Theile bitte den Zeus, er moge die Atinaier deror hewahren, dass sie die Speere der Rothen verauchen. zeigen steht ganz im eigentlichen Sinne, wie wir sagen; Gott versuchen. Und es heisex xxxxxxxxxxtgen — in Versuchen, das die gleichen Polgen hahen konnte, wie das des Ambiaraos. Die Alinaier werden den Pindaros weiter nicht geräumert absen; er hat es hier mit Chronios zu thun. Der is ylässracy und dessen Leben ist zu werthvoll, um es öfter als nothwendig aufs Spiel zu setzen.

Es ist deutlich, dass Chromios mit den Talaiden und dem Amphiaraos, mit diesem besonders, in Parallele gestellt wird, und so ist, um das Ganze zu verstehen, die Annahme nothwendig, dass Chromios zu jener Zeit von starker Kriegslust erfüllt war; er stellt sich deutlich dar; ein nicht origineller, aber verständlicher Charakter. Das Stillsitzen in der neuen Stadt, wo er sicherlich mit allerlei Angelegenheiten der Verwaltung, mit Schreibereien gar behelligt wird, das sagt dem Alten nicht zu, der sich Zeit seines Lebens mit Griechen, Etruskern und Karthagern im Felde und auf der See herumgeschlagen hat. Eine Art Gegensatz zu dem vorsichtigen Diplomaten Hieron mag hinzukommen, der, auch wenn er geaund ware, doch nicht die Schlachten seines Bruders schlüge. Gegen der Götter Rath und Zeus Willen ziehen die Siehen gen Theben - gegen allerhöchsten Wunsch mag wohl Chromios unter seinen Bekannten, unter den Söldnern unzeitige Kriegslust nähren.

Die Parallele zwischen Amphiaraos und Chromioa geht bia ina Einzelne: Amphiaraos ist nach der Thebais 1) augórsoor, uarric τ' ἀγαθός πρατερός τ' αίχμητής - Chromios wird in unserem Liede gerühmt: χεροί και ψυχά δυνατός. Deutlicher ist das gleiche Doppellob in N. I ausgedrückt v. 26 ff.") Und es ist gewiss Absicht, dass von dem θυμός μαχατάς des Amphiaraos (v. 26), von dem Junic alquarás des Chromios (v. 37) so kurz nacheinander gesprochen wird.

Das Gebet stellt sich demnach als eine höfliche, aber deutliche Warnung dar, namentlich nach der Sentenz, die unmittelbar vorhergeht: έν δαιμονίσισι φόβοις φεύγοντι καὶ παϊδες θεών. απιστον ist es, weil es ja in Chromios Namen zu geschehen scheint, dessen Muth niemals so beten, den nie die Aldus, à péget δόξαν3) verlassen würde, die ihn in jeder Schlacht begleitet.

t) Wilamowitz, Isyllos von Epidauros, S. 163 Anm. 4. Rohde, Psyche S. 107 Anm. 1.

<sup>2)</sup> In diesem Lied erkennt man eine discrete, aber dentliche Vergleichung des Chromios mit Herakles durch v. 62 f.; occove per in zipop marais, žαους δέ πόντω, wenn man N, IX 43 dagegen hålt. Und so muss das ganze Gedicht gemeint sein; wie der kieine Herskies hat Chromios in frühester Jugend ruhmvoil gekimpft (N. tX 42), wie Herakies im Olympos mag er jetzt ruhen.

<sup>3)</sup> Aldwe in v. 33 ist die Gottin, von der hernsch als neine Jose die Rede ist. Es ist eine jener Mischangen von Person und Begriff, wie sie Wilamewitz, Isyilos von Epidanros S. 166 Anm. 15 bespricht. aidais und nipoos sind Begriffe, die sich stets gegenüberstehen. Hier wird eine bestimmte Seite der Alda's als Einzelwesen differenzirt, die, welche Ruhm bringt. Damit ist, wie v. 36 zelgt, das kriegerische Ehrgefühl gemeint. Demgemäss ist anch wieden hier nicht der Gewinn der gemeinen Habaucht, sondern ein ganz augenblicklicher Vortheil, der, dass Chromios am Leben hieibt. Das sieht denn

Ganz kurz kann man den Inhalt des zweiten Theiles zusammenfassen: 'Chromios, du stehst auf der Höhe des Glückes, mehr kannst du nicht erreichen (wer aber nichts mehr gewinnen kann, kann nur noch geniessen, was er hat, oder es verlieren). So ging es einst auch dem Amphiaraos und den Talaiden; setze nicht wie jene deinen wohlerworbenen Ruhm aufs Spiel, damit du nicht umkommest wie sie und nicht am Ende noch dein ehrenvolles langes Leben mit einer Schande beschliessest, die nur dem Amphiaraos Zeus erspart.' Das ist offen und frei, wie es dem Pindaros von Theben wohl ansteht, dabei aber so höflich und fein in der Form, wie eben der vornehme Dichter mit dem adligen Gastfreunde verkehrt.

Da die beiden Haupttheile ungefähr gleich lang aind, so ergiebt sich eine sehr sorgfältige Composition, doppelt schön bei einem Gedichte, das wie dieses völlig der Gelegenheit gehört. Als ein Ganzes ist es vom Augenblick empfangen und als ein Ganzes

wird es gegeben.

Berlin.

E. HERKENBATH.

### ΠΟΛΥΚΕΦΑΛΟΣ ΝΟΜΟΣ.

Pindar erzählt, im Haupttheil des Gedichts auf den Pythischen Sing des Flötenspielers Midas (Pyth. XII, 490 v. Chr.), wie Perseus die Meduse tödtet, und wie Athene, in Nachahmung des Klagens der überlebenden Schwestern und des Zischeus ihrer Schlangenhäupter (9, 23), das Flötenspiel und sogleich auch den "Vielhäupterton' erfindet. Nach der litterarhistorischen Tradition bei Ps.-Plut, de mus. 7 ware Olympos, der Phryger, oder dessen Schüler Krates, nach Pratinas von Sekyon (ebenda) vielmehr der jüngere Olympos, angeblich neun Generationen nach dem älteren. Schöpfer des Nomos gewesen. Die Pindarscholien ergehn sich in Etymologien: statt sich vor allem an Pindar zu halten, denken sie sich eine Composition mit vielen Procemien (passend allenfalls, wenn es sich um die avaßokat des jungeren Dithyrambos handelte), oder machen aus dem Flötensolo einen Chor von fünfzig Köpfen. Von den Neuern erklärte Boeckh (Expl. 345) ob multa capita partesque cantici, andre, noch Pinders αὐλῶν πάμαωνον μέλος (19), ,tonereich'. Wie die Tone zu Köpfen werden können, ist nicht recht ersichtlich, auch

freilich etwas unsoldatisch aus, und darum wird der alte General im folgenden gieich beruhigt: bei soviel Heldenthaten denkt niemand, dass er Angat habe.

ist κάμφωνον nicht κολέφωνον, und die κολέφωνα, die Audehnung der Melodie auf einen grossen Stimmumfang, rührt frühstens von Lasos her (Pa-Plut. de mus. 29), wohl aher heissen, schon is der älleren Sprache (Pind. Pyth. IV 116), κεφάλεια λόγων die Hauptpunkte einer Erzählung; dardher also liesse sich wohl redes.

Eines sieht fest: Pindar kannte die Weise und wusste, was sie der Zustellen hatte. Aus seinen Andeutungen zu schließen, war sie ein Gegenstück zu dem berühmten Pythischen Nomos: dort das Thems die Todtung des Pythoodrachen, hier der Meduse; nur das nan sich die alten enharmonischen Weisen des, Olympos, olg εὐτ oder, mit Weil und Th. Reinach, olg Ετα καὶ νῦν χεώνται ο ΠΕλληνες ἐν ταῖς ἑορταῖς τῶν Θεῶν (de mus. 7), als feste Bestantheile des Gottesdienstes, his zu einen gewissen Grade erstarrt denken muss, während sonst wohl nur das Grundschema einigermassen fest, die Aungestaltung aber völlig frei war.

Wenn man sich nuu in Verlegenheit befand (Guhrauer, Verb. d, 40. Philol.-Vers. zu Görlitz 1891, 438) um eine dramatisch fortschreitende Ausführung des Themas, wo es sich nicht, wie beim Python, um offenen Kampf, sondern um Ueberlistung der schlafenden Meduse handle, so ist noch gar nicht ausgemacht, ob hier die Meduse nur schlafend oder, wie in alten Bildern zuweilen, auch laufend gedacht, oder wieviel von der Perseussage überhaupt zu schildera war; vollends wenn die Deutung des Namens aus den Schlangenköpfen zwar naheliegend und helieht, aber nicht die ursprüngliche war. Gieht doch z. B. von φαψωδός der selbe Dichter zwei Deutungen, eine, grammatisch allein zulässig, vom Nähen (wie sonst Flechten, Weben, Zimmern, Schmieden) des Gedichts (Pind, Nem. 112 m. Scholl.) und eine, litterarhistorisch doch nicht ganz sinnlos, vom Stahe des Recitators (Isthm. III. IV 56 mit Hes. theog, 30 und M 296/7). So muss denn auch die Herleitung des Vielhäuptertons von den Schlangenhäuptern der Gorgouen, wenn Pindar sie vertritt, einen möglichen Sinn haben, d. h. die Tödtung muss den Mittelpunkt oder das Haupstück der Darstellung gehildet haben; sie braucht den wirklichen Sinn aber nicht zu erschöpfen, d. h. der Vielhäupterton kann viel mehr dargestellt haben als den einen Vorgang. Ein Klagelied allein war es keinesfalls, trotz 300vov Pind. Pyth. XII 8: wie sollte die Klage sich eignen für den εύκλέα λαοσσόων μναστῆς' ἀγώνων, also für eine Festouverture? Aber: ἔρανος Πολυδέκτου (Pind. Pvth, XII 14), Φορκίδων αμαύρωσις (13), Σεριφίων

ἀπολίθωσις (12), ja selbst Περσίως σύστασις πρὸς Ύπερβορείους (Pfih. Χ 30) waren lauter vortreffiche Motive für einen gotteddienslichen Festact, und auch in der primitivent Föltenmusik leicht rerständlich, wenn etwa ein litterarischer Nomos vorlag, κιθαφωλού τι μέλος, wie Herych meldet (unter πολικέφαλος), oder vosst ein alles Persequilied.

Das an letater Stelle genannte Thema, Perseus bei den Hyper-boreiern, könnte man benutzen wollen, um die Angabe de mus. 7 merchifertigen, wonach der Vielhauper dem Apollon gegolten hitte. Wenn nur dieser Zug der Sage den Griechen etwas behanter wärel. — er braucht nicht Pindars Erfindung zu sein; aber Pindar allein weiss von ihm — und wenn dieser Zug in Pindars Erzäblung nicht gerade einen vollig episödischen Character Tügel. Der Aufentalak findet statt vor der Ausführung des Meduenmorles (Erzegyvis ze Γοργόνα beisst es unmittelbar darauf 46), und scheint überhaupt erfuuden zu sein, nur um anschaulich zu machen, dass Perseus, wie Herakles und Io, in utopischen Fernen geweilt habe. Und die Gottheil, die ihn führte 7 ἀγείτο δ' ἀλάνα (45), die selbte, die ihner Liebling aus allen den übermeschlichen Gefähren errütete. Kein Zweifel, die einzige Gottheit, der unser Nomos gelten konnte, war Albene.

Nun gab es einen Annag roug, den man gleichfalls auf Olympos zurückführte (Plat. Cratyl. 417 e, Ps.-Plut. de mus. 33, Poll. IV 77). Nach den feinen Bemerkungen, die Ps.-Plutarch 33 ausbewahrt hat, muss es eine etwas buntscheckige Composition gewesen sein. Die kurzen, übrigens wohl auch entstellten Andeutungen über den Rhythmenwechsel (zehnzeitige Paonen und Trochaen) reichen nicht hin, uns ein deutliches Bild zu geben, aber wichtig ist doch zu erfahren, dass die drei dort genannten Theile jeder sein besonderes Ethos hatten, dass namentlich der dritte sich ausallend stark vom zweiten abhob (πολύ διέστηκε κατά τὸ ήθος). Die Tonleiter (τόνος) war durchweg phrygisch, das Tongeschlecht, wie immer bei den Kirchentonen des "Olympos", enharmonisch, von der Tonart (άρμονία) schweigt der Versasser: ich möchte, obwohl darnach nur von Rhythmenwechsel die Rede ist. aus der Zusammenstellung προσληφθείσης μελοποιίας και δυθμοποιίας schliessen, dass auch die Tonart wechselte, wie ja auch der Totueling dorisch begann, dann phrygisch fortging, um lydisch Ju enden. Eine etwas derbe Tonmalerei - BOYAATITEPOYN

spottet Platon — mochte zu unausgeglichenen, attischen Ohren unerträglichen Contrasten führen; und die Flöte, die sich Nikopheles von Theben (Poll, IV 77) eigens für den Athenenton baute oder bauen liess, könnte diese Contraste gar noch verschäft haben. Sollten wir hiernach dem Nomos einen Namen geben, so läge, im Hinblick auf den eben erwähnten  $Te\mu ue\lambda n j \gamma$ , so benannt  $\delta u a$   $\tau n j \gamma \mu e \tau u g j o \lambda n j \gamma$ , iechte näher als  $Ilo \lambda n \mu u \lambda n j \gamma$ ,  $\sigma \mu o \gamma$ , in ichte näher als  $Ilo \lambda n \mu u \lambda n j \gamma$ ,  $\sigma \mu o \gamma$ ,  $\sigma \mu o$ 

Die drei (de mus. 33) überliederten Namen von Theilen des Αθηνάς νόμος geben leider nicht viel her: ἀρχή, ἀνάπειερα, άρμονία. Die ἀνάπειερα kehrt, als ἄμπειερα oder πείχο, im Pythischen Nomos wieder, wo sie bald die erste, bald die πνείτε Stelle einzunehmen scheint. Der Name soll sich dort auf den angeblich dargestellten Teil des Drachenkampfes beziehn: ἀροφὰ τὸν τόπου, ἐι ἄξιός ἐστι τοῦ ἀγώνος Poll. IV 84, τὴν κατάπειερα τοῦ ἀγώνος Strab. IX 421; der dritte Zeuge, hypoth. Pind. Pyth. p. 297 Boe., ſūgt dem Namen keine Erklarung bei. Es wird nothweadig sein, sie drei Überlieferungen im Schema zusammensustellen:

| Pollux       | _         | πείρα   |                    | ίαμβικόν<br>(σαλπιστικά<br>χοούματα. |          | xara-               | _        |  |  |
|--------------|-----------|---------|--------------------|--------------------------------------|----------|---------------------|----------|--|--|
| Strabon      | άγκρουσιε | άμπειρα | κατακε-<br>λευσμός | όδοντισμός)<br>ἵαμβος (καί)          | δάκτυλος | -                   | σύρεγγοι |  |  |
| Schol. Pind, | -         | жейра   | _                  | <i>ξαμβο</i> ς                       | δάκτυλος | κρητικόν<br>μητρώον | віргура  |  |  |

Ein Gemeinsames springt sofort in die Augen: der Hauptheil, die eigentliche Erzählung — was freilich nur Pollux meldet, während die anderen sichtlich herumrathen —, war iambisch, ganz wie in den Persern des Timotheos. Im Überigen hat jede dieser Überleferungen ihre Vorzüger: Pollux bietet die geschlossenste Reibe, Sirabons Gewährsunann ist der einzige, der die ἄγκρουσις') kenni, der Scholiast erfreut uns durch Angabe der Tanzmassee, Funfachund Drevierteitauct. Lässt man das σύργγμα an seinem Ort, anstatt es mit dem δόρκτισμός (im lambikon des Pollux) zu verbinden'), so wird sich fragen lassen, oh dieser Schlusstheil vielleicht späteres Datums ist, etwa der Ptolemäerzeit angehörte.') Auch aus dem

Mit alter Apokope, wie auch seine αμπειρα. Man erinnert sich der Namensformen im kitharoedischen Nomos, ἀρχά n. s. w.

<sup>2)</sup> ην δέ τε καὶ ὐδοντισμός είδος αὐλήσεως Poll. IV 80.

Strabon nennt den Admiral und Schriftsteller Timosthenes in etwas wunderlicher Verbindung; worüber Guhrauer Fleckels, Jahrbb. Suppl. 8, 1876, 316.

Fehlen (hei Strabon) der xarayopevarc, deren Sinn is deutlich ist. ob man nun den Gott oder die als Zuschauer gedachten Parnassier im Tanze schreiten lasse, oder (beim Scholiasten) des xaraxeλευσμός, der, nach Ar. ran. 208, av. 1273 m. Scholl, zu urtheilen. ein kurzes Signal bedeuten wird zum Aufhören des vorigen (xurray oyagov Pind. Pyth, X 51) and zum Anfangen des folgenden Theils - vielleicht darf man auch an den Commandorul li li @9éyyeg9e bei Kallimachos denken - genug, aus solchen Verschiedenheiten wird mancher gleichfalla litterarbistorische Schlüsse ziehen wollen: uns interessirt hier vor allem die ανάπειρα. Dass es eine weitere Ueberlieferung hierüber nicht gab, beweisen wolld die angeführten Deutungen; avansion ist weder mit xaránesoa noch mit diánesoa synonym, sondern nut uelern, es wird ein musikalischer Terminus sein - avanzena. έυθμός αύλητικός lehrt Hesych - und, rein formal, das Verhaltniss des so benaunten Theiles zum Haupttheil bezeichnen; nach der liturgisch gehaltenen ayxoovous (der aoxn des Vielhaupters, der aova der Kitharoeden) die Einleitung mit der Aukündigung des Hauptthemas. Eine solche "Etüde", das ist klar. konnte ieder Nomos enthalten gleichviel welchen Inhalts. Aus diesem Theil eber als aus dem conventionelleren Eingangsstück werden die Tone stammen, die als aus dem προαύλιον des νόμος ric Adnyage Platon karikiert. Darnach bildete dann die gouoyla wieder einen Uebergangstheil, umfangreicher vermuthlich als das .Commando' des Pythikers: scheint doch der kitharoedische Nomos zwischen Einleitung (μεταρχά) und Haupttheil (δμφαλός) sich sogar in einem atollenartig gespaltenen Uebergang gefallen zu haben (xατα- und μεταχατατροπά).

Der für drei Theile beteugte und für die anderen vorauszueitzende ungemein starke Rhythmen- [und Ilarmonien]weelsel (πολυκαραλία ψιθμών), entsprechend vermuthlich einer gewissen Vielfältigkeit auch der darzustellenden Vorgänge (πολικαραλία λόγων),
war es, was dem Athenenton den Namen Vielhäupter eintrug.
Der Name καραλαί für die Hauptmotive mag dem alten Musikerjargon angehören. Die Musiker benannten die Weise, wie üblich,
nach technischen Gesichtspuncten, wahrend in einer Zeit völlig
veränderter Kunstforderungen die Volksetymologie und, in seiner
Weise spielend, auch der Dichter zu einer nahellegenden Umdeutung
griffen.

Wenn ich hier nur gewagt habe, einen bereits von Boeckh leise gestreisten Gedanken') festzuhalten, muss ich ihm in einer leicht sich anknupfenden Frage lebhaft widersprechen. Ob Midas ehen in diesem Nomos gesiegt habe? vix dubitem sagt Boeckh; ich zweifle, aus mehr als einem Grunde. Erstens: ein gottesdienstlicher Nomos Gegenstand einer Concurrenz? Zweitens: wie peinlich für den bekränzten Flötenspieler, nachträglich noch mit dem Epipikiendichter concurriren zu sollen; denn dass Pindar den Inhalt des Nomos singt, nur in seiner Weise den langen Fries zu einem Bilde mit wenigen kräftigen Strichen zusammengeholt, möcht ich für erwiesen halten. Drittens bezeugt Pindar für seinen Helden ausdrücklich das Gegentheil, in dem allgemein gehaltenen τέχνα, τάν ποτε Παλλάς έφευρε (6) und, damit respondirend, in der allgemeinen Wendung vom böotischen Flötenrohr (26-27), die nebenbei noch eins verräth: Athene Flötenbläserin ist ein Werk der böotischen Flötenschule, die sich damit namentlich von Phrygien unabhängig darzustellen suchte; Apollons Lehrmeisterin im Flötenspiel ist sie der Böoterin Korinna (de mus, 14). Die böotische Athene, Totrwyle, Irwyla, die von Perseus das Gorgoneion erbielt, war eine rechte Promachos: ihr Cultlied, auf der Flote geblasen, mochte wohl abgeben εὐκλέα λαοσσόων μναστῆρ' ἀνώνων.

OTTO SCHROEDER.

### Berichtigung.

In meinem Artikel über Toga und Trabes muss es S. 171 Z. 5. 6 von oben heissen: "die auf die Flamines bezüglichen Denk-W. H. mäler (nicht: Angaben)'.

<sup>1)</sup> Ab illo Polucephalo furtasse diversus Adrivas vouos, quem certe Pollux ab Apollineo distinguat, li cet is quoque varius et multiplex fuerit. Expl. 345. Berlin.

Verlag der Weidmannschen Buchhandlung in Berlin.

Soeben erschienen:

EID

# Das Flofs der Odyssee,

sein Bau und sein phoinikischer Ursprung,

Dr. Ernst Afsmann.

gr. 8°. (31 S.) geh. 60 Pf.

## Vedânta und Platonismus im Lichte der Kantischen Philosophie.

Von

Dr. Paul Deussen, Professor an der Universität Kiel.

gr. 8°. (25 S.) geh. 1 M.

(Vorträge und Aufsätze aus der Comenius-Gesellschaft, Zwölfter Jahrgang. 3. Stück.)

# Sophokles.

Erklärt von

F. W. Schneidewin und A. Nauck.

Viertes Bändchen:

Antigone.

10. Auflage. Nene Bearbeitung von

Ewald Bruhn.

8°. (III n. 205 S.) geh. 1,80 M.

### INHALT.

|                                                              |  | Seite |
|--------------------------------------------------------------|--|-------|
| W. HELBIG, Toga und Trabea                                   |  | . 161 |
| A. BRIEGER, die Grundzüge der Heraklitischen Physik          |  | . 182 |
| A. KÖRTE, die Entstehung der Olympionikenliste               |  | . 224 |
| H. WILLRICH, der historische fiere des Ill. Makkabaeerhuches |  | . 244 |
| H. T. KARSTEN, de Aeneidis libro III                         |  | . 259 |
| M. MANITIUS, Callationen aus einem geometrischen Tractat .   |  | . 291 |
| Miscellen.                                                   |  |       |
| F. SKUTSCH, zu Plautus Casina und Dipbilos Klapovuerov.      |  | . 301 |
| M. IHM, arcus triumphalis                                    |  | . 304 |
| E. HULTZSCH, zum Papyros 413 aus Oxyrhyuchos                 |  | . 307 |
| E. HERKENRATH, zu Pinderes N. IX                             |  | . 311 |
| Ο. SCHROEDER, νόμος πολυπέφαλος                              |  | . 315 |
| W. HELBIG, Berichtigung                                      |  | . 320 |
|                                                              |  |       |

Jährlich erscheint ein Band von vier Heften zum Preise von 14 M.

Mit Beilagen von der Buchhandlung Gustav Fock, G. m. b. H. in Leipzig, und der Weidmannschen Buchhandlung in Berlin.

Far die Redaktion verantwortlich: Professor Dr. C. Robert in Halle a. S., für die Anzeigen des Umschlags; die Weidmannsche Buchhanding,

Umschlagdruck von W. Pormetter in Berlin,



# HERMES

## ZEITSCHRIFT FÜR CLASSISCHE PHILOLOGIE

HERAUSGEGEBEN

VON

FRIEDRICH LEO UND CARL ROBERT

NEUNUNDDREISSIGSTER BAND. DRITTES HEFT.

BERLIN 1904.
WEIDMANNSCHE BUCHHANDLUNG
BW. ZIMMERSTRASSE 94.

Verlag der Weidmannschen Buchhandlung in Berlin.

Soeben erschien:

Das

# Marmor Parium.

Herausgegeben und erklärt

Felix Jacoby,

Privatdozent an der Universität Breslan.

Mit drei Beilagen.

Gr. 8. (XVIII u. 210 S.) Geh. 7 M.

# Simmel & Co. in Leipzig.

Spezialbuchhandlung für klassische Philologie und Linguistik,

Grofses sehr sorgfältig gepflegtes Lager von Büchern, Zeitschriften, Dissertationen und Gelegenheitsschriften besonders aus dem Gebiete der klassischen Philologie und Allertumskunde in nenen und antiquarischen Exemplaren. Kataloge darüber gratis und franko.

Hinrsichend bekannt mit der ältera und neuera philologischen Litter attur erlauben wir uns den Herren Gelenfru und pirktören wissenschaftlicher Bibliotheken, von Seminaren, Schulen und Museen unsere Firma zur ständigen Lieferung neuer Bibliothe und Zeitschriften sowohl als auch zur Ergätzung ergötzerer Bibliotheksütchen auf antiquarischem Wege unter Zeitschreung pinktlicher und sorgfältiger Ausführung aller Aufträge zu empfehlen. Beste Referenzen von in und auslindischen Gelehrten und Bibliotheken.

Ankauf größerer Büchersammlungen und einzelner wertvoller Werke.

Samen erschien

## AUF

# A LEXANDERS DES GROSSEN PFADEN.

### EINE REISE DURCH KLEINASIEN

VON

## A. JANKE

\_

NON

W. v. MARÉES
OBERERUTNANT IN PUBLICER-REGIMENT GRAP ROO

gr. S. (VII u. 186 S.) Geh. 7 M.

## Vorwort.

Mit dem Studium der Kriegsgeschichte des Altertums beschäftigt, stein ich bei einer großen Zahl von Schlachtfelden auf Zweifel über dure Lage und kam zu der Überzengung, daß nur eine an der Hand der Überlieferung der alten Schriffsteller an Ort und Stelle vorgenommene Forschung es ermögliche, die Zweifel zu lissen und eine Entscheidung über Lage und Beschaffenheit der Schlachtfelder, soweij, sie überhaupt möglich ist, herbeignführen.

Sehr gelegen kam mir daher die Antforderung des Herm Dr. kannager (damals Privatdozent in Straßburg i. E., jetzt Professor der klein Geschichte in Czernowitz, ihm aff einer zu ähnlichen Zwecken geplanten Studienreise nach Griechenland und der Türkei zu begleiten. Die Reise wurde im Frijkhaft 1990 unternommen und führte auf die Vorwort.

Schlachtfelder von Platää, Leuctra, Chäronea, Mantinea, Sellasia, Thomopylä, Pharsalus, Kynoskephalä und Philippi.\*)

Es erschien mir wünschenswert, die Lücke zwischen Charonea 338 und Sellasia 221 v. Chr. wenigstens teilweise auszufüllen, daher entschloß ich mich die Gegend am Granikus und Issus zu besuchen, um die verschiedenen Ansichten über die Lage dieser Schlachtfelder Alexanders des Großen an Ort und Stelle zu prüfeu und durch eine genaue Aufnahme zur Klärung derselben betzutragen. Zu diesem Zwecke wandte ich mich im Dezember 1901 an Seine Exzellenz den Chef des Generalstabes der Armee, General der Kavallerie und Generaladjutanten Seiner Majestät des Kaisers Herrn Grafen v. Schlieffen, mit der Bitte, mir wiederum wie im Jahre 1900 einen oder mehrere Offiziere als Topographen mitzugeben. Es wurden bereitwilligst die Oberleutnants v. Bismarck vom 1. Garderegiment zu Fuß und v. Marées vom Füsilierregiment Graf Roon (Ostprenßisches) Nr. 33 dazu bestimmt, Außerdem veranlaßte Seine Exzellenz der kommandierende General des X. Armeekorps, Herr General der Kavallerie v. Stünzner, den Oberleutnant v. Plessen vom Infanterieregiment von Voigts-Rhetz (3. Hannoversches) Nr. 79 zur Teilnahme an der Expedition, Dagegen gelang es mir nicht, einen Historiker, Geologen oder Archäologen zur Beteiligung zu gewinnen.

Da ich neben den kriegswissenschaftlichen Untersuchungen auch der geographischen Wissenschaft möglichst zu nützen bestrebt war, machte ich der Gesellschaft für Erdkunde zu Berlin Mitteilung von neiner Absicht und dem einzuschlagenden Wege, woranf mir diese aus der Carl Ritter-Stiftung einen Reisezuschuß gewährte, welcher mir bei der Vervollständigung und dem Transport der Instrumente wesenflich zu statten gekömmen ist.

Ich hoffeder Gesellschaft für Erckkunde für diese bereitwillige Unterstützung meine Dankbarkeit am besteu dadurch bezeugen zu können, daß ich im Sinne desjenigen zu handeln bemüht gewesen bin, welcher der Stiftung seinen Nannen gegeben hat, denn Carl Ritter sagt "ir. Die vielen divergierenden Ansichten zur Erklärung des berühmten schlachtfeldes zu Issus seit Arrians und Curtius' Zeiten bis zu I. Rennel, Kinneir, Ainswort, Chesney Callier und anderen für die frühesten mazedonisch-persischen Begebenheiten haben wir hier nittle

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Krounyer, Antike Schlachtfelder in Griechenland. Bausteine zu emantiken Kriegsgeschichte. I. Mit Karten und Abbildungen. Weidmannsche Ruslandlung. Berlin 1993.

<sup>\*\*)</sup> Ritter, Erdkunde von Asien, Bd. XVII. Abt. II., Buch III. West-Asi-S, 1789, 1889. Berlin 1855.

Vorwort, III

zu kritisieren, du uns die Grundlage dazu, nämlich eine genaueste geometrische Aufnahme des Küstenstrichs, leider noch fehlt, ohne welche eine Entscheidung in einem so komplizierten Terrain unmöglich erscheint." Am Schlusse seiner Besprechung der Gegend von Issus sagt Rütter: "Erst genauere Aufnahmen dieser cilicisch-syrischen Grenzgebiete können manches topographische Dunkel, das in allen dieseu Angabeu, die nur auf Wegerouten beruhen, noch vorherrschend ist, zerstrenen und aufhellen."

Von den verschiedensten Seiten ist der Wunsch nach genauer Aufnahme dieser Gegenden geäußert worden. So sagt der Admiral Beaufort'), der am 20. Juni 1812 durch einen Überfäll bei Ajas an der Weiterführung seiner Arbeiten verhindert wurde: "In the plains of Issus Alexander and Severus had each decided the empire of the world and to have been able to elucidate the varions accounts of those cebrated victories by an accurate survey of the field of battle would have been highly graftfying."

Rennel\*\*) führt in einem Artikel "A proposal for the improvement of the geography of the route of the teu thousand and of Alexander" alle Punkte an, welche für die Erforschung des Schlachtfeldes von Issus wichtig sind, und schließt: "The gulf of Issus or Scauderoune furnishes so many important heads of enquiry as would amply repay a deliberate survey of the whole extent."

Heberdey und Wilhelm\*\*) sagen: "Nicht nur der Insehriften wegen fordert manche Gegend und mancher Ort erneuten Besuch zur Erledigung von Fragen der Topographie und Stadtgeschichte, die sich dem Forscher erst bei zunehmender Landeskeuntnis und Vertiefung in die Sache fern von der Stätte aufdrängen!\*

In bezug auf deu Granikus, den er 1842 und wiederholt besucht has syrach H. Kiepert †) 1877 den Wunschaus, dag gelegeutlich von Offizieren der Kriegsmarine dassebts Aufnahme, dan gelegeutlich von Offizieren der Kriegsmarine dassebts Aufnahme, gemacht werden möchten. Dies ist bis jetzt nicht geschehen, und es ist auch wohl nicht zu erwarten, daß Kriegsschiffe zu diesem Zweck bei dem uächsten Hafenplatz Karabigha anlegen und sich dort längere Zeit aufhalten werden. Am Schlusse desselben Artikels sagt er: "Der damalige Zustand der

<sup>\*)</sup> Francis Beaufort, captain. Karamania or a brief description of the south coast of Asia Minor. London 1918.
\*) Remod, Illustrations (chiefly geographical) of the history of the expedition

of Cyris and the retreat of the ten thousand Grecks. London 1816.

schaften. Bd. XLIV. VI. Reise in Kilikien 1891/92. Wien 1896.

<sup>†)</sup> Vgl. Globus. Bd. XXXII. S. 236.

V. marine

Ebene verhinderte die Erforschung des westlichen Randes und sewärs dies, sowie überhaupt eine vollständigere und genauen Catienahme der ganzen Örtlichkeit eine lohnende Aufgabet. Seitüdsch haben Ruge und Judeich diese Gegend besieht und westlich vom Granikus wertvolle Utinerare ausgeführt, ohne aber das Schlachtfeld selbst aufgenommen zu haben.

Da von der Türkei selbst derartige Aufnahmen in absehbarer Zeit nicht zu erwarten sind, so schritt ich im Fribijahr 1902 zu dieser Aufgabe und würde, um den Weg Alexanders des Großen zu verfolgen, mit dem Granikus begonnen haben, wenn nicht die ungünstigen klimatischen Verhältnisse bei Alexandrette dazu gezwungen hätten, so früh als möglich mit den Arbeiten bei Issus zu beginnen.

Über den Weg zwischen Issus und Granikus sei an dieser Stelle aur erwähnt, daß derselbe üher Missis nach Adama ging, von wo die Erforschung des bisher in seinem unteren und mittleren Laufe wenig bekannten Kork un Su mit seinen Felsdurchbrüchen vorgenommen wurde. Ferner wurden die "Cilicischen Tore" im Gälek Boghasbesucht und die Salzsteppe zwischen Eregli und Konia auf einem nördlichen Wege durchzogen.

Um den weißen Fleck, der sich noch auf H. Kieperts Spezialkarte (Berliu 1890, 1-230000) und auf W. v. Diests Karte des nordwestlichen Kleinasien (Berlin 1903, 1:500000) zwischen dem Tschatal-Tepe und dem Granikas vordindet, möglichst zu beseitigen, wurden die Rugeschen und Judeichschen Iltierare in verschiedenen Richtungen ergänzt und das Schlachtfeld selbst in 1:50000 aufgenommen.

Herr Oberleutnant v. Marées hat die Anfnahmen geleitet und dure Auszeichnung besorgt, wofür ich ihn zu besonderem Danke verpflichtet bin. Möchten die Pläne sich geeignet erweisen, als Grundlage für die Entscheidung aller derjenigen Fragen zu dieuen, welche sich an diese klassischen Gegenden kunpfen.

Berlin W. 30, Martin Luther-Straße 3 im April 1904.

A. Janke, Oberst z. D.

# Inhaltsverzeichnis.

| ٠    | Von Hamburg nach Alexandrette  Mersina, Soli-Pompejopolis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |           |
|------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
|      | Afexandrette, Beilau, Pajas, Tschok Mersimen, Toprak Kalessi,<br>Hömme-Epighanen, Castakulam, Kara Kapa, Die Cillisich-<br>Syrischen Pfarten: Der Strandpall des Xenophen, hente Strand-<br>ebene des Sarisaki, und der Bergpaß des Arrian, heute Paß am<br>Jonospfüler. Mallus, Myriandrus, Sochi. Onehh. Die Pässe<br>Ber das Amanuagebirge: Der Beilanpaß der die Syrischen<br>Tore. Die anderen Pisse. Der Pallu von Toprak Kalessi oder<br>die Amanischen Pforten i Amanische pylae des Arrian. Der Paß<br>von Kara Kapa (Amanisch splae des Strabo). Der Ort Issus.<br>Der Pajas. Der Dell Tschalt und das Schlackfeld von Issus. | 5 74      |
| 111. | Von Kara Kapu nach Adana                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 74 - 75   |
| EV.  | Von Adana nach Akköprü Der Korkun Su. Karaköi. Hadschile. Mübtalih. Machmudurlu. Eski Köl. Sudificher Ansgang des Korkun-Cañon. Kysyldagh, Gestebiurlu Han. Nördlicher Eingang des Korkun-Cañon. Tschakyt. Akköprü. Taruns.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 75 - 96   |
| V    | Von Akköprü nach den Cilicischen Toren im Gülek Boghas<br>Bozanti, Podandus, Ihrahims Schanzen, Engste Stelle, Gülek Kale,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 97-111    |
| VI   | Von Akköprü nach Eregli                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 111-114   |
| IL.  | Von Eregli nach Konia                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 115 - 123 |
|      | Von Konia nach Troja                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 128- 126  |
|      | Von Troja sum Granikus<br>Arisbe Perkote, Praktios, hente Bergus Tschalt. Lampasens.<br>Kodjabasehlar. Colonae, hente Arahadurah. Karanti. Pek-<br>nuelli. Vesi Tschiffülk Edje Giöl. II. Kieperts Ansicht vom<br>alten Laufe des Granikus und von Schabetheide.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 128-136   |
| X    | Das Schlachtfeld am Granikus<br>Bigha. Der Bigha Tschaï oder Granikus. Die Schlacht am                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 136 149   |

VI Inhal

| Anhang.                                               |      |     |      |     |    |          |
|-------------------------------------------------------|------|-----|------|-----|----|----------|
| I. Anmerkungen                                        |      |     |      |     |    |          |
| II. Angaben über die Herstellung der Anfnahmen        |      |     |      |     |    |          |
| Pläne.                                                |      |     |      |     |    |          |
| 1. a) Übersichtsskizze für Issus                      |      |     |      |     |    |          |
| b) Die Cilicisch-Syrischen Pforten (Strandpaß des     | v    | 1   |      |     |    | 1000 00  |
| Bergpaß des Arrian)                                   |      |     |      |     |    | 50 00    |
| c) Toprak Kalessi (Amanicae pylae des Arrian)         |      |     |      |     | 1: |          |
| d) Kara Kapu (Amanides pylae des Strabo)              |      |     |      |     |    | 50.00    |
| 2. Issus                                              |      |     |      |     | 1. | 50 00    |
| 3. Itinerar des unteren und mittleren Korkun Su       |      |     |      |     | 1: | 200 00   |
| 4. a) Itinerar Eregli-Konia                           |      |     |      |     | 1: | 600 00   |
| b) Itiuerar Bergas-Kodjabaschlar                      |      |     |      |     |    | 200 00   |
| c) Itinerar Arabadurah — Edje Giöl                    |      |     |      |     | 1: | 200 00   |
| 5. Granikus                                           |      |     |      |     |    | 50 00    |
| 6. Übersichtsskizze von Troja zum Granikus            |      |     |      |     |    | 500 00   |
| o. Coersichteskizze von 110ja zinn Granikus           |      |     |      |     |    | 000 (111 |
| Abbildungen.                                          |      |     |      |     |    |          |
| 1. Die Cilicisch-Syrischen Pfortcu, hente Strandebene | des  | Sar | isal | ri. |    | Sert     |
| 2. Der Bergpaß des Arrian, heute Paß am Jonaspfei     |      |     |      |     |    |          |
| 3. Der Paß von Toprak Kalessi (Amanicae pylae des     |      |     |      |     |    | . 3      |
| 4. Festing Toprak                                     |      |     |      |     |    |          |
| 5. Im Passe von Kara Kapn (Amanides pylae des S       | rab  | 03  |      |     |    | 4        |
| 6. Römisches Tor im Passe von Kara Kapu               |      |     |      |     |    | 4        |
| 7. Oberer Lauf des Deli Tschaï (Pinarns)              |      |     |      |     |    | . 50     |
| 5. Mittlerer Lanf des Deli Tschaï. Brücke von Odsc    | haki | 10  |      |     |    |          |
| 9. Unterer Lauf des Deli Tschaï. Brücke von Tschaï    |      |     |      |     |    |          |
| 10. Unterster Lauf des Deli Tschaï. Rechtes Ufer .    |      |     |      |     |    |          |
| 11 Mündner des Dell Techel                            |      |     |      |     |    |          |

12. Bergracken sullich von Usudschuln, uordöstlich von Ostelnklit. Westliche Halfre

13. Derselbe, festliche Halfre

14. Südausgung des Korkun-Cañon

15. Nordeingang des Korkun-Cañon

16. Nordeingang des Grückschen Pforten, heute Gülek Beghas

17. Am Suldaungang der Cliticischen Pforte, heute Gülek Beghas

17. Am Suldaungang der Cliticischen Pforte, heute Gülek Beghas

18. Am Ostufer des Edje Gild

19. Der Granikus uuterhalb der Mühle und oberhalb Adelia

19. Der Granikus mit Tschinardyorft, d.h. Platansubrücke

# ANTIKE SCHLACHTFELDER

## IN GRIECHENLAND.

## BAUSTEINE ZU EINER ANTIKEN KRIEGSGESCHICHTE

VON

## JOHANNES KROMAYER.

### ERSTER BAND.

VON EPAMINONDAS BIS ZUM EINGREIFEN DER RÖMER.

MIT SECHS LITHOGRAPHISCHEN KARTEN END VIRR TAFELN IN LICHTDRUCK

gr. S. (X u. 352 S.) 1902. Geb. 12 M.

Auszüge aus Besprechungen:

Allt lebhaften Dank für die lehrreichen Darlegungen des Verf, und seiner militärischen Mitarbeiter schließt eich die Besprechung dieses Buches, das einen bedentsamen Fortschritt in der Erkenntnis eines der wenigst bekaunten und erforschten Abschuitte der griechischen Kriegsgeschichte erzielt hat."

(Gött. gel. Anz. 1903 No. 12.)

Das Kromayersche Buch kommt einem seit lange fühlbaren Bedürfnis der Geschichtsforscher entgegen . . Man darf daher dem Erscheinen des zweiten Teils des Werkes mit berechtigter Sunanung entgegenschen.

(Lit. Centralhlatt 1903 No. 28.)

... Das Gesagte wird genigen, um den Lesem dieser Zeitschrift einen Begriff von dem beietuntende Inhalt des Buches zu geben; wenn ich dem nech hirzenfäge, daß die Darstellung Kromayers klar und ansichend, seine Polemik treffend und elegant ist, so werden sich beffendlich recht viele hewogen fühlen, das werden volle Werk selbst zu lesen. Ich kann es ihnen aufs wärmste empfehlen, sie werden sich in ihrer Ernartungen nicht gedünscht sehen.<sup>4</sup>

(Wochenschr. f. klass. Philol, 1903 No. 21.)

"Erwähnen muß ich noch die schöne Ausstattung des gnt und fesselnd geschriebenen Buches, dem vorzügliche Karten und Skizzen sowie hübsehe Liehtbruege beigregeben sind." (New Philot. Rundschau 1903 No. 26.)

## Griechische Geschichte von Ernst Curtius.

- I. Band. Bis zum Beginn der Perserkriege. 6. Aufl.
- Band. Bis zum Ende des Peloponnesischen Krieges. 6. Aufl. 10 M.
   Band. Bis zum Ende der Selbständigkeit Griechenlands. Mit
   Zeittafel und Register zu Bd. I—III. 6. Aufl.

### Die Stadtgeschichte von Athen von Ernst Curtins. Mit einer Übersicht der Schriftquellen zur Topographie von Athen von A. Milehhöfer. Mit 7 Kartenblättern von J. A. Kanpert und 32 in den Text gedruckten Abbildungen.

### Olympia und Umgegend von Ernst Eurtius und F. Adler. Zwei Karten und ein Situationsplan, gezeichnet von Kaupert und Dörpfeld. Kart. 4.50 M.

# Leben der Griechen und Römer von Guhl und Koner. 6. vollständig nen bearbeitete Anflage von Rich. Engelmann. Mit 1061 Abbildungen. Geb. 20 M.

### Griechische Alterthümer von G. F. Schormunn. 4. Aufl. Neu bearbeitet von J. II. Lipsius.

- 1. Band. Das Staatswesen. 12 M.

### Griechische Mythologie von Ludwig Preller.

- I. Band. Theogonie und Götter. 4. Auflage von Carl Robert 1. Hälfte. 5 M. 2. Hälfte. 8 M.
- H. Band. Heroen. 4. Aufl. von Carl Robert. In Vorbereitung.

### DIE ROEMISCHE PROVINZIALAUTONOMIE, Ein Fragment.')

Wenn ich es unternehme, auf eine vielfach theils allgemein, theils in Beziehung auf einzelne Landschaften behandelte Institution des römischen Reichsregiments zurückzukommen, so ist nicht beabsichtigt, was sich auch in den Grenzen dieser Zeitschrift nicht durchführen liesse, das gesammte weitverzweigte und grossentheils nur nach localer Gliederung darstellbare Material zusammenzufassen.2) Es sollen die hauptsächlich maassgebenden Gesichtspunkte hervorgehoben und so weit nothig einzelne Ausführungen an diese angeknüpft werden. Der Gegenstand an sich ist ebenso schwierig wie wichtig. Wie überhaupt bei den Organisationen der Kaiserzeit treten die leitenden Gedanken nirgends principiell zu Tage und müssen aus den auch nur zufällig zu Tage tretenden Einzelheiten rückschliessend ermittelt werden; Unsicherheit und Irrthum ist dabei noch weniger zu vermeiden als auf anderen Gebieten der historischen Forschung. Aber der grosse Gegensatz zwischen der römischen Republik und der römischen Monarchie, der Grossstadt mit überseeischen Landgütern und dem Staat mit befreiter Hauptstadt, kommt vor allem in diesem Kreise zum Ausdruck und damit zugleich der Gedanke der Reichsangehörigkeit, die Anbahnung der Zugehörigkeit auch der des römischen Bürgerrechts entbehrenden Ortschaften zum Gesammtreich. Der principielle Gegensalz zwischen dem Stadt- und dem Staatsregiment tritt nirgends so schroff hervor wie in der Unterdrückung der bellenischen χοινά durch die Republik und in ihrer Wiederherstellung und Erweiterung durch Augustus.

Wir bringen hier das Fragment einer grösseren Untersuchung von Theedor Mommsen, das sich in seinem Nachlass nebst zahirteichen unversrebeiteten Queilencitaten vorgefunden hat und uns von O. Hirschfeid zur Veröffentlichung übergeben worden ist.

Weitaus die beste Zusammenfassung giebt Marquardt (ephem. epig. l 1872 p. 200—214 and im Handbuch 1, 503-516).

#### 1. Das Gebiet der Provinzialautonomie.

Ausgeschlossen von der augustischen Provinzialautonomie sind zunächst die römischen Bürgerstädte.

Das Italien der Kaiserzeit kennt derartige Stadtverbande nicht; die Unterwerfung der Halbinsel unter Rom findet vielmehr ihren Ausdruck in der Auflösung aller derartiger Conföderationen mit Ausnahme der etruskischen, welche von den späterhin eingerichteten in der Organisation sich nicht wesentlich unterschieden zu haben scheint, aber ohne Zweifel nichts ist als die sacrafrechtlich fortbestehende Conföderation aus der vor der römischen Herrschaftigenden Epoche.) — Dass nach der diolektianisch-constantinischen Provinzialisirung Italiens die einzelnen Districte eine analoge finstitution erhalten haben, ist an sich nicht undenkbar, aber es fehlen auch dafür die Beweise.<sup>9</sup>

Dass für Sicilien ein Städtebund nirgends erwähnt wird,") wird miernach mit Wahrscheinlichkeit darauf zurückführen, dass sammtliche Gemeinden dieser Insel in der augustischen Epoche das Bürgerrecht empfangen haben.")

In der Narbonensis scheinen die Bürgerstädte von dem Städteverband ausgeschlossen gewesen zu sein. Dass das Bundesheißigthum in Narbo errichtet war und hier auch das entsprechende Regulativ sich gefunden hat,") kommt nicht in Betracht, wie weiterhin bei der Lugdunensis bemerkt werdeu wird. Priester oder

Vgl. Tscitns snn. 4, 55: Sardiani decretum Etruriae recitavere ut consanguinei and die Zosammensteltung St. R. 3, 666.

<sup>2)</sup> Das campanische fertale demnorum vom J. 387 (CIL X 3792) ist reason administrant Bomano inus, accredate und nach dem Vorgang Arellinos haben Ich (Berichte der sichs. Ges. 1850 S. 65) and Andere diesen als einen Priester der Landschaft Campania angesehen. Es ist f\u00f3r diese nicht mehr reich heidalsche, aber nach inicht inhaltliche Festordnang selwer, eine rechle Analogie zu finden; aber allein wie sie sieht, bleibt es immer m\u00e4g\u00e4fic, sie saf die Statt Capan zu beziehen.

<sup>3)</sup> Dass simmiliche sicilische Geneinden sich einigen zur Stiftung von Abraefesten, wie die Marveillen and die Verra in aind (Gieror Verr. 2, 46, 114 and 63, 154), and dem Statthalter a communi Sicilian Statuen gesetzt werden (a. a. 0. und 2, 59, 145), sowie dass sie communia partulatar vor den Sesatt bringen (a. a. 0. 2, 42, 103), bewelst keinewege die Existene insens Städtebundes, sonodern nur, dass je nach Umständen der Statthalter eine solche Vereinbarung rullies.

<sup>4)</sup> CIL X p. 713, we die betreffenden Zeugnisse betgebracht sind. 5) CIL XIt 6039.

Priesterinnen der Provinz begegnen daselbat nicht,¹) sondern anmentlich¹) in Vienna¹) und vor allem in Nemausus¹;; es verträgt sich dies recht wohl damit, was über die Erstreckung des Bürgerrechts auf diese Stüdte anderweitig festgestellt ist. Indes mag gleich hier gesagt werden, dass das Ausscheiden der Provinzialstadt aus dem Stüdteverband durch Ertheilung des römischen Bürgerrechts wohl in der früheren Kaiserzeit durchgeführt worden sein mag, aber schwerlich daran lange festgehalten worden ist, und dass nach der autonisischen Verorduung im Anfang des 3. Jahrhunderts davon überhaupt nicht mehr die Rede sein kann ohn der haupt nicht mehr die Rede sein kann.

Dem Verbande der von Caesar zum Reich gebrachten gallische Gemeinden, der augustischen tres Gallias, gehörte bekanntlich die einzige Bürgerstadt dieses Gebietes, Lugudunum, nicht an, obwohl das Bundesheiligthum in ihrer unmittelbaren Nähe errichtet wurde.<sup>4</sup>) Mit grösster Deutlichkeit tritt die Scheidung der beiden Kreise hier zu Tage.

Für Spanien, wo wenigstens der tarraconensische Verband nachweislich in die augustische Epoche zurückreicht, kann wohl in dieser Frühreit eine analoge Organisation bestanden baben, hei welcher die römische Golonie Tarraco, ahnlich wie Lugdunum, wolchertsalstelle, aber nicht Bundesstadt gewesen ist und bei der die gentes eine ähnliche Rolle spielten wie die eröstates in Gallien.) Aber es darß nicht Übersehen werden, dass einmal schon in der kaiserlichen Frühreit die Zahl der römischen Bürgerstädte in Spanien weit größer war als sonst im überseinschen Gebiet und dass zweiens die Ertheilung des latinischen Rechtes an alle spanischen Gemeinden unter Vespasian die Landugswerhältnisse schwerlich unberührt gelassen hat. Überhaupt wird man ehen hier sich hüten müssen, ohne weiteres zu verallgemeinern. Für die spätere dit ist es ausgemenbt, dass aus den zu den sanischen Stüde-

<sup>1)</sup> Die Inschrift von Narbo CIL XII 4393 gehört sieher nicht hierher.

Gegend von Toulou: CIL XII 392. — Allobrogengebiet: CIL XII 2235.
 Römische Inschrift Gruter 322, 9 und zu CIL XII 2235 (vgl. das.
 234, 2262.

<sup>4)</sup> CIL XII 3183, 3184, 3212, 3213, 3275 (add.). Nähere chronologische Merkmale fehlen, sie gehören aber alle der besseren Ksiserzelt an.

<sup>5)</sup> Wegen Noviodunum vgl. meine RG. 5, 79.

Vgl. 6ber die Stellung der gentes in der Tarraconensis die einsichtige Anaführung Detlefsens Philologus 32 (1873) S. 659 f.

bünden gehörigen Gemeinden die römischen Bürgerstädte sich nicht aussondern lasseu.')

Die in froher Kaiserzeit in den ostlichen Provinzen nicht zahlerichen Städte römischen Bürgerrechts, Troas und Parium in Asien, Apamea in Bithynien, Sinope im Pontus, Berry in Syrien dürften der vorwiegenden Ordnung entsprechend an den Provinzialerbanden keinen Antheil gehabt haben. Bestimmte Zeugnisse fehlen und das Schweigen über ihre Mitgliedschaft ist wenig beweiskräftig; aber wenigstens unter den mit dem asianischen Neokorat beitehenen Gemeinden ist keine römischen Rechts, und dass die beiden zuerst genannten Verbände, wie weiterhin angegeben werden wird, sich bezeichnen als of år ½dofq oder år Btörvifq "Eklypers, empfehtl gleichfalls diese Annahme.

Wie wenigatens überwiegend die Städte römischen Rechts, so sicher alle nicht städtlisch geordneten Communen von des Städteverbänden ausgeschlossen. Als städtlische Ordnung wird der römischen Regierung jede lateinische oder hellenische Gemeinde reschienen sein mit einer Magistratur, einem Gemeinderaht (decuriones oler senatus,  $\beta oi.\lambda \dot{\eta}$ ) und einer Bürgerversammlung (pspulus,  $\delta \bar{\tau} \mu o c \bar{\nu}$ ). Alle Spuren weisen darauf hin, dass die Verbaude ausschliesslich gehildet wurden aus Abordnungen solcher Kürperschaften, zunächst ihrer Gemeinderäthe, und dass weder Fürsten noch die einer solchen Organisation ermangelnden Ortschaften denselben beschiekt haben.

Darnach wird für Spanien seit Vespasian — über die vorhergehende Epoche wage ich keine Vermuhlung — neben dem
hier nicht augesechlossenen römischen Stadtrecht das latnische zu
Grunde zu legen sein, welches dieser ganz Spanien verlich. Durch
Plinius' genaue Angaben über den Gemeindebestand der Tarraconensis und die vortreffliche Fräuterung derselben durch Dettefsen?
kennen wir den Gemeindebestand der Tarraconensis und die zu den jeden anderen Reichsprovinz: sie zählte 293 selbständige den
meinden.?) und zwar 25 Colonien oder Municipien römischen



Beispielsweise erscheint unter den Priestern des tarraconensischen Heiligthums in hadrianischer Zeit ein Tarraconenser (CJL II 4231 vgl. 4275), unter Pius. ein Carthaginenser (CJL II 4230).

<sup>2)</sup> Philologus 32 (1873) S. 606 f.

Die eivitates atiis contributae nimmt Plinins ansdrücklich aus; dass das latinische Recht auch auf diese sich erstreckt, beweist dessen Erstrecknog

Bürgerrechts und 268 latinischen, von denen 124 als städtische Gemeinden (oppida) bezeichnet, die übrigen demnach damals Landgemeinden waren.1) Die in dieser Weise nirgends wiederkehrende officielle Scheidung der oppida und der blossen civitates oder populi legt die Frage nahe, ob den letzteren die Landslandschaft gefehlt hat; es ist dies nicht unwahrscheinlich, lässt sich indess mit Bestimmtheit nicht behaupten. Dass unter den Ortschaften. welche nachweislich an dem tarraconensischen Landtag theilgenommen haben, keine mit Sicherheit den Landbezirken zugezählt werden kann,2) kann füglich auf deren geringe Bedeutung zurückgeführt werden. Andererseits aber kann die Unterscheidung der städtisch und der nicht städtisch geordneten civitates nicht füglich auf die blosse factische Verschiedenheit der Apsiedelung zurückgeführt werden, da ein scharfer und greifbarer Gegensatz dieser Art überhaupt nicht denkbar ist: eine Rechtverschiedenheit muss wohl angenommen werden, aber welche diese gewesen ist, da doch auch die nichtstädtischen Gemeinden als selbständige latinischen Rechts gewesen sind, ist schwer zu sagen. Die der latinischen Gemeinde Nemausus zugeordneten 24 Ortschaften hatten ebenfalls latinisches Recht, aber als Beamte nur Aedilen und Ouästoren.3)

auf die zn liici gelegte mauretanische Stadt Icosium (Plinius 5, 2, 20). Vgl. über dies Rechtsverhältniss mein St. R. 3, 767 A. 2.

Dass die des Bürgerrechts entbehrenden oppida aus 18 alten, das beisst schon vor Vespasian latinischen, einer föderirten nnd 135 oppida stipendiaria bestanden. kommt hier nicht in Betracht.

<sup>2)</sup> Unter den nenn populi (oder civitates) der in dem Convent von Clinni spehforden Cantein (Flinius 3, 2, 37, 4, 20, 111) finder Flinian sennenswerth silein Indiobrigs, der Namensform nach sicher ein oppräum. Eine zweite Gemeinde derselben nennt die Inschrift Cil. II 4232 einer Amoennis Cluniensis es gente Cantabrorum, und diese mag wohl eine ländliche sein; bert die Inschrift ist von einem Intercationis es gente Faccarorum mit Zustimmung des Landusges seiner Gattin als Flaminies der Provinz gesetzt, beweits also wohl die Landusandschaft für Intercatis, da die Pruo ohne Zweitel nur als Gattin des Flamen zum Flaminist gelangte. Auch die in der Inschrift Cil. Il 180p. 16094 erwähnten Brügsreich mögen zu den alcht städtleschen Gemeinden zu rechnen sein; aber der dort geonnte Mann hat alcht den provinsisien Fluminist erlangt, nodern das aerendefatum Romes et Augusti conventus Auturum (ebenen Cil. Il 4223), was offenber verschieden ist, vielleicht die provinsisien Enutstindto ergiant.

<sup>3)</sup> Die anf den Inschriften der tarraconensischen Provinzialpriester häufige and vielleicht als rechtliche Bedingung für die Ertangung dieser Würde auf-

#### 326 TH. MOMMSEN. ROEMISCHE PROVINZIALAUTONOMIE

wahrend sie für die lurisdiction von Nemausus abhingen; in ahlicher Weise könnten diese kleiuen Ortschaften die volle Magistratur entbehrt haben und für die lurisdiction, da sie keiner anderen Stadt uutergeordnet waren, vielleicht auf die Commune angewiesen gewesen sein. In diesem Fall waren sie auch vielleicht von der Vertretung auf dem Landtag ausgeschlossen.

zusassende Formel omnibus honoribus in re publica sua functus kann füglich hierauf bezogen werden.

Charlottenburg.

TH. MOMMSEN †.

### LEX TAPPULA.

I.

Dem im Jahre 1882 zu Vercelli in den Trümmern eines romischen Hauses ausgegrabenen unscheinbaren Bruchstücke einer
Bronceplatte,') welches in vortrefflichen Buchstaben des endenden
ersten oder beginnenden zweiten Jahrhunderts der Kaiserzeil') den
Eingang eines Scherrgesetses mit der Ueberschrift [Zeig Tappula
entbält, war sogleich nach seiner Aufflndung der Vorzug beschieden,
on Forschern wie Mommeen, Adolf Kieselling und Alfred Pernice
nach der philologischen und nach der juristischen Seite hin eindringlich behandelt zu werden. Ein zufälliges Zusammentreffen
mit einer körzlich geführten Untersuchung über die quinquevöri ein
Tiberim (s. v. S. 329) versalasst mich, die nunmehr seit fast zwei
Jahrzehnten ruhende Discussion über das durch echt römischen
Rechtswitz anziehende und belehrende Gesetz des Schalknaarren
Tappo wieder aufzunehmen und den Fragen nach seiner Ergänzung
und litterarischen Stellung abber zu treten.

<sup>1)</sup> Hernungegeben und erläutert von Mommen, Bülletilho deil Tautitut 1829, p. 188-189 (mit Pacsimila, dan naten as 3.28 reproducit tall; A. Kinssling, Conlectancerum apiclicigium alterum (Index tectiosum undv. Gryphiawald, ib., 1.1894/g) p. 1971; E. Hübner, Exempla scriptures epigraphica ia. (1885) p. 280 a. 803 (mit Facsimile von Z. 1--3.7); A. Pernice, Zelistchifft der Savigy-Süffung VII (1856) Rom. Abt., 1. Heft. Sc 1-96; E. Pals, Corporis inser. lat. mpp]. Isal. I. p. 118 a. 898; Mommen-Gradeuwitz In C. G. Brana, Fontes unter Romani <sup>2</sup> p. 122 n. 26. Auszerdem besproche von Mommen, Archiol. Zeitung XL (1882) Sp. 176; F. Bücheler, Petronii satira, ed. mia.<sup>3</sup> p. 239; Tenfel-Schwabe, Gesch der röm. Litt. <sup>1</sup>§ 140, 1. E. (194, 24) t. a. E./
O. Ribbeck, Gesch. der röm. Dichtung I<sup>3</sup> S. 233; M. Schnor, Gesch, der röm.

<sup>2)</sup> Nach Mommen, Boll. p. 156, lat die Schrift di ottima epoca, forze Augustea. En egenauer Destinnen, die auch für diese Untersachung sehr wesentlich int, glebt Hübner z. s. O.: saeculo primo ezennti mihi visae sunt litterarum formae convenire. In der That weist auf diese oder wenig patere Zeit die grosse Achelichkeit mit dem Schriftchankter der Tabais Veleisa (J. 102/13; Höhner u. S04). Ueber einzelne besouders markaute Buchabenformen yu. Höhner p. 11W (förem de As); p. LX (über da K in Z. 7).

Ich schicke den Text des Bruchstückes (vgl. das nebenstehende Fassimile) mit meiner Herstellung rorauf, welche ich, soweit sie von den allgemein angenommenen Ergänzungen Mommsens und Kiessings abweicht, sogleich uhler begründen werde. Die Lückengrösse wird bestimmt durch die feststehende Ergänzung von Z. 1 und Z. 5—6; doch muss dabei beachtet werden, dass die Anzahl der Buchstaben in Z. 2—6 geringer ist, als in den euger gedrängten Zeilen 7—9 (Verhältniss etwa 4: 5).

### Lex] Tappula.

10 ..... | e qui quaeve [......

Nach dem Namen des Antragstellers ......... ius Tapponis f(ilius) Tappo schlägt Mommsen in Z. 2 f. zweifelnd die Erganzung cisstella posita ad eldicta vor. Wie schon A. Pernice a. a. O. S. 93 hervorgehoben hat, ist die Formel sitellam (nicht eistellam) deferre allerdings technischer Ausdruck für die Eröffnung der Tribusversammlung.1) hat jedoch in die Präscriptionen der Gesetze, soviel wir wissen, niemals Eingang gefunden. Man erwartet vielmehr an dieser Stelle des Scherzgesetzes, dessen Eingang sich in den Formen der lex tribunicia ergeht, die Angabe der von dem Roganten Tappo bekleideten Magistratur oder einen scherzhaften Ersatz dafür; denn von Rechts wegen kann die Bürgerschaft nicht anders als auf Ladung und unter Leitung eines Magistrates zur Abstimmung zusammentreten. Auf eine Beamtung Tappos führen nun auch die eldicta conlegarum (Z. 3), worunter nur officielle Kundmachungen von "Amtsgenossen" im staatsrechtlichen Sinne gemeint sein können; die gemeinsame Zugehörigkeit zu einem privaten Collegium, dessen Mitglieder in älterer Zeit übrigens zumeist sodales heissen, kommt für das öffentliche Recht überhaupt nicht in Betracht. Die Anzahl dieser conlegge Tappos beträgt, wie

<sup>1)</sup> Die Belege bel Mommsen, Staatsrecht III S. 397 A. 1.

## APPI

USILPPONISHTLPPOCI ICIA:CONLIGARUM:for A-MVLTIVORI-P-PROPEROC RONIS-PLEBENARONANI BESQUEROXXXXXIVRES EHERCULISADXIKUND J:SATUREIA:PRINCIP PPONIS-F-PANERETET EQULOVAEN

unten (S. 332) ausgeführt wird, vier. Das einzige standige fünfgliederige Beamtencollegium Roms, zu dessen Benennung überdies der Rest eis. ... (Z. 2 a. E.) passt, und welches sowohl wegen seiner Beziehung zu den Gastmählern als auch durch seinen volkstütumlichen Ruf zur Carricatur in einer Lez connicisti, wie est die Tappula war (s. u. S. 336 ff.), besonders geeignet erscheinen musste, sind die quinqueurir zis Tüberim oder, wie sie häufig in minder solenner Ausdrucksweise abgekürzt heissen, die cistiberex.) Die Bezeichnung des Antragstellers in Z. 2 ist daher sicherlich folgendermassen zu ergatzen: .........ius Topponis (fühm) zisifziber.

To einem Aufsatze. Staduromische und municipale Quinqueviri in der Festschritt zu Otto Hirschfelds sechzigstem Geburtstage (1993) S. 234f. habe ich vor kurzem – ohne dass ich noch die Lex Tappula heranziehen konnte — die Bedeutung dieser in der Ueberlieferung aur selten erwähnten Promagistratur zu entwickeln unternommen.<sup>9</sup>) Durch das Senatusconsult vom J. 568/186, welches sich gegen den Unfug der Bacchanalien richtete, war die Competenz der vielleicht sehon seit Beginn des 3. Jahrhunderts bestehenden guinqueviri cis Tiberinn dahin geordnet worden, dass sie — zunachst als Gehilfen der trestuir noctrunt, apster als Unterbeamte der Aedilea — mit dem Einschreiten bei nächtlichen Zusammenrottungen und mit gewissen Agenden der Feuerpolizie hetraut waren.<sup>9</sup>) Noch in der Kaiserzeit lag ihnen, jedenfalls im Sinne jener alten Rechtssatung, die polizeiliche Aufsicht über die nächtlichen Gelage oh. So rühmt eine stadtrömische Grabschrift ()

Die Zeugnisse Festschrift S. 235 A. 1. Die dort angeführte Inschrift ElL VI 420 — 30764 steht jetzt auch in den Inscriptiones graecae ad res Romanas pertinentes I n. 70.

<sup>2)</sup> Ygl. ausserdem Mommsen, Stastarechi Il<sup>3</sup> S. XIII. A. 1; S. 611.f.; Strafrecht S. 299; E. Herzog, Gesch. und System der röm. Stastaverf. I S. 641; O. Hirschfeld, Sitzangaber. der Akademie zu Berlin 1891 Il S. 847; E. de Raggiero, Dizionario epigrafico II p. 252.

<sup>3)</sup> Livius 39, 14, 10: triumeiris capitalitus mandatum est, ut vigilias diponerent per urbem errorractupe, ne qui nociorrii cotutu fineral utque ab incenditi caveretur; adiutores triumviris quinqueciri uti cis Tiberim use quisque regionis edificiti praessent. Dano Festchrift S. 236.f., wo such die hier durchgeführte laterpunction der Stelle gerechlertigt wird. — Ueber die Misshilligung der nociorni coctut Monnene, Staffecht S. 561f. A. 4.

<sup>4)</sup> CIL VI 32316 — Inscr. grace. XIV 1512 (mit Mommsens Note); Kaibel, Epigrammata gr. n. 559; Inscriptiones gr. ad res Rom. pertinentes 1 n. 325. Vgl. Festschrift S. 237.

die friedensrichterliche Intervention eines solchen Subalternheamten bei Gastmählern, durch welche viele Streitfälle zu heiterem Ausgange geführt worden seien:

> ένθάδε Γαιωνάς, δς χίστιβες ήν ποτε 'Ρώμης χαὶ δείπνοις χρείνας πολλά μετ' εύφροσύνης.

κ[ε] ζμαι τῷ θανάτω μηδέν όφειλόμενος.

Mit dieser Amisthätigkeit steht jedenfalls im Einklang die komische Rolle des Cistiher in unserer Bronceinschrift. Naturlich hat diesen untergeordaeten Beaniten, welche bloss zur Nachtzeit pro magistratibus fungirten; in Wriklichkeit niemals das fast ausschliesslich den Volkstrihunen vorbehalten eins agendi cum plebe? jugestanden; auch erstreckte sich die Competenz jedes einzelnen Quinquerier, nicht auf die ganze Plehs, sonderen nur suf die ihm zugewiesene Stadtregion (s. u. S. 333). Es ist aur eine anmuthige Verkehrtheit mehr, wenn sich der Gistiher Tappo in komischer Grossmannsacht gleich einem wirklichen Magistrate jenen Recht ammasset, um als berufener Hüter der Ordung aschtlicher Gelage die Tappula dez zonwipuläs (s. u. S. 3367), bei der römischen Plebs durchusetten.

Die im Dunkel der Nacht auf hetrunkene Excedenten lagd machenden Sicherheitsheamten boten den gebildeteren Kreisen Roma, zumal der jugendlichen Lebewelt, mit denen sie ihr Beruf oft genug zusammensbren mochte;) reichlichen Stoff zu mancherlei Spütteleien. Obgleich sie aus dem plebeischen Handurcherstande, zum Theil aus Leuten fremder Abstammung, hervorgingen und in er Rangfolge der hauptstädtischen Aemter — sbesehen von den vicomagistri, dem infimum genus!) — die niedrigste Stufe einahmen.) traten sie trottdem in ihren Regionen mit allen Prätentionen wirklicher Magistrate) auf, Ein Epigramm Mar-

Pomponius digest. 1, 2, 2 § 31: et quia magistratibus vespertinis tempori àus in publicum esse inconveniens erat, quinqueviri constituti sunt cie Tiberim (et ullis Tiberim), qui possent pro magistratibus fungi.
 Dezu Festschrift S. 234f.

<sup>2)</sup> Mommsen, Staniarecht 13 S. 192 f. 194.

Ueber n\u00e4chtlichen Strassenunfug der von Gelsgen heimkehrenden vornehmen Jugend Friedl\u00e4nder, Sittengeschichte 16 S. 29.

<sup>4)</sup> Livins 34, 7, 2.

<sup>5)</sup> Cicero acad. prior. 2, 44, 136; Festschrift S. 239.

<sup>6)</sup> Vielleicht auch mit ihren Abzeichen. Seibst die Viertelmeister dursten — wenigstens als Spielgeber — innerhalb ihrer Quartiere die Praetexts und zwei Lictoren führen: Livius s. s. 0.; Cassins Dio 55, 9, 7; Asco-

tials 1) verhöhnt eine mit altem Adel prahlende Dame, die nur einen Mann senatorischen Ranges beirathen wollte und zuletzt mit einem Cistiber vorlieb nahm; gerade so hat der elegantiae arbiter an Neros Hofe die mit auspruchsvoller Grandezza auftretenden Sevirn der Kleinstadt in seinem Romane carrikirt. Danehen wurde ihnen - wie den ühel beleumundeten Criminalbeamten der Municipien. den nocturni2) - auf den eigenen Vortheil erpichte Verschlagenheit nachgesagt; als Typus eines geriebenen plebeischen Emporkommlings nennt Horaz") den recoctus seriba ex quinqueviro. Recht bedenklich für Hüter der nächtlichen Ruhe und Sicherheit ist die Nomenclatur der Cistiberes in dem Präscript der Lex Tappula. Der Antragsteller Tappo, Tappos Sohn, ist eine stehende Figur des römischen Volkswitzes, der erhlich belastete Held ungeheuerlicher Narrenstreiche.") seine Amtsgenossen M. Multivorus (Vielfrass). P. Properocius (Eilebald) und [M. Me]ro (Weinert)' sind nach der Weise der Parasiten der plautinischen Lustspieldichtung benannt. Dies soll wohl besagen, dass auch die wirklichen Cistiberes, entgegen ibrer Amtspflicht, als herufsmässige Possenreisser und schlemmerhafte Theilnehmer an Fress- und Saufexcessen im Verrufe standen. In späterer Zeit scheinen übrigens die Cistiberes selbst kein Hehl daraus gemacht zu hahen, dass sie ihre Ueberwachung der Symposien gerne von der heiteren Seite nahmen, μετ' εὐφροσύνης, wie dem Gaionas seine Grabschrift (s. o. S. 330) nachrühmt.

lo Z. 3. 4 trifft Mommseos allgemein augenommene Herstellung dem Sinne nach gewiss das richtige. Es wird also heissen secundum) ejdicta conlegarum eoru[m, ad j quos e(a) nins p. 6 k.-Sch. Der municipale Sevir Habinnas erscheint abeads helm Gast-

mable Trimelchios in Begleitung eines Lictors (Petron c. 65). — Als Amtsdiener waren den Quinqueviri Staatssclaven (publici) zugewiesen; Festachrift S. 239.

 5, 17, 1ff., wo O. Hirschfeld in dieser Zeitschr. XXIV S. 106 f. in V. 4 die Lesart der besten Handschriften cistibero hergestellt hat.

Petron c. 15; dazu A. v. Domaszewski, Rhein. Mus. XLVII S. 159 f.;
 Mommsen, Röm. Strafrecht S. 299; Festschrift S. 236 A. 1; S. 239 mit A. 7.
 Sat. 2. 5. 55 f.

4) Kiessling s. a. O. p. V verweist passend auf Catali 104, 4: sed tu cum Tappone omnia monstra facis. Et betrachtet darin tappo als Appellativ gleich seurra; der Zusammenhang zeigt jedoch, dass es auch hier noch als Eigenamme empfunden wird.

leh w\u00e4hle secundum, um den Raum zu Anfang von Z. 3 zu f\u00fcillen;
 Mommsen hatte Z. 2f. erg\u00e4nzt eis[tella | posita ad e] dicta.

r(es) p(ertinuit).] M. Multivori u. s. w. Das Wort . . . dieta. von dem augenscheinlich die Genetive conlegarum eorum, dann M. Multivori u. s. f. abhängen, lässt kaum eine andere sprachliche Möglichkeit zu. Der Begriff conlegarum erscheint durch einen Beisatz coru[m, ad quos c. r. p.] ganz angemessen näher bestimmt; als einer der Cistiberes, denen es oblag vespertinis temporibus pro magistratibus einzutreten.1) fühlt sich Tappo in groteskem Eigendünkel als College der gesammten römischen Magistratur bis zu den Consuln hinauf; aus diesem Kreise hebt er nun seine an der Sache besonders interessirten Specialcollegen, die übrigen vier Cistiberes, heraus. Denn dass in Z. 4. 5 vier Personen aufgeführt waren, konnte schon oben (S. 328 f.) als sicher vorausgesetzt werden. Die scherzhaft gebildeten Namen, die ihre Träger als Parasiten kennzeichnen (s. o. S. 331), beatanden anscheinend aus je einem Pränomen und damit allitterirenden Cognomen, während der mittlere Namensbestandtheil, das Gentile, fehlte; also M. Multivori, P. Properoci. . . . . (4 Buchst.) | . . . . . . . (7 Buchst.) M. Melronis.") Somit ist in der 10-11 Buchstaben fassenden Lücke in Z. 4/5 gerade Raum für einen vierten ähnlich gebildeten Namen.

Was bedeutet nun die ungewohnliche und bisher unerklarte Berufung auf e]dicta conlegarum? Bekanntlich wurde jede gesetzgebende Volksversammlung durch ein Edict des regirenden Magistrates einberufen, welches Gegenstand, Ort und Tag der Abstimmung kundmachte? und allem Anscheine nach rugleich häufig zum Ausdrucke brachte, dass der Antragsteller in Uebereinstimmung mit dem Senate oder mit der Gesammtheit seiner Antsgenossen vorging. Letztere Clausel ist nicht selten in die Gesetze selbst übergegangen; so steht anderwarts in Präscripten die Formel de senatus soutentia(\*) oder de conlegae sententia(\*). Wenn nun statt

<sup>1)</sup> Oben S. 330 A. 1.

Mommsen ergänzt Bull, p. 186: L. Vini Me]ronia. Sein Me]ronia siützt sich auf den volksthümlichen Spottnamen des Kaisers Tiberius Biberius Caldius Mero (Sueton Tiberius 42).

<sup>3)</sup> Mommsen, Staatsrecht III S. 370 ff.

<sup>4)</sup> So in der Lex Antonia de Termessibus (Z. 3) CIL I 204; Brnns I<sup>e</sup> n. 14.

<sup>5)</sup> So in einem Consulargesetz bei Giero in L. Pisonem 15, 35 (Pernice a. a. 0, S. 93). Decrete der Volkstirbanen werden von einem unter ihnen de contregarum sent[dential] — es folgen die nenn Namen dieser — ausgeführt (GIL I' 593 — VI 1299). Weitere Belege bei Mommsen, Staatsrecht 19 S. 290, A. 3 v. 21, eds. S. 33. A. 4.

dessen hier an gleicher Stelle die wesentlich abweichende, wenn auch sinnverwandte, jedenfalls aber ganz singuläre Wendung secundum eldicta conlegarum eintritt, so erklärt sich dies eben erst aus der von dem rechtskundigen Verfasser wohl erwogenen Eigenart der quinqueviri cis Tiberim. Diese waren - wenigstens in der Zeit der Republik - die einzige stadtrömische Behörde, bei welcher sich die Competenz eines Mitgliedes nicht auf das gesammte Stadtweichbild erstreckte, sondern auf je eine von fünf regiones, in die das Gebiet eis Tiberim eingetheilt war, beschränkt war.1) Infolge des Fehlens eines einheitlichen Competenzgebieles konnte der einzelne Quinquevir von rechtswegen nicht für die Gesammtbürgerschaft, sondern nur für seine Region ediciren, was übrigens in der Praxis der Polizeiverwaltung gar nicht selten vorgekommen sein wird, und aus dem gleichen Grunde entfiel für die Gesammtheit der Quinqueviri die Möglichkeit jenes collegialen Zusammenwirkens, aus welchem ein rechtsgiltiges edictum conlegarum,2) beziebungsweise eine officielle sententia conlegii oder conlegarum hervorging. In dem vorliegenden fingirten Falle eines Gesetzantrages wird also, wie der Plural eldicta (Z. 3) anzeigt, vorausgesetzt, dass jeder Quinquevir für seinen Amtsbezirk durch ein besonderes edictum Tappos Rogation öffentlich bekannt gemacht\*) und darin zugleich seiner Zustimmung Ausdruck verliehen hat.

Hinter fure stefut folgen in Z. 6.7 die solennen Angaben über Ort und Zeit der Tribusersenmlung. Erstere erganzt Mommen mit Hinblick auf den Fundort der Bronce in Z. 61.: [Verledlis in aefat Heraulis. Dagegen meint Kiessling (a. a. O. p. V), dem auch Pernic (S. 931) zustimmt, dass man hier der eine Schlarsffenstadt erwarte, eine erfundene, wie Perbibesia oder Peredis, Oder eine wirkliche, wie Pistoria oder Placenia', Beide Annahmen

Senatsbeschluse gegen die Bacchanalien bei Livius 39, 14, 10 (oben S. 329 A. 3): quinqueviri uti cis Tiberim suae quisque regionis aedificiis praeessent; dazu Festschrift S. 235 f.

Von den Verlantbarungen der Säcularacten z. B. ist jede einzelne als edic tum XVvirum sacris faciundis überschrieben.

<sup>3)</sup> Auch Tappo selbst wird ein solches edictum proponirt haben; dass er dies beiselte l\u00e4sst nad sich nur auf die \u00e4dicte seiner mit Namen angef\u00fchren vier Collegen beruft, ist ganz angemessen nud findet eine gewisse Anslogie in den Formeln bel Cicero a. s. O. und in Cit. Il 1983 (o. S. 332 A. S).

<sup>4)</sup> Plantns Curc. 444; Festns p. 214.

<sup>5)</sup> Plantes Capt. 160 ff.

sind abzulehnen. Als Local der vorgeblichen Gesetzescomitien wird durch den cisstiber und seine Collegen, die plebes Romana und ihre Tribus (Z. 8) Rom selbst hinlänglich gesichert,') doch musste der Name Romae, wie auch sonst durchwegs in den Präscriptionen der Gesetze und Senatsbeschlüsse, als etwas selbstverständliches nicht ausdrücklich genannt sein. Der Tempel als Versammlungsort ist, wie Mommsen und Pernice zugeben, unmöglich; es muss daher statt in aelde Herculis, wie sie erganzen, geheissen haben pro aelde Herculis. Von den vier Staatstempeln des Hercules, die in den letzten zwei Jahrhunderten der Republik entstanden, waren je zwei in circo maximo und in circo Flaminio gelegen; andererseits wissen wir, dass in circo Flaminio") einmal Comitien und wiederholt Contionen der Plebs stattfanden.") Man wird daher Z. 6f. glaubhaft herstellen dürfen: plebesque Romana jure scifvit ad | circum oder in | circo pro aelde Herculis. Den Circus als Flaminius, den Tempel als aedes Herculis Custodis oder Herculis Musarum näher zu bezeichnen, war in einem blossen Schwanke, der sich an ein des Ortsgebrauches kundiges Publicum wandte. gewiss überflüssig.

An die Ortsangabe schliesst sich ordnungsgemäss das Datum der Tribusversammlung an. Letteres war nach der allerseits angenommenen witzigen Vermuthung Kiesslings (a. a. O. p. V) ausgedrückt als a(nte) d(iem) XI k(alendas) Vnd[ecembr(es) T E ist, da Udecembr ein Scherrame für den auf den December

<sup>1)</sup> Vgl. unten S. 341.

<sup>2)</sup> Unter in circo ist, wie die officielle Bezelchnung mehrerer Tempel in circo (maximo oder Hamisto) zeigt, nicht bioso der Innecram des Circospeblades, sondern die ganze Area, in welcher dieses liegt, zu verstehen. Auch die Volkursrammlungen in circoe Planisto (vgl. A.3) können nar ausserhalb des Circosbanes sof einem freien Platze stattgefunden haben, die die Römer bei solchem Anlass siets standen, alemais graseco more sassen (Mommese, Statsrecht III S. 399 mit A.3). Dies bestätigt Gleen od Att. 1, 1, 10, 633/61): res (conflio) agebaltar in circo Plaminio et erad in igno loco illo den nundinarum πασψρυγει, womoch der Platz such für den Marktverkehr diette. So criedigen sich die von Becker (bei Mommese 3..0. S. 396. A.3) gesünssterten Bedenken.

Die Belege bei Mommsen a. a. O. III S. 391 A. 8; O. Richter, Topographle der Stadt Rom<sup>2</sup> S. 212.

Kiessling citirt dafür Cassius Dio 54, 21, 5 (mit Bekkers Verbesserung). Ein scherzhafter Monaisanme auch im testamentum porcelli (Petron ed. Bücheler<sup>2</sup> D. 241) sub die XFI kalendas Lucerninas.

folgenden Monat sein muss, damit der 22. December gemeint, wie schon Pernice festgestellt hat, ein dies comitialis.')

Zunächst erregen Orts- und Zeitangaben den harmlosen Eindruck, als ob die römische Plebs in normaler Weise an einem ihrer gewöhnlichen Versammlungsorte und einem für Comitien offenen Tage beisammen ware. Bei näherem Zusehen springt aber der eigentliche Witz der Situation bald in die Augen. Vor allem ist der 22. December der vorletzte Tag der Saturnalien. die schon zur Zeit der Republik sieben volle Tage, vom 17. -23. December, währten,") eine Zeit ungebundenen Festestaumels, während welcher alle öffentlichen Geschäfte - ausser in dringenden Ausnahmefällen - ruhten und kein Vernünstiger an die Abhaltung einer Volksversammlung denken konnte. Ferner wird allem Anschein nach in diesen fingirten Comitien die Satzung solis occasus suprema tempestas esto nicht eingehalten, wonach staatliche Handlungen vor Sonnenaufgang und nach Sonnenuntergang nicht stattfinden konnten;3) sie konnen nur zur Nachtzeit sich abspielend gedacht werden, da ja die Cistiberes, deren einer den Vorsitz führt, bloss vespertinis temporibus als Stellvertreter der ordentlichen Magistrate fungirten (oben S. 330 A. 1). Dass diese durch Inscenirung solcher Pseudo - Comitien, die offenbar den Character von nocturni coetus trugen, sich in gröblichen Widerspruch zu ihren eigenen Amtsinstructionen (oben S. 329 f.) gesetzt hätten, machte die Farce für den Kenner des jus publicum nur noch pikanter. Höchst wahrscheinlich fand diese Pointe auch im Wortlaute des Präscripts ihren Ausdruck, indem der Datirung in der Lücke Z. 8/9 ausnahmsweise die Angabe der Stunde beigesetzt war, etwa in der Form h(ora) | noctis VI oder ähnlich.") Die während der Saturnalien zur Nachtzeit gehaltenen Tributcomitien der plebes Romana vor dem Hercules-Tempel entpuppen sich, wie schon die tribus | Satureia in Z. 8 ahnen lässt, durch das pane repetifto Z. 9 als ein regel-

<sup>1)</sup> Ueber das Fehlen der Jahresdatirung nach eponymen Magiatraten, für deren Namen in der Lücke Z. 7f. kein Raum ist, naten S. 340.

Marquardt, Staatsverw. III<sup>a</sup> S. 587; G. Wissowa, Religion und Kultus S. 375 mit A. 3.

<sup>3)</sup> Mommaen, Staatsrecht HI S. 378 mit A. 1.

<sup>4)</sup> Nach geläufiger Anssessing wäre darunter die Nacht vom 21. auf den 22. December zu verstehen, mit deren hora seata der neue Kalendertag (22. December) begannn. Irrig sind die abweichenden Aussührangen bei G. Bilfinger, Die antiken Stundenangaben (1888) S. 33 ft.

rechter Schmaus. Nun wissen wir, dass gerade Tags zuvor, am 21. December, dem Hercules und der Ceres ein Opfer von bisuerlichem Charakter veranstaltet wurde sie pragenate, pantibus, mulko.) Das damit verbundene Opfermahl muss, da ea in der Oppigen Festzeit der Saturnalien dem gewaltigen Schmauser Hercules zu Ehren stattfand, sich über die Mitternacht hinaus recht in die Länge gezogen haben, so dass die ersten Stunden des 22. December die römische Plebs noch schlemmend und zechend vor dem Heiligthum versammelt fanden und der Cistiber Tappo seinen sehr zeitgemässen Antrag', die lex Tappula convivalis, zur Abstimmung bringen konate.

Die Anführung der erstabstimmenden Tribus und ihres Vormannes in Z. S. 9 hat man bisher mit Mommsen folgendermaassen hergestellt: primus pro trib u Satureia principio scivit | ..... Ta pponis f(ilius) pane repeti to, womit das Präscript zu Ende wäre. Indessen lautet die schon zu Ende des 2. Jahrhunderts v. Chr.2) dafür gebräuchliche Formel der Gesetzessprache: tribus . . . . principium fuit, pro tribu . . . . primus scivit. Dieser Fassung nähert sich mehr die nachstehende Ergänzung, welche auch den sonst leer bleibenden Raum am Ende von Z. 9 fullt: a triblu Satureia principilum fuit, pro | tribu ..... Talpponis f(ilius) pane repetifto scivit.] Damit schliesst das Präscript des Plebiscites. Zwischen Z. 9 und Z. 10. die mit kleineren Buchstaben geschrieben ist als die vorangehenden, ist das Zeilenintervall etwas grösser als innerhalb des Präscriptes. Ohne Zweifel begann hier der Text des eigentlichen Gesetzes, von dem nur die zwei Worte qui quaeve (Z. 10) stehen geblieben sind. Ueber den möglichen Inhalt desselben soll unten (S. 347) gehandelt werden.

11.

Von einer lex Tappula berichtet das Lexikon des Festus p. 363, 20: Tappulam legem convivalem ficto nomine conscripsit iocoso carmine Valerius Valentinus. cuius m[eminit] Lucilius hoc

Macrobius sat. 3, 11, 10: notum autem esse non diffitebere, quod a. d. duodecimum kalendas Ianuarias Herculi et Cereri faciunt sue praegnate, panibus, mulso. Dazu G. Wissowa, Religion und Kultus S. 229. 246; unten S. 340.

<sup>2)</sup> So zuerst in der lex agraria vom J. 643/tt1.

mode : Teppulam rident legem congerrae Opimit.) Ich übersetze: 
Das Kneipgeseltz Tappula lez, so benannt mit einem erdichteten 
Namen, hat in Form eines Schwankgedichtes! Valerius Valentius 
verfasst. Dasselbe erwähnt Lucilius folgendermaassen: Die Tappula lez belachen die Zechgenossen des Opimius. Auch im verdunnten Excerpt macht diese Notiz ganz den Eindruck, als ob die 
Vorlage des Festus, Verrius Flaccus, sie aus dem alphabetischen 
kalaloge einer Bibliothek – etwa der bibliothece Palatina – ausgehoben hatte, der bei Tappula lez den Zusatz fide nomine und 
fo Namenswerwisung auf den Verfasser Valerius Valentius entbielt.?) Derselbe Mann ') wird auch bei Valerius Maximus als Dichter 
eines – von der lex Tappula gewiss verschiedenen') — obeoönen 
Scherzes erwähnt. D Jass Scherzgesetz, welches im Kreise des

<sup>1)</sup> Daram macht das Except der Paulus p. 362, 1: Taypula dieta et a quadam de convirtin. Vql. (c. Locili sat. rem. Loc. Mueller p. 158 n. 143, wo ohne zureichenden Grund für conzeripzit die Aenderung corpsit rorgeschiagen wird; ed. C. Lachmann p. 136 n. 1159. — Bir Feitus-Stelle abs. F. Böchcler in Index scholzum aest. Bonn. 1871 p. 6ff. eindringend behaudelt und den Schluss, wo concere opini überliefert wird, richtig herrestellt und gedenstett; n. such desselben Petron-Ausgabe'p. 239 n. 1; G. Ribeks, Gesch. der röm. Diehtung 19 S. 232; Teuffel, Gesch. der röm. Litt. § 140, 1. zleht concease opinii vog.

<sup>2)</sup> Dass iocoso carmine nicht etwa Verse, sondern "scherzhafte Formel-bedeuten sollte (wie etwa Livius 1, 26,6 von einer lex horrendi carminis spricht), scheint mir ansgeschlossen; im Stile des Lexikons kann carmen aur seine gewöhnliche Bedeutung haben.

Auch der νόμος συσσιτικός der Hetäre Gnathaina (a. n. S. 344) war von Kallimachos in den Katalog (πίνακες) der alexandrinischen Bibliothek anfgenommen worden, Athensens XIII p. 585 b.

<sup>4)</sup> Ueber ihn Bücheler a. a. O. p. 5 ff.; Teuffel - Schwabe § 140, 1; U. Ribbeck, Gesch, der röm. Dichtung 18 S. 232 f.

Bücheler, index p. 6 und Petron-Ausgabe p. 238 zu n. 1 hält beide für Identisch.

Opimius — ohne Zweifel jenes L. Opimius, welcher als Consul im J. 633/121 den Ti. Sempronius Gracchus gestürzt hatte — einen Heiterkeitserfolg errang, war jedenfalls vor dem J. 102, um welches Lucilius starb, verfasst und stammte somit — wohl ebenso wie der von Valerius Maximus erwähnte poetische Scherz — aus den Jugendjahren des Valentiuus, der noch um das J. 87 als Gerichtsreduer auftrat und um die Wende des zweiten und ersten Jahrhunderts v. Chr. zelebt haben muss.

Wie verhalt sich nun der Text der zu Vercelli gefundenen Bronce zu dem Schwanke des Valerius Valentinus? Mommen 'n statuirt zunachst einen Unterschied zwischen der peerie Valeriana und dem testo della legge istessa. Weiter nimmt er an, dass der Text der aus der ersten Kaiserzeit stammenden Bronceinsschrift vielleicht auch nicht das ursprüngliche, von Valerius benutzt spasshalte Gesetx, sondern "ein analoger Scherz aus späterer Zeit") sei. Ihm pflichten in der Hauptsache Kiessling", Pernice") und Schwabe") bei. Indessen verträgt sich der erste Theil der Mommsenschen Aufstellung nicht mit dem Wortlaute bei Festus. Nach

des Symposions' (Anthol. Int. ed. Riese\* I I p. 221f. n. 286; Poetse Int. mio. erc. Barbens I Py. 364 f. n. 440. Die Anonymisti (R. Hirze). Der anitke Dialog II S. 374 A. 5; anders Teuffel § 449, I) des wohl sehr verbreiteten Werkchens suchte man aus der Welt zu sehfind merb litch eines Autors Sympthyonius oder durch Zuweisung an den Dichter Lucenus (wegen dessen Statznalis yrd, auten S. 342 A. 2) oder an den Kirchensverte Lestanius Friminus (Verfasser eines Symposium; Teuffel § 397, 2. S). Als eine aleht minder willkärliche Vermuthung eines späten Grammatikers, der unseren Valentiums vielleicht aus Festus als Dichter von Kneipschwinken kannte, ist es nus ansehen, wenn um die Nitte des A. Jahrhunderts, Reiperg, Jahrb. für class. Philol. XI S. 297 die Schrift de dubtit nominibus einen Vers der anzugmate. Philol. XI S. 297 die Schrift de dubtit nominibus einen Vers der anzugmate unse der Names Valentiums anfährt: Petantitums zumläte mes cermitna lausdeft (Gramm, Lat. ed. Keil V p. 577, 1; dazu E. Baebrens a. s. 0. 19 v. 503. Anders Teuffel § 4 April 197. 517, 1; dazu E. Baebrens a. s. 0. 19 v. 503. Anders Teuffel § 4 April 197. 517, 1; dazu E. Baebrens a. s. 0. 19 v. 503. Anders Teuffel § 4 April 197. 517, 1; dazu E. Baebrens a. s. 0. 19 v. 503. Anders Teuffel § 4 April 197. 518.

<sup>1)</sup> Bull. s. s. O. p. 187.

<sup>2)</sup> Arch, Zeitung a. s. O. (oben S. 327 A. 1) Sp. 176.

A. s. O. p. IV: Tappulae legis convivalis a Valerio Valentino iocoso carmine celebratae memoriam... denuo excitavit frustum tabulae aeneae..., quo ipsius legis praescriptum continetur.

<sup>4)</sup> A. a. O. S. 92: ,Schwerlich hat er (Valerins) die Lex convivalis erfunden, von der unsere Inschrift den Eingang bildet.

Teuffel-Schwabe<sup>a</sup> § 140, 1: wohl der Scherz einer lustigen Gesellschaft, in Anlehnung an die seit Valerius wohlbekannte lex Tappula ausgeführt<sup>1</sup>.

diesem ist die Tappula lex convivatis nicht etwa das blosse Substrat der Dichtung des Valerius gewesen, sondern unzweifelhaft identisch mit dem, was Valerius icosso carmine niedergeschrieben hat; mit anderen Worten: sein Gedicht als solches war Tappula lex betitelt und stellte dem Inhalte nach eine lex convivatis in Versen vor.) Für nas vereinfacht sich also das Problem dahin: war die lex Tappula, deren Anfang uns die Bronce erhalten hat, iene des Valerius Valentius oder nicht?

Gegen die Gleichsetzung scheint zunächst zu sprechen, dass in Z. 1-9 der Bronce unzweifelhaft ein Prosatext vorliegt, während Valerius sein Gesetz iocoso carmine, also in Versen (s. S. 336f.) verfasste. Doch ist dieser Einwurf leicht zu beseitigen. Wir besitzen ja in der Inschrift nur mehr das Präscript der lex, welches, wenn es um der komischen Wirkung willen den Eingang eines wirklichen Plebiscites mit seinen starren Formeln, seinen Personennamen und seiner Datirung getreu nachhilden sollte, der Verstechnik nach ihrem damaligen Stande erhebliche Schwierigkeiten entgegensetzte\*) und andererseits mit seinem staatsrechtlichen Witze gerade in Prosa am wirksamsten sein musste. Zu einer Zeit, welcher bereits die menippeische Satire mit ihrer viel bunteren Mischung von Versen und Prosa vertraut war, konnte ein solches Präscript in ungebundener Rede sehr wohl in wirkungsvollem Gegensatze der eigentlichen, in Versen abgefassten lex3) voraufgeschickt werden. Wenn man diese Möglichkeit eingeräumt hat, steht nichts mehr im Wege, in der Bronceinschrift das Werk des Valerius Valentinus zu erkennen; vielmehr wird die Identificirung durch zeitliche, örtliche und inhaltliche Anzeichen dringend empfohlen.

<sup>1)</sup> Diese Auffassung dentet auch Ribbeck a. a. O. 12 S. 233 an; nach lhm ist Valerina der Verfasser des "Kneipgesetzes", von welchem die Bronce eine vielleicht zeitgemäss redigirte spätere Copie darstellt.

<sup>2)</sup> Selbst Lucilius ist trotz seiner Flüchtigkeit in der Form nicht selten der Schwierigkeit der Versification sieh bewusst; vgl. z. B. fr. 11, 10 M., 342 L.; conicere in versus dictum praeconis volebam Grani.

<sup>3)</sup> Leider ist von dieser bis nuf die dürftigen Beste in Z. 10 nichts soft nas gekommen. Nach Z. 1–9 mlt thren zumeist sieheren Ergänungen halte jede Zeile der Bronceinschrift rund je 35 Buchstaben, d. h. ebensoriel wie der normale Betameter. Wenn dieser als das gelänfige Masses der Sätler von Z. 10 ab verwendet war, fielen Verszelle nuch Schriftzeiler ansmannen. — Selbstrevständlich konnte nuch in Versen die Färbung der Gesettzemprache, wie sie noch Z. 10 put queure zeigt, angelöge festgebalten werden.

Allem Anscheine nach ist auf der Bronce von Vercellae zu Ende des ersten Jahrhunderts der Kaiserzeit ein heträchtlich älterer Text - etwa aus dem Ende des zweiten Jahrhunderts v. Chr. allerdings in erneuerter Orthographie, zur Niederschrift gelangt. Für frühe Abfassung spricht die wohl als gesichert anzunehmende Anspielung auf die plebeische Hercules-Feier am 21. December (oben S. 336), welche ausserdem nur bei dem Antiquar Macrobius bezeugt ist, dagegen in dem von Augustus neugeordneten Festkalender nicht mehr erscheint. Das Fehlen einer Jahresdatirung nach eponymen Magistraten, sei es nach scherzhaft fingirten Consuln,1) sei es nach dem Saturnalienkönig (unten S. 345), trifft wohl nicht zufällig zusammen mit dem Brauche der älteren öffentlichen Urkunden, welcher in den Präscripten der Senatusconsulte und wohl auch der Gesetze die Nennung des antragstellenden Magistrates als solchen, ob er nun Consul ist oder nicht, als für die Jahresbestimmung zureichend ansieht; erst seit der sullanischen Zeit werden die Consuln, sobald sie nicht selbst als Antragsteller oder Verhandlungsleiter auftreten, regelmässig im Datum genannt.") Auch die Anführung der erstabstimmenden Tribus und ihres Vormannes hat, soweit dies die Reste in Z. 8 f. erkennen lassen, noch nicht ganz die seit dem Ausgange des zweiten Jahrhunderts ständig gewordene Formulirung (ohen S. 336). Ueberhaupt liegt es auf der Hand, dass die Carricatur der plebeischen Gesetzgebung im Präscripte nicht der Kaiserzeit, in welcher die Gesetzescomitien nur bis auf Tiberius in sehr geminderter Bedeutung sich fortfristeten.3) angehören kann. Die für den Principat völlig harmlose Verspottung der concilia plebis gewinnt an satirischer Schärfe, wie sie den politischen Farcen der Saturnalien besonders eigen war (unten S. 345 f.), wenn sie in der Epoche der gracchischen Kämpfe und in dem Kreise des Optimatenführers L. Opimius, der als Consul des J. 121 den Ti. Gracchus zu Falle gebracht hatte, entstanden ist. Es ist jene stürmisch be-

<sup>1)</sup> So im Iostamentum porcelli (Büchelers Petron-Ausgabe<sup>2</sup> p. 2416): Clibanato et Piperato consultiva. Querolus p. 58: ad legem Porciam Caniniam Puriam consultiva Torquato et Taurea. Lakina grammalische Scherzpocces δίας φωνηίντων ist dalint έπὶ δέχοντος Άφωντάρχου Φαληρίως.

Das fröheste Beispiel ist das senatusconsultum de Asclepiade Clazomenio vom J. 676/78.

<sup>3)</sup> Mommsen, Staatsrecht III S. 346.

wegte Zeit, in welcher auch die politische Satire des Lucilius primores populi arripuit populumque tributim.')

Nicht minder sicher ergielt sich aus den localen Andentungen des Broncegesetzes, aus der Erwähnung der pletes Romane und ihrer Herculer-Peier am 21. December, der Cistiberes und ihrer Edicte, dass der Schwank nicht in Vercellae oder der Provinz, sondern in Rom selbst entstanden und zunschat für stadtrömische Lacher bestimmt war, was uns auch für die lex des Valerius Valentinus ausderdicklich überliefert ist.

Der oben im einzelnen nachgewiesene sichere und witzige Gebrauch der Formen des römischen Staatsrechts erweckt entschieden den Eindruck einer Originalarbeit, keiner Nachahmung, und Ibsat als Verfasser einen überlegenen und geistreichen Juristen erkennen, was unserer Vorstellung von dem als Gerichtsredner auftretenden Valerius Valentinus durchaus entspricht. Aber auch im einzelnen stimmt alles für die Gleichsetzung; der Titel [kez] Tappula der Bronceinschrift und die Anonymität des Verfassers, der föde nomine den Possenreisser Tappo als Antragsteller vorschieht.

In der Transpadana muss die komische Figur des Tappo mit ihren närrischen Streichen sehr volksthümlich gewesen sein. Dies zeigt die gerade hier häußige Verwendung von Tappo in der Namengebung\*) und Tappos Erwähnung bei dem Veronenser Catullus.\*) Die Aufzeichnung seherzhäfer leges someiendes, wie sie zu den Saturnalien beliebt waren (unten S. 3431), in Bronce gleich wirklichen Gesetzen und ihre Aufstellung in einem der Empfangsräume des Hauses, etwa im Triclinium, scheint im zweiten Jahrhundert der Kaiserzeit eine Modeliebhaberei reicher und vornehmer Herren, die oflenes Haus hielten, gewesen zu sein; auch die Saturnaliengesetze des lukianischen Kronosolon, deren Beschluss vüqua orungstizel bilden, beanspruchen solches für sich. 9 Wenn für Wenn für

<sup>1)</sup> Horaz sat, 2, 1, 69,

Der Name erscheint in sehr angesehenen Familien zu Aquileia, Brixia und Mediolanium, zum Thell schon in der Zeit der Republik; vgl. Mommsen, CIL V Index p. 1152; Pais, CIL suppl. Ital. I n. 1174.

<sup>3)</sup> c. 104, 4; vgi, oben S. 331 A. 4.

<sup>4)</sup> c. 18 a. E. τοὺς νόμους τοὕτους δκαστον τῶν πλουσίων ἐγγοάφαντα ἐς χαλκῆν στήλην ἔχινι ἐν μεσατέτες τῆς αὐλῆς καὶ ἀναγιγνωσκέτω. δεὶ δὲ είδεναι ἔτι ἔστ' ἀν αὕτη ἡ στήλη μένη, οὐτι λιμός οὐτι λοιμός οὖτι πυφαιάι οὐτι ἀλλο χαλιπόν οὐδὸν είσεσον ἐς τὴν οἰκίων

einen solchen Zweck im vorliegenden Falle ein Schwank im ehrwürdigen Alter von zweihundert Jahren hervorgezogen wurde. müssen wir dies wohl in Zusammenhang bringen mit den archaisirenden Tendenzeu des endenden ersten und beginnenden zweiten Jahrhunderts n. Chr., mit der wieder erwachten Vorliebe für die vorclassische Litteratur, die auch Lucilius, dem Zeitgenossen des Valerius Valentinus, zu neuen Ehren verhalf. Ein litterarischer Feinschmecker ist es jedenfalls gewesen, der die Lex Tappula auf Bronce in seinem Hause zu Vercellae') anbringen liess, etwa ein Mann aus den hochgebildeten, mit der Hauptstadt eng verbundenen ritterlichen und senatorischen Kreisen der Transpadana, von welchen die Correspondenz des jüngeren Plinius und die des Redners Fronto uns Kunde geben. Einem solchen Geschmacke darf man wohl auch zutrauen, dass er sich nicht mit irgend einer minderwerthigen Nachahmung begnügte, sondern Werth darauf legte, iene lex Tappula zu besitzen, welche von dem damals hochangesehenen Lucilius einer Erwähnung in seinen Satiren werth erachtet und von der zeitgenössischen Lexikographie als Werk des Valerius Valentinus registrirt wurde.

## 111.

Das Gesetz des Tappo ist wohl das alteste auf uns gekommene Deakmal jener Oppigen Schwanklitteratur, die an die urwüchsig derben Spässe des römischen Carnevals anknüpfte und bisher, soviel ich weiss, im Zusammenhange noch nicht gewürdigt ist.<sup>5</sup> Wie überhaupt bei Symposien,<sup>5</sup>) bot sich namenlich bei den geräuschvollen Gelagen der Saturnalien, wo der präsidirende rex convivii auch Liedervorträge anzuordeen pliegte,<sup>5</sup>) reichlicher Anlass zur Recitation von Scherzdichtungen aller Art. In der Eilotlung zu

αίτοϊς. η δί ποτς — δπες μη γένοιτο — καθαιριθή, ἀποτρόπαιον ola πείσονται. Vgl. unten S. 347. An den Säulen des Airlums angebrachte Broncetsfeln: Cll. V 1653—1694, dazu Bull. com. 1890 p. 255 fl.

Ueber die Fundumstände vgl. L. Bruzza bei Mommsen, Bull. p. 186f. n. 1.

Ausser den Im folgenden angeführten litterarischen Scherzen sei erinnert an die Saturnalia des Lucanus (Tenffel-Schwabe<sup>5</sup> § 303, 4).

<sup>3)</sup> Hieronymus contra Rufin, 1, 17 (Patrol, lat. ed. Migne XXIII p. 412): inter exurrarum opulas nugae istitusmodi (nach Art der fabulae Milesiae und des testamentum porcelli) frequententur.

<sup>4)</sup> Arrian diss. Epictet, 1, 25, 8,

den der späten Kaiserzeit angehörigen aenigmata symposii1) schildert der ungenannte<sup>2</sup>) Verfasser, wie nach einem Saturnalienschmause deliras inter vetulas puerosque loquaces die lärmende Zechgesellschaft an theils vorbereiteten, theils von ihm improvisirten Rathseln sich erlustigt. Auch Kaiser Iulians politische Satire Συμπόσιον η Kooria (die s. g. Caesares) giebt sich, wie Titel und Einleitung erkennen lassen, als ein nach Saturnalienbrauche gehaltener Tischvortrag.3) Mit dieser Sitte hängen in gewissem Sinne auch die gelehrten Tischgespräche in den Saturnalien des Macrobius zusammen. Die besonders an den Saturnalien geübte Gepflogenheit, den Gästen beim Aufbruch Geschenke mitzugeben, hat Martial die Idee zu dem 13. und 14. Buche seiner Epigramme, den Xenia und Apophoreta, geliefert.4) So wurde denn auch die lex Tappula des Valerius Valentinus nach den Worten des Lucilius den Zechgenossen des Opimius unter Gelächter vorgelesen; da sie das Präscript am 22. December beschlossen sein lässt, geschah dies etwa bei einem Gelage, welches an diesem oder dem folgenden Tage zum Kehraus der Saturnalien stattfand.

Ganz besonders geeignet für einen derartigen Anlass musste eine scherzhafte lex convivalis erscheinen. Vorschriften für das Symposion in Gesetzesform haben die Griechen und ihnen nachstrebend die Römer in ansehnlicher Zahl hervorgebracht.) Im Sinne Platons hatten Schulbupter der Akademie wie des Peripatos, Speusippos, Xesophanes, Aristoteles, võuna augustotusto doer outottat erlassen zur Förderung guter Zucht und geselligen Gespräches bei gemeinsamen Mahlen ihrer Schuler.) Einschlägige Bestimmungen enthält auch das inschriftlich auf uns gekommenen Statut eines athenischen Geselligkeitsvereins, der lobakchen, aus

<sup>1)</sup> Anthologia lat. ed. Riese 2 I t p. 221 ff. n. 286.

<sup>2)</sup> Vgl. oben S. 337f. A. 6.

<sup>3)</sup> S. unten S. 346. Vgl. auch Gellius 18, 2. 13.

Herausgegeben zu den Saturnatien des J. 84/85. Vgl. O. Ribbeck, Röm. Dichtung Ill S. 256 ff.

Darüber ausführlich F. Bücheler, Iudex scholarum aestiv. Bonn. 1877
 7 ff.; Pernice a. a. O. S. 91 f.; Teuffel-Schwabe<sup>5</sup> I § 49, 1; 140, 1; O. Ribbeck a. a. O. I<sup>5</sup> S. 233,

<sup>6)</sup> Vgl. auch den Neuplatoniker Eustathius bei Macrobius sat. 7, 1, 6: absit ut philosophia, quae in scholis suis sollicite tractat de officiis convivalibus, ipsa convival reformides.

dem 3. Jahrhundert der Kaiserzeit') und die damit in manchen Punkten sich berührenden 2) Satzungen der lanuvinischen cultores Diange et Antinoi vom J. 133°) in ihrem ordo cenarum. Vorschriften besonderer Art hat das mystische Symposion der ältesten Christen hervorgerufen.") Wenn alle diese Ordnungen ernst genommen werden wollten, so führt uns auf das Gebiet der Parodie das "Gesetz", welches die Hetäre Gnathaina, die Freundin des Komikers Diphilos, in Nachahmung jener philosophischen Tischreglements für ihre und ihrer Tochter Besucher gab,\*) sowie die noch zu besprechenden νόμοι συμποτικοί des lukianischen Kronosolon.6) die als Salurnalienschwank auftreten.7) Die in Anlehnung an solche Muster geschaffenen romischen Producte,2) die lex Tappula sowohl wie der von Plinius in seiner Naturgeschichte angeführte Kneipcomment") und das zu Ende des vierten Jahrhunderts entstandene Parasitengesetz im Anhange des Querolus,10) welches vielleicht identisch ist mit dem im Dialog (p. 58) erwähnten senatus consultum Servilianum et parasiticum, tragen dem nationalrömischen Hange zur Jurisprudenz dadurch Rechnung, dass sie die Formen und die Ausdrucksweise der staatlichen Gesetzgebung mit besonderer Liebe und nicht ohne Geschick paro-

<sup>1)</sup> S. Wide, Athen. Mitth. XIX S. 248 ff.; Dittenberger, Sylloge lit n. 737; E. Massa, Orphens S. 18 ff.; E. Drernp, Neue Jahrbücher für das class. Allerth. II (1899) S. 369 f.

<sup>2)</sup> Maass a. a. O. S. 49 f. A. 53.

<sup>3)</sup> CIL XIV 2112; Bruns, Fontes inris Rom. 6 I p. 345 ff. n. 147.

<sup>4)</sup> R. Hirzel, Der antike Dialog II S. 374 f. A. 1.

<sup>5)</sup> Athensens XIII 48 p. 585 b.

<sup>6)</sup> Vgl. oben S. 341 mit A. 4; unten S. 347.

<sup>7)</sup> Mit der Wiederherstellung der durch fremde Eindringlüng gestötennan geben opynischen Symposion der Götter (c. 14) soll sich aus den Antrage des Monoss in Lokkins 3-nör dendigend eine Götterversammlung zeprozie gezungsecht und eine Commission, in der sont der "alle Batt niefer Kronost vertreten sein soll, beschäftigen (c. 15). Auch hier sto els Saturallienschern mit Anklingen und an Mott! der "pögn opynprarion".

Ueber die Anordnungen (leges) des magister bibendi oder rex convivii vgl. Marquardt-Mau, Privatleben 12 S. 332 A. 7.

<sup>9)</sup> Plinins n. h. 14, 140; vgl. Bücheler, Petron 3 p. 239 zn n. 1.

<sup>10)</sup> P. 59 f. ed. Peiper; Bücheler, Index lect. p. 10 f.; Petron P. 239f.: Pernice S. 9.S-97. Ueber Trinksitten der Officiere in dieser Zeit aussihilten harbrosins de Heila et teinnio (die Stellen bel M. Schnar, Getch. d. röm. Litt. IV I S. 301; vgl. besonders 13, 48 eertatur uib indice, xub lege decernitur); zur Schwankliteratur der damnigen Symposien oben S. 342 A. 3.

diren'); sie rühren ohne Zweifel von juristisch gebildeten Verfassern her.9)

In der übermüthigen Festeslaune der Saturnalien, welche auf eine knappe Spanne Zeit die Welt in ihr ältestes goldenes Zeitalter unter Kronos' milder Herrschaft zurückversetzen wollten, während des kurzlebigen Regiments des Saturnalienkönigs,3) der das irdische Abbild des Gottes war, schienen alle hemmenden Fesseln der ifingeren göttlichen und menschlichen Ordnungen gelöst. So war diese Feier wie geschaffen für rückhaltlose Satire auf politische und sociale Zustände. Wie in der Lex des Tappo zur Erheiterung der Optimatenkreise die Gesetzescomitien der Plebs verspottet werden durften, so wurden auch sonst in dem ausgelassenen Mummenschanz der Saturnalien grundlegende Einrichtungen des öffentlichen Lebens ungestraft carrikirt und verhöhnt. Den Sclaven, die in diesen Tagen von ihren Herreu bewirthet wurden, war es erlaubt, Magistrate und Richter nachzuäffen.4) In der Kaiserzeit wagt sich der Spott selbst an die geheiligte Person des Princeps, Noch zu Ende des vierten Jahrhunderts erkennt

<sup>1)</sup> Auch sonst waren juristische Schwänke bei den Römern populär. In den Formen eines magistratischen Editum erzeht die Ermahung die anneprator Aktirieura ni die Zuschauer im Prolog des plautinischen Poeunius IV. 3 ff.). Parodien der Testamensform waren in der Sutire (auch der Griechen) sicht seiten; Th. Britt, Rhein. Mas. Ll. 8, 495 f.; La hians Jöng procedit in Büchelers Petron 2 p. 241 f.; Teuffel-Schwahe 2 § 23, 3. 47, 1. 49, 1. Gerichsterhandlangen in Senerca Apoctopytholis 14f.; La hians Jöng pwarpérore (datirt vom 7. Pyanepsion, wohl auch ein Saturnaltenschenz): auch Vespampfelht sein dussiehum eine fragtigen eine Folkenn (Anhol). Int. ed. Riese 2 i 1 n. 199), wohl ein Saturnaltenschenzi; auch Vespampfelht sein ein zigleigt aupung inter habelöt. Anckloten von Advocatenkniffen eines Honorius achoisstiens aus späterr Zeit hel M. Haupt, Opuscals III. 0. 190. (Tereffic-Schwahe 2 491, 13).

Für die Lex Tappala oben S. 333 ff. 341. Zum Parasitengesetz hinter dem Querolua vgl. Bücheler, Index p. 11; dazu jedoch Pernice a. a. O. S. 96.

<sup>3)</sup> Ucher diesen Marquardt, Siaatsverw. Ill<sup>2</sup> S. 585; neserdings F. Camont, Analecta Bollandina XVI (1897) p. 5 ff. 11 f.; L. Parmentier und F. Camont, Revue de philol, XXI (1897) S. 143ff.; P. Wendinad in dieser Zeitschr. XXXIII S. 175ff.; G. Wissowa, Religion and Kultas der Römer S. 171. Vgl. nates S. 348 A. 3.

<sup>4)</sup> Seneca epist. mor. ad Lucil. 5, 8 (47), 14: instituerunt diem festum, non quo selum cum servis domini vescerentur, sed quo utique honores illie in domo gerere, ius dicere permiserunt et domum pusillam rem publicam sue iudicaverunt.

eine Homilie des Bischofs Asterios üher das sogenannte Kalendenfest,¹) welches damals an die Stelle der Saturnalien getreten war, in dem anlässlich dieser Feier geduldeten ungestügelten Spotte der Soldsten? gegen die Gesetze und die Obrigkeit, inshesondere die kaiserliche Majestät, eine ernstliche politische Gefahr.¹) Mit Berufung auf diesen von Alters her geübten, dem Gotte wohlgefälligen Brauch¹) macht sich denn auch in der Litteratur die politische Satire die Saturnalienfreibeit zu Nutze, wie zwei hesonders scharfe Slücke dieser Gattung zeigen können: Senecas diei Claudi åxzo-xoloxit/vOotag.¹) und deren Seitenstück, Kaiser Iulians Συμπόσιοπ π. Κορίντα (dies s. R. Gesarese).¹)

Auch die socialen Zustände wurden von der Satire der Saturden gegeisselt. Die ibbertas Decembris, welche den Diener dem Hierra gleichstellte und ihm freien Lauf der Rede gestatiete, hat Horaz zu einer anmuthigen Satire (2, 7) Anlass gegeben, in welcher der Sclave Davus seinem Gebieter einen Spiegel vorhält. Wie Sclavenfrage, so ist anscheinend auch die Stellung der Clienten

2) Ueberdle Saturalien und verwandte Feste im Heere s. meine Bemerkongen Beitige zm sitten Geschichte III S. 11. (ebenda Littentan); A. V. Domsszewski, Rhein. Mus. LVII S.513. Zn den von Domaszewski gegebene Zeugnissen für den Mummenschanz der als metrome verheideten Soldsten und Glüsdinsoren kunn Asterion a. a. O. (naten A. 3) c. 221 A hinzugefügt werden. Ueber das Anlegen von Frauentracht im Carneval Sueton Nero 23: (Nero) Sporum Augstamm ornnammeit zeuellum leeticaquie seetum. ... mon Roma circa Sigillaria comitatus est; späteres Material bei M. Lipenius, Streasrum historis (Graveius' Theanaras ant. Rom. M. 1)p. 468. 473.

3) Asterios hom, IV, Patrol. gr. ed. Migne XL c. 221 A: μανθάνουσι καιδιάν κατά τῶν νόμων καὶ τῆς ἀρχῆς, ῆς ἐτάχθησαν φιλιακες τῆν μαριμότην ἀρχῆν κωμφθοῦσι καὶ διασύρουσιν (unter der Maske des Satornalienkloigs).

4) Inlian Caesares (1 p. 393, 3 Hertl.): ἐπειδή δίδωσεν ὁ θεὺς παίζεινἱστι γὰς Κρόνια; cbd. 393, 14: ἐπειδ δίχες τῷ νόμφ πείθασθαι τοῦ θεοῦ; γε]. Horzz sat. 2, 7, 41. age libertate Decembri, quando ita maiores voluerunt, utere.

5) Diese Satire, numittelbar nach dem Tode des Claudius (13. October 54) entatanden, auf dessen "ewige Saturnalien" sie wiederholt anspielt, ist wahrscheinlich selbst zu den Saturnalien im December 54 veröffentlicht worden.

6) Vom J. 362. Vgl. oben S. 343; H. Peter, Die geschiebtliche Litteratur über die röm, Kaiserzeit I S. 191 ff. Ueber eine verlorene zweite Schrift Inlians, die gleichalls Κρόνια betitelt war, vgl. W. Cbrist, Griech. Litt.<sup>3</sup> S. 511 A. 4.

Vgl. Marquardt-Mau, Privatleben [\* S. 252 A. 3; Cumont, Analecta p. 7 n. 1; Revue p. 149 mlt n. 2.

und Parasiten ein altbeliebtes Thema der Saturnalienschwänke gewesen. Drei kleine Schriften Lukians, der als Kyniker in dem Kronosfeste eine Erinnerung an entschwundene glückliche Urzustände sehen musste,1) wohl aus seinen späteren Jahren, zusammengefasst unter dem Titel rà els Koovov, treten für eine bessere Bewirthung und Beschenkung der armen Clienten, denen ia oft genug übel mitgespielt wurde, seitens ihrer reichen Patrone während der Saturnalien ein. Darunter befindet sich ein Koovoσόλων überschriebenes Gesetz zu Gunsten der "Armen", das in der für jene Zeit hesonders eindrucksvollen Weise eines lepog vouog feierlich anhebt (c. 10): τάδε λέγει Κρονοσόλων Ιερεύς καὶ προφήτης του Κρόνου και νομοθέτης των άμφι την έορτην und von den Reichen auf eine eherne Tafel eingegraben und im Hause aufgestellt werden soll (vgl. oben S. 341f.); die νόμοι συμποτικοί (c. 17. 18) für die Saturnaliengelage bilden dabei den Beschluss.2) Das eine noch viel wüstere Behandlung der Parasiten voraussetzende Scherzgesetz am Schlusse des Ouerolus (oben S. 344 A. 10) stellt, soweit es erhalten ist, Geldentschädigungen für ihnenzugefügte Schläge, Verwundungen und Knochenbrüche fest, die der rex convivii ohne Intervention der Gerichte zusprechen soll. Sicherlich wird auch die lex Tappula, deren Antragsteller durch ihre Namen zur Genüge als Possenreisser und Schmarotzer gekennzeichnet sind,3) wenngleich um Jahrhunderte älter, sich in demselben Gedankenkreise hewegt und in scherzhafter Form insbesondere das Recht der Parasiten bei den Symposien der reichen und vornehmen Häuser festgelegt haben.

Wien

ANTON YON PREMERSTEIN.

<sup>1)</sup> F. Dümmler, Akademika S. 242 f.; R. Hirzel, Der antike Dialog II S. 257 A. 1.

Nach c. 18 soll kein Trinkzwang besiehen: μὴ ἐπάναγκες ἔστω πίνενν, ἢν τες μὴ δίνηται. Anders die lex am Schlusse des Querolus (p. 50 ed. Pelper): unam vero unciam aposiae [hoc est excoctionis] contemplationi concedimus.

<sup>3)</sup> Oben S. 33t f.

## BEOBACHTUNGEN ZUR TECHNIK DES ANTIPHON.

(Vgl. diese Zeitschr. XXXVIII 481 ff.).

III. Die pathetischen Elemente der Rede und das Stichwort.

Quint. VI 2, 6: ... omnem veritatis inquirendae rationem iudex omittit occupatus adfectibus: aestu fertur et veluti rapido flumini obsequitur.

In den früheren Erörterungen (a. s. 0. S. 495 fl.) ist darauf hisgewiesen worden, dass nehen dem Bestreben im eigenülichen Sinne zu beweisen, d. h. durch Gründe zu überzeugen das andre hergelt, die Stimmung, das Geühlt, in lettler Instanz den Willen des Blorers zu beeinflussen. Unsere Darlegung würde unvollständig sein, wenn wir nicht auch die Partien, in welchen das impulsive Element berwiegt, einer kurzen Musterung unterwürfen. Zunächst kommen hier Einleitung und Schluss in Betracht, aber es wird sich herausstellen, dass auch manche Theile des Plaidoyers, die scheinbar der Erörterung angehören, bei näherem Zusehen vielmehr als Appell an das Gemüth aufurässen sind. Hierbei bedient sich Antiphon eines eigenrätigen Mittels, des Stich worts. Das ist zwar bekannt; aber es lohnt sich vielleicht doch noch ausdrücklich darauf hinzuweisen.

tch gehe vom Epilog der Heroderede aus (V 85.—96). Trut des mit vieler Kunst im Verlauf der Rede versuchten Nachweises seiner Uaschuld verlangt der Mytileaner nicht seine Freisprechung überhaupt, sondern seine vorläufige Freisprechung. "Ich bin als zozofzyog behangt; dies bin ich nicht; tich beantrage einen zweiten Prozess wegen Mordes." Weshahl? Wir erwarten: "weil der Thatstand, wegen dessen ich angekkagt bin, wohl die Anklage auf  $\varphi \dot{\sigma} vo_{S_i}$ , nicht aber die auf  $x \alpha z o \dot{\tau} c y \gamma \mu a$  ermöglicht." Und es wäre nun zu zeigen, dass die gesetzlich geforderten Kriterien des letzteren Verbrechens auf das, was er nach Angabe der Geguer gethan bat,

nicht zutreffen. Aber wir hören etwas ganz Anderes. "Das Gesetz über Mordklagen ist in meinem Falle nicht befolgt worden', ohne Spur des Nachweises, dass dem so ist (- 90 anowngiana9é uov). Wenn ich ietzt loskomme, so könnt ihr in der neuen Verhandlung mich verurtheilen, ohne euch späteren Gewissensbissen auszusetzen' (-92). Dass ich vor euch stehe und nicht vielmehr vor dieser Verhandlung ausser Landes gegangen bin, ist ein Zeichen, dass ich mir keiner Schuld bewusst bin' (- 93). ,Lasst euch nicht durch die verläumderischen Ankläger überreden, sondern durch mich': Wiederholung der Aussicht auf künstige Gewissensruhe (94). Weiter eine Beschreihung der kläglichen Lage eines wegen Mordes Verklagten oder gar Verurtheilten (95). Zuletzt wird die Freisprechung als einziges Mittel hingestellt, wie zugleich dem Gewissen der Richter und dem Anspruch des Angeklagten auf Recht Genüge gethan werden kann.

Wir haben also eine Behauptung, das Geltendmachen eines practischen Gesichtspunktes, wieder eine Behauptung, eine Warnung, eine Illustration der Lage des Redners, einen zusammenfassenden Antrag. Dabei wird im Ganzen ein Standpunkt eingenommen, der hoch genug über der gemeinen Wirklichkeit liegt. um alles in den Gesichtswinkel des moralisch-religiösen Bewusstseins zu rücken.

Mit νόμιμα und εύορχα setzt der Sprecher ein (85).1) Das Stichwort rouge lässt er fürs erste nicht los: Eyw . . . ovx Evoyog είμι τοϊς νόμοις: ών δ' έχω αίτίαν, άγών μοι νόμιμος ύπολείπεται. Ein verwandter Begriff folgt: ὑμεῖς δὲ οἱ τῶν δικαίων ἴσοι κριταί... Er wird mit dem ersten verhunden: (86) ήξίουν μέν γάρ έγωγε περί των τοιούτων . . . είναι την δίχην κατά τους νόμους, κατά μέντοι (τούτους) τὸ δίχαιον ώς πλειστάχις έλέγχεσθαι. Eine andere Linie wird von εξορχα aus gezogen mit προκαταγνώσεσθέ μου (85) - τοσούτω γάο αμεινον έγιγνώσκετο (86 M.). Verschlungen werden νόμος und δίχη (δίχαιον) mit όρθως γνώναι in dem χοινός τόπος § 87-89.\*) Das ορθώς γνώναι, identisch mit κατά τον νόμον δικάζειν, führt zur Freisprechung (§ 90).

<sup>1)</sup> ταθτά γάρ έμε τε σώζει και ύμδν νόμιμα και εξορχα γίγνεται. 2) Vielleicht erledigt oder mildert sich so der Anstoss, den die Verbindung χρησθαι τη δίκη και το νόμο giebt. Vgl. Wilamowitz, Sitzungsberichte d. Berliner Akad, 1900, I S. 414.

Die Negation des oa 9 00 vouvat bringt augorla, ist selbst άμαρτία. Das hesagt der Satz (89): ὅτι δ' ἄν ὑμεῖς ἐν αὐτῆ τῖ δίκη μη δοθώς γνώτε, τοῦτο ούκ ἔστιν ὅποι ἄν τις άνενεγχών την άμαρτίαν απολύσοιτο. Hieran knupft § 91 an: Ein Fehler wäre es vielleicht, wenn ihr mich lossprächet. Aber nichts weiter, gewiss kein religiöser Frevel. Dieser wurde begangen, wenn ihr mich verurtheilt.1) Und dies agegnug lässt sich nicht wieder gut machen, es ist ein annzegrov Epyov. Wo sich der Schade repariren lässt, mag man zuletzt der eignen Leidenschaft und der Verläumdung schlechter Menschen nachgeben und dadurch fehlen. Aber in jenem schlimmen Falle (er de rois ανηκέστοις) hilft Reue und Erkenntniss des begangenen Fehlers nicht (πλέον βλάβος το μετανοείν και γνώναι έξημαρτηχότας). Bereut habt ihr schon bei ähnlichen Gelegenheiten. Verfehlung, die nicht mit vollem Bewusstsein geschah, findet Verzeihung (dies das Correlat zu Reue), die eure würde sie nicht finden. Denn einen bewussten Entschluss habt ihr dann ausgeführt, und mit dem Stimmstein kann man so gut morden wie mit der Hand. 12) So wird das Stichwort aucoria (αμάρτημα) abgewandelt, indem es zu den Regungen des Gewissens und der Verantwortung des Richters, die nicht nur eine legal-juristische, sondern wesentlich eine moralisch-religiöse ist, in Beziehung tritt.

In § 93 greift der Redner auf das Moiiv τό δίατανο πυτόκ. und zwar in Verbindung mit ἐαυτῷ ξυνειδέναι. Dies ist für ihn ein negatives, also ist sein Gewissen rein. Dessen objective Begründung wird nicht gegeben, nur der Begriff als solcher mit Gnomen gewissermassen umßochten?

Das Verläumden (§ 94) ist Sache der Ankläger, wielmehr ihr

μή δικαίως ἀπολίσαι ein muralisches (materielles) Unrecht.

 <sup>§ 91:</sup> και μὲν εἰ δίοι άμαρτεῖν τε, τὸ ἀδίκως ἀπολέσαι ὁσιώτερον ᾶν εῖη τοῦ μὴ δικαίως ἀπολίσαι' τὸ μὲν γὰς ἀμάρτημα μόνον ἰστί, τὸ ἐ' Ετερον καὶ ἀσίβημα, ἀδίκως ἀπολύσαι ist ein juristischer (formeller) Febter,

<sup>2)</sup> Das Spiel mit ακούσιος und έκούσιος, συγγνώμη und γνώμη nur einigermaassen wiederzugeben will mir alcht gelingen.

<sup>3)</sup> Das Auftreten von Ginmen und soerect érons au pathetischen Stellets könnte mit dem Pathos in Widerspruch zu stehen seheinen. Aber in Wahbheit ruht das erregte Gefühl gern auf Sätzen und Gedaukenreihen aus, die einen silgemeinen Sinn enthalten. In der Poesie ist dieser Vorgang ganz geläufig.

Metier (ξργον), die Richter aber sollen sich nur von gerechten Beschuldigungen üherzeugen lassen. Das πείθεσθαι wird hervorgehohen (τὸ μὴ πείθεσθαι τὰ μὴ δίχαια - έμοὶ πειθομένοις - τοίτοις πειθομένους). Und πείθεσθαι τὰ δίκαια ist naturlich = πείθεσθαι έμοί. Das νόμος-Motiv wird mit νουίμως > παρανόμως aufgenommen, mit γνωρισταί > δικασταί, δοξασταί > κοιταί fortgeführt.

Im Finale klingen fast alle im Epilog angeschlagenen Tone nach: πείθειν (95), νόμοι (in τον νομιζόμενον δρχον - ώς παρανόμως απωλόμην 96), ορθώς γνώναι (in διαγνώσεσθε 96). δοχος (s. hei νόμος und τὸ ὑμέτερον εὐσεβές 96), τὸ δίχαιον (ξιιαυτόν αποστερών τὸ δίχαιον 96).

Die Zusammenhangslosigkeit, welche wir vorhin feststellten, wird durch das eigenthümliche Mittel des Stichworts und der Stichwortreihen theils verdeckt, theils - und dies ist das Wesentliche für die mit Gefühlsmotiven arheitende Phantasie - aufgehoben. Es ist, wie wenn ein leidenschaftlich erregter Mensch die Worte nicht mehr regelmässig zu Sätzen verbindet oder seine Sätze nicht mehr zu Satzreihen verknüpft: das Impulsive wirkt dann stärker. als jede Logik vermöchte. Nur dass freilich der technisch geschulte Redner das Grelle, Unharmonische durch Mitteltone zu mildern und ein künstlerisches Ganzes dennoch hervorzubringen weiss. Denn dass ein Abschnitt wie der behandelte diesen Eindruck herbeiführt, wird man nicht läugnen wollen.

In der arrexarryogia derselben Rede (§ 5-18) zeiht der Mytilenäer die Kläger der Gesetzlosigkeit und Gewaltthätigkeit. Sein ausgesprochener Zweck ist dabei τεχμήρια für sich zu gewinnen: ίνα ή τεχμήρια ύμεν και των άλλων πραγμάτων των είς έμέ ή τούτων βιαιότης καὶ παρανομία. Ein regelrechter Indicienbeweis liess sich aus dem Verhalten der Gegner in der That gewinnen, nämlich so: falls die Kläger mich wirklich für den Mörder des Herodes hielten, so würden sie mich wegen Mordes belangen. Nun aber stehe ich hier angeblich nicht als wovevc. sondern als xaxavayac. Also sind die Gegner von meiner Schuld als Mörder nicht überzeugt. Ein schwacher Ansatz zu dieser Beweisform wird auch gemacht, wenn es § 15 beisst: α δὲ σὰ παρανομείς (d. i. deine gesetzwidrige Klage auf κακούργημα), αὐτὰ ταυτά μοι μέγιστα μαρτύριά έστι, mit Gleichsetzung von μαρτύρια und τεχμήρια; das Indiz wird zum Zeugniss gesteigert.

(Aehnlich VI 32: αὐτοὶ κατά σφών αὐτών μάρτυρες γεγόνασι). Aber das Schema wird nicht der Erörterung zu Grunde gelegt. Vielmehr verfolgt der Redner die Schlagworte παρανομία und Bigiorne. παρανομία ist es, dass nicht das Gesetz über den Mord zur Anwendung kam, sondern ein anderes. Ein Gesetz nicht anwenden heisst noch nicht es verletzen; aber wenn es auf den vorliegeuden Fall zutrifft und doch nicht angezogen wird, so kann darin ein Mangel an Achtung vor dem Gesetz liegen. Diese Vorstellung wird allmählich dem Hörer beigebracht (vgl. § 8, 10, Anfang 11; besonders § 10 τίμησίν μοι έποίησαν, αποθανείν τοῦ νόμου κειμένου τὸν ἀποκτείναντα, οὐ τοῦ ἐμοὶ συμαέροντος ένεκα . . . καὶ ένταῦθα Ελασσον ένειμαν τώ τεθνηχότι των έν τω νόμω χειμένων), um dann in kühner Wendung zur Gesetzesübertretung gesteigert zu werden: \$ 11: οὐ δὲ τοῦτο μὲν παρελθών τοῦτον τὸν νόμον. Είαmal erfasst, wird dieser Begriff nicht wieder losgelassen: § 12 å ού παρελθών - παρελθών τούς κειμένους νόμους. Durch die Zusätze: αὐτὸς σεαυτώ νόμους έξευρών und: καὶ τνῦ γρίναι αὐτοῖς τὸν σὸν παρανομίαν χρείσσω νενέσθαι αὐτῶν τῶν νόμων erreicht dieser Vorwurf die ausserste Schärfe: .nicht ein einzelnes Gesetz hast du bei Seite gesetzt, sondern die Gesetzlichkeit überhaupt! Das Schlagwort vouge wird unterstützt durch das Schlagwort ouverage in \$ 11 und 12: Du hättest schwören müssen Verderben über dein Haupt und das der Deinen und dich verfluchen; aber du bast unbeschworen deine Klage erhoben, unbeschworen sind auch deine Zeugen!' Auch das ist wider das Gesetz, aber schlecht ist es besonders, weil es wider die Religion ist. Beide Vorwürfe zusammen wollen Empörung gegen den Frevler erwecken, der die göttlichen und menschlichen Grundlagen des Gemeinwesens erschüttert. Soweit die nagaroula; es folgt die βιαιότης (§ 13-18): ,Dn hast mich wegen Fluchtverdacht gefangen gesetzt. Es war aber mein gutes Recht entweder überhaupt vor Eintritt in den Process oder nach der ersten Verhandlung das Staatsgebiet zu meiden. Dieses allgemeinen Rechts (§ 13 zweimal χοινόν) beraubst du mich: αὐτὸς σεαυτώ νόμον θέμενος (§ 13). Das geheiligte Wort vouos ist wiederum gefallen; es folgt das Lob der herrlichen und heiligen Gesetze Athens (§ 14). Mit diesen im Widerspruch μόνος δη ετόλμησας γενέσθαι νομοθέτης - ἐπὶ τὰ πονηρότερα natürlich (§ 15). Das ist mehr als Ge-

setzübertretung und Erfindung neuer Gesetze: der Kläger constituirt eine neue Gesetzgebung, ist also Revolutionar. - \$ 16 fällt aus dem Zusammenhang heraus: die Gegner haben absichtlich die Möglichkeit zweier Processe bewirkt, um den Sprecher desto besser verderben zu können: πώς αν είη τούτων δεινότερα μηγαγήματα; Der beleidigte νόμος erhält wieder das Wort \$ 17; er erlaubte dem Beklagten gegen Stellung von Bürgen auf freiem Fuss zu bleiben; diese humane Tendenz ist von den Klägern vereitelt worden.

Bei leidenschaftsloser Behandlung der Frage: ist dieser Gerichtshof, vor dem ich stehe, für meinen Fall zuständig oder nicht? wurde der Redner auf den Competenzconflict (παραγραφή) hiuaus-Ihm aber liegt daran einen juristischen Fehler des kommen. Gegners zum moralisch-politischen zu erhöhen; aus der aneinig τών νόμων wird παρανομία, und zwar mit allmählicher Steigerung dessen, was in dem Worte überhaupt liegen kann, die Anmaassung selbst als Gesetzgeber aufzutreten. Das Blut der uézotot ardges Adyrator soll in Wallung gerathen: ,So also, in so turbulenter, ja revolutionärer Weise wird ein Bundesgenosse des athenischen Volkes vor unser Gericht gezogen! Die Stimmung, in der sie den spitzfindigen Beweisen des Mytilenäers für seine Unschuld zuhören werden, ist diesem günstig. Denn der Zorn gegen den Kläger ruft als Complement das Mitleid mit dem Beklagten hervor.

Es scheint mir nicht erforderlich, alle pathetischen Abschnitte der antiphontischen Reden ausführlich zu analysiren. Doch sei es erlaubt, die betreffenden Parthien wenigstens kurz zu besprechen.

Im Procemium der ersten Rede sind die Stichwortreiben: ἐπεξιέναι - ἀνάγκη, τιμωροί - βοηθοί. Unentrinnbarer Zwang veranlasst den unerfahrenen Jüngling als Rächer des Vaters aufzutreten. Rächer müssten andere sein, die Brüder, und also seine Helfer und die Helfer des Ermordeten. So ist es nicht; ihm fällt die Rache anheim; die Hölfe für ihn und den Todten liegt den Richtern ob.

§ 5-13 bringen den Indicienbeweis. Aber neben diesem enthalten sie einen gefühlsmässigen Angriff auf die Gutgläubigkeit der Gegner. Diese haben nicht, wie sie doch beschworen haben. die Gewissheit, dass die Frau des Gemordeten an dessen Tode unschuldig ist: das ev eldévat fehlt ihnen. eldévat mit seinen Vor-Hermes XXXIX.

stufen: πυθέσθαι (6. 7. 8), ξλεγχον ποιήσασθαι (7), την άλήθειαν ούχ εϊληφε (7) ist Stichwort.

Die doxacolopia (§ 21—27) wird in der ersten Hallte (bis 25) von der Gruppe:  $\delta ix_7 - \delta \epsilon is \partial a$ , die mit einer anderen:  $\tau \iota - \mu \omega \varrho ia - \beta \sigma i \beta \epsilon \iota \alpha$  rerechmolten ist, in der zweiten Hallte von dem Motiv Mitleid beherrscht. Den Schluss macht  $\tau \delta$  dixacov und  $\bar{\tau}$   $\tau_1 \mu \omega \varrho d \epsilon$ . Dass if der Gerechtig keit waltet, welche zugleich Vergeltung (Rache) und Hilfe für den Toten ist, das erhitte ich von euch; die Gegner das Gegentheil. Mitleid für die Thalterin ist nicht am Platte, da sie selbst es nicht geüht hat. Also üht Gerechtig keit und Rache.' Der Redner kommt auf die zweite Reite der Einleitung zurück.

Das Procemium der Herodesrede läset sich etwa so zusammenfassen: "Der Rede unkundig, hin ich meiner Sache gewiss; also urtheilt nach dem (wahrhaftigen) Inhalt dessen, was ich sage, durch die mangelhafte Form lasst euch nicht bestimmen; sie ist ohnehin begreiflich bei der Gefahr, in der ich schwehe. Den hervorgehohenen Begriffen entsprechen die Sinnworte: δύναμις τοῦ λέγειν — ἐμπειρία τῶν πραγμάτων, ἀλή-θεια, ἀμαρτάτειν, χίνδυνος. An ihnen reiht sich die Darlegung auf.

Im Folterverhör (§ 29—52) wird 34—38 das Wort  $\mu\eta$ - $\nu\nu\tau\dot{\gamma}_{S}$  in Verbindung mit  $\dot{a}\varphi a\nu t\dot{\xi}\epsilon\nu$  den Gegnern entgegengeschleudert; doch hleibt es ohne Einfluss auf die Composition.

In dem Ahschnitt der aechsten Rede, welcher das Verhalten der Gegner heleuchtet (§ 20-32), befindet sich § 28 und 29 ein directer Ausfall auf diese. Im Anschluss an das τεκμήσιον: sie hahen die von mir vorgeforderten Zeugen verweigert, wird der Begriff Zeugniss als Stichwort verwerhtet. In diesem und den folgenden Paragraphen (bis 32) fallt das Wort μάρτις nicht weniger als 17 mal (dazu μαρτιγείν dreimal, καταματιγείν xweimal); so musse swohl in den Ohren der Richter haften.

Im letzten Theile derselhen Rede, der αντικατηγορία (§ 33 bis 51), bietet wieder der Abschnitt, welcher hier, nach Vorausschickung eines προσόμιον und τεκμήριον, speciell der Anklage gewidmet ist') (44—51), ein Beispiel für Anwendung des Stieh-

Es ist in sich gegliedert: δυέχγησιε 44, είκόε 45, 46—51 πρὸς τοὺς ἀντιδίκους. Dies hatte ich bei der Schematisirung (s. diese Zeitsehr, XXXVIII S. 488) übersehen.

worts. Dem Choregen liegt daran, zu zeigen, dass die Geguer die Anklage nicht um der Sache willen, sondern aus persönlichen Motiven erhoben haben, ja dass sie selbst nicht an seine Schuld glauben. Gravirend ist für sie, dass sie die άπουραφή erst nach Verstreichen einer langen Frist eingereicht haben: die einzelnen Termine, an denen sie es hätten thun müssen, aber zu thun versaumt haben, werden § 44 angegeben. ἀπουραφή wird Stichwort: in kaum eff Zeilen [der 2. Ausg. von Blass] hegegnet der Ausdruck sechsmal. § 46 wird er zweimal wiederholt. — Uehrigens ist klar, dass an heiden Stielen der Choreuteerned em Stichwort keine heherrschende Rolle zufällt, wie sollten auch juristische Begriffe, wie es μάχευς und ἀπουραφή sind, Affecte erzeugen? Abstimmung machen sie allerdings; denn es muss den Richter mit Missergnügen erfüllen, dass so wichtige Rechtsmittel nicht oder nicht richtig gehrauch worden sind.

Ein Rückblick auf die gemusterten Stellen zeigt, dass Prolog und Epilog, ferner die Partien, in welchen die persönliche Auseinandersetzung mit dem Gegner der sachlichen Begründung der eigenen Position theils pravalirt, theils parallel geht, der Ort des pathetischen Elementes sind. Dies Ergehniss ist in sich verständlich. Im Anfang ist der Horer unbeeinflusst; er soll sogleich die Richtung erhalten, die den Absichten des Redners gemäss ist. Nach dem Schluss des Plaidoyers ist der Richter vielleicht schwankend im Urtheil, gewiss abgespannt: da wird ihm ein kräftiger Impuls mitgetheilt, ehe er das Verdict ausspricht. Wo der Beschuldigte sich soweit über seine Lage erheht, dass er die Rolle mit dem Ankläger wechselt, die Parade mit dem Hiebe vertauscht, da ist eine starke Gefühlserregung bei ihm begreiflich; er sucht sie auf den Richter überzuleiten und so die Entscheidung zu seinen Gunsten zu wenden. Dass vollends ein Ankläger wie der Sohn des vergifteten Atheners seine Gefühle mit scharfen Pointen und starken Accenten ins Feld führt, so dass seine Ergüsse ein lyrisches Gepräge tragen, das können wir nachempfinden.

Allerdings ist es nicht immer das unmittelbare Gefühl, das sich bei Antiphon Zussert, sondern ein künstlich gemodeltes, theil-weise verkünsteltes, ebenso wie in seinen Beweisen nicht stets der gerade Menscheurerstand, sondern nur allzu oft die Spitz-flidigkeit mit hiren Trugschlüssen zu Worte kommt. Es ist eben die Sophistenzeit, deren Geist in diesen Reden waltet; so wird 23.\*

ihrem Schöpfer neben der Sophistik des Kopfes die des Herzens zum Kampfmittel.

Geht es an, die von Antiphon in dieser Richtung geübte Kunst auf eine bestimmte Regel zurückzuführen, wie dies bei der Gliederung seiner Reden möglich war?

Sokrates sagt von Thrasymachos (Phaedr. 267 CD): τῶν μὲν οίκτρογόων ξπί γήρας και πενίαν ξικομένων λόγων κεκρατηκέναι τέχνη μοι φαίνεται τὸ του Χαλκηδονίου σθένος, όργίσαι τε αὐ πολλούς αμα δεινός άνηρ γέγονε, καὶ πάλιν ώργισμένους ἐπάδων κηλείν, ώς ἔφη, διαβάλλειν τε καὶ ἀπολύσασθαι διαβολάς δθενδή χράτιστος, und von dem idealredner (272 Α): προσλαβόντι ... βραχυλογίας τε αὖ καὶ ἐλεεινολογίας καὶ δεινώσεως έκάστων τε δσ' αν είδη μάθη λόγων . . . έστὶν ή τέχνη ἀπειργασμένη. Wenn wir δείνωσις mit ooyloge gleichsetzen, was wir einwandsfrei thun dürfen, so ergiebt sich ein παράγγελμα, nach dem es darauf ankommt, Mitleid und Zorn zu erregen. Dies sind in der That die Affecte, welche Antiphon zu erwecken bemübt ist, und vielfach benutzt er als Mittel dabei das διαβάλλειν. Der jugendliche Kläger der Giftmordrede ruft im Eingang Theilnahme für sich, im weiteren Verlauf Entrüstung gegen die Mörderin hervor. Der Mytilenser will als beklagenswerthes Opfer der gegnerischen Bosheit erscheinen. Der Chorege sucht gegen die gerichtlichen und politischen Widersacher die Richter einzunehmen. Aber freilich: welche anderen Empfindungen konnte überhaupt ein Redner erwecken oder zu erwecken wünschen als eben Mitleid und Zorn?

Die ausgebildete τέχνη bei Quintilian (VI 2, 20) fügt zu den beiden Hass, Neid und Furcht. Aber Hass ist ein dauernd gewordener Zorn und diesem der Neid nabe verwandt; von der Furcht aber lisst sich nur selten Gebrauch machen. So will ich es unentschieden lassen, ob Antiphon bei dem Pathos, das er entwickelt, die Natur seiner Aufgabe oder die Formel des Tbrasymachos zur Richtschuur genommen hat; das letztere mag wohl die grössere Wahrscheinlichteit (ür sich haben.

Marburg i. H.

AUG. REUTER.

## DAS AUFTRETEN DER GOETTER IN DEN BUECHERN $\iota$ — $\mu$ DER ODYSSEE.

Diese Beobachtung wurde in den folgenden Jahren nicht weiter verfolgt; hemerkenswerth ist nur, dass A. Jacob (Ucher die Entstehung der Ilias und der Odyssee 1856 S. 426 f.) aus den verschiedenen Ausdrücken, womit Odysseus die ihm freundliche oder iendliche Gestinnung der gottlichen Machte bezeichnet, auf fünf verschiedene Fassungen der Sage zurückschliesst, von welchen die eine den Zoro des Poseidon, die andere den des Helios, die dritte den des Zeus und der Athene, die vierte das Schicksal oder die Unbesonnenheit der Schiffsleute und die fünfte endlich gar keinen Grund als Motivirung für Odysseus' lange Alwesenheit einführte.

1859 folgte "die Homerische Odyssee und ihre Entstehung" on A. Kirchhoff; in dem Vorwort (S. X) behauptet er, dass die Bücher z und  $\mu$  "die Abenteuer des Odysseus ursprünglich in der drütten Person erzählten"; die Begründung dieser Behauptung gieht er in seinem dritten Homerischen Excurse (Rhein. Mus. XV. 6.21.)

und stützt sich hier wesentlich auf die Olympische Scene u 374 f. und das Auftreten des Hermes in z. Auf die sonstige Göttermaschinerie geht Kirchhoff nicht näher ein, obgleich ihre Eigenthumlichkeiten schon längst von Nitzsch hervorgehoben waren. Erst seine Nachfolger haben sich damit heschäftigt, und so schloss z. B. J. La Roche (Ueber die Entstehung der Homer. Gedichte, Zeitschr. für die Oesterr. Gymn. XIV 1863 S. 194) aus der viel discutirten Stelle 4 553 f., dass auch diese Partie ursprünglich in der dritten Person erzählt wurde. Anders urtheilt W. Hartel (Ueber die Entstehung der Odyssee, Zeitschr. für die Oesterr. Gymn. XVI 1865 S. 319f.), der allerdings meint, dass alles auffällige, wenn wir uns den Dichter als Erzähler denken, verschwinden wird, aber doch alle diese Auffälligkeiten dem originalen Dichter zuschreiht, der unfähig war, das schwierige Problem der Selbsterzählung zu lösen; er zeigt, dass ¿ in dieser Beziehung ehenso unvollkommen ist wie x und  $\mu$ , und wenn er trotzdem x,  $\mu$  als eine jüngere Doublette zu e, e betrachtet, geht er hierbei von der freilich sehr merkwürdigen Thatsache aus, dass der Zorn des Poseidon, dessen Veranlassung in & so packend geschildert wird, in x und & fast ganz fehlt, während hier ein neues Motiv, der Zorn des Helios, eingeführt wird. Ganz wie Hartel denkt C. Rothe (de vetere quem ex Odyssea Kirchhoffius eruit νόστω. 1882), der consequent die Erzählung vom Zorn des Zeus (, 553 f.) als eine redactionelle Zudichtung betrachtet, die das Thripakia-Abenteuer, wo Zeus den Blitz gegen das Schiff des Odysseus schleudert, vorhereiten soll. 1881 erschienen dann Kaysers Homerische Abhandlungen; seine

Beobachtung wurde von B. Niese (Die Entwickelung der Homer. Poesie, 1852 p. 175 f.) weiter ausgeführt. Da seit Niese nichts neues über die Frage gesagt ist, kann ich die Auffassung der auflösenden Homerkritik mit seinen Worten gehen: "Wöhl hett Odysseus zu den Göttern (μ 333, 3 70), oder wird er von einer Göttheit unterstützt, wie μ 381, x 141. 187, oder ein Gött schadet ihm (μ 295). Aber Albene lasst sich nicht blicken, und auf der Insel der Kirke ist sei Hermes, der ihm heistelt (κ 277 f.). Nur einmal wird Albene genannt (ε 316 f.): jedoch wird man mir gewiss heistimmen, wenn ich V. 317 (εξτικος τισαίμην, δοίη δέ μοι εξισος Αθήνη) für eingeschoben halte. Ueber den Zorn des Poesidon denkt Niese wie Hartel, über den Zorn des Poesidon denkt Niese wie Hartel, über den Zorn des Zeus schweigt er.

Auch die Vertheidiger der einheitlichen Composition des Gedichtes haben vieles über diese Frage geschrieben. Nitzsch hat vor den dritten Band seiner Anmerkungen (1840) eine schöne Abhandlung ,Vom Zorn des Poseidon' gestellt, in welcher er die Göttermaschinerie der Bücher ¿- u eingehend behandelt. In dieser Partie des Gedichtes erzählt Odysseua vom Fluche des geblendeten Polyphemos und fügt sogleich hinzu, dass Poseidon den Fluch erhörte: daa letztere hat er von Teiresias erfahren (2 101f.), und er weiss also jetzt, dass er von dem Zorne der Götter verfolgt wird; trotzdem neunt er niemals Poseidon, sondern vielmehr den Daimon (μ 295), die Götter (μ 338) oder Zeus (ι 553 (.). Wie ist dies zu erklären? Unmittelbar nach der Erzählung von dem Fluche sagt Odvsseus von Zeus: ὁ δ' οὐχ ἐμπάζειο ἱρῶν, ἀλλ' ἄρα μερμήριζεν όπως απολοίατο πάσαι νίες ξύσσελμοι και ξμοί ξοίnosc grazoot. Der Grund dieses plötzlichen Zornes kann doch nicht die Blendung des Unholdes sein, die Odysseus selbst dem Zeus und den Göttern zuschreibt (¿ 479), und der Held muss also inzwischen in irgend welcher Weise das Göttliche gekränkt haben. Diese Hybris des Odysseus, für welche alle seine weiteren Irrfahrten die göttliche, von Zeus verhängte Strafe sind, findet Nitzsch in den höhnischen Worten ι 523 f.: αἶ γὰρ δη ψυχής τε καὶ αλώνός σε δυναίμην εύνιν ποιήσας πέμψαι δόμον "Αιδος είσω, ώς ούχ δφθαλμόν γ' Ιήσεται ούδ' ένοσίχθων. Wenn Odysseus so wenig von Poseidon spricht, ist es, weil er, wie der Zuhörer ,wusste, dass dieser Gott nur Meersturm erregt oder glückliche Fahrt gewährt, und wusste auch, dass, wie das gesammte Geschick eines Menschen in der Macht des Zeus und des Götterrathes liegt, so der einzelne Gott seinen Hasa oder seine Liebe jener Macht unterordnet' (l. c. p. XVI). Daher sagt Poseidon, als er Odysseus auf dem Floss sieht: ω πόποι, η μάλα δη μετεβούλευσαν θεοί αλλως (ε 286), und Athene hält sich aus Scheu vor dem Oheim fern (5 329 f. v 341). Wenn Odysseus immer von der Gottheit im allgemeinen, höchstens von Zeus spricht, wenn er nichts von den Verhandlungen zwischen Poseidon und Zens zu berichten hat, iat es nur eine Folge der Selhsterzählung: Odysseus weiss von den Olympischen Vorgängen nichts, "nur eines, die Beschwerde des Relios hei Zeus, hat er nachmals durch Kalypso erfahren'. Diese Erklärung von der bunten Göttermaschinerie in ı-u entfernt also alle Schwierigkeiten in den Apologen und lässt

sich auch mit deu übrigen Partien des Gedichtes in Uebereinstimmung bringen.

Gegen Nitzsch polemisirte C. F. Nägelsbach in der zweiten Ausgabe seiner Homerischen Theologie (1861); er hemerkt mit Recht (a. a. O. S. 35), dass, wenn der Dichter niemals jenes übermüthige Wort, sondern immer die Blendung als Grund des Zornes nennt, dann müssen wir ihm aufs Wort glauhen (a. a. O. S. 35). Ferner macht er darauf aufmerksam, dass Odysseus schon ,bevor er einen Gott im mindesten beleidigt hat' vom Zorn des Zeus verfolgt wird, und citirt dafür ¿ 37. Diese Stelle steht aber in der Einleitung zu den Apologen und lässt sich sehr gut als Charakteristik des ganzen Nostos verstehen; eher könnte man ¿ 67 gegen Nitzsch anführen, aber dass Odysseus den Sturm dem Wettergotte zuschreibt (wie µ 313), bedeutet nicht nothwendig, dass er den Zorn des Zeus erkennt (an etwas derartiges hat wohl Nitzsch gedacht, wenn er die beiden Stellen unerwähnt liess; unerklärt bleibt noch ¢ 52). Nachdem Nägelsbach die von Nitzsch gegebene Erklärung verworfen hat, versucht er selbst eine neue aufzustellen. Zuerst erörtert er, wie die Götter überall in die Handlung des Epos eingreifen, und sagt dann: "Um so bedeutsamer ist es, dass Odysseus in der Odyssee, in welcher sich planmässig ein solches Eingreifen der Götter zur Rettung eines Gefährdeten viel seltener findet, in den Augenblicken der höchsten Noth so ganz auf eigene Kraft gestellt ist' (a. a. O. S. 56). Nun ist allerdings das göttliche Eingreifen in der Ilias häufiger als in der Odvssee, in dieser aber doch so verbreitet, dass man stutzig werden muss, wenn es in drei Büchern ganz fehlt (oder fast ganz, denn das Auftreten des Hermes in z muss selbst Nägelsbach als Ausnahme constatiren); ferner ist Odvsseus doch auch auf Ithaka .in der höchsten Noth' und wird trotzdem selbst in den lächerlichsten Kleinigkeiten von Athene geleitet. Eine scheinbare Stütze für seine Erklärung findet Nägelshach in den merkwürdigen Versen & 32 f., wo Zeus als Götterwillen verkündet, dass Odvsseus ούτε θεών πομπη οὖτε θνητῶν ἀνθρώπων von Ogygia nach Scheria gelangen soll; diese Worte gehen aber uur das e an, und eine Untersuchung dieser wenig umfangreichen Partie ergiebt, dass Odvsseus, selbst wenn man von Leukothea ganz absieht, von Athene viermal unterstützt wird. Dass Poseidon ganz ungestört seine Rache vollführen kann, erklärt Nägelsbach so: "Der Zorn Poseidons hat keine sittliche Berechtigung — — Dass dessen ungeachtet Zeus und die Götter, selbat Athene, dem Zorne Poseidons his zu einem gewissen Grade Vorschuh thun — hat darin seinen Grund, dass sie sich gegenseitig die Befugniss auch eines ungerechten Hasses zugestehen (a. a. O. S. 35). Wenn Zeus aber : 553f. den Untergang der Schiffe vorhereitet, kann man doch dies unmöglich als ein Zugeständniss, das er dem Poseidon macht, erklären, und dass Zeus und die Götter in x und µ das Rücherant ganz allein ausühen, erwähnt Nägelsbach nicht; daher hilft es auch nicht die Verse + 554-5 mit v. Herwerden (in dieser Zeitschr. 1881 S. 372) zu entlernen: ad sohun lovem referri possunt, qui tamen Vitzi infestus non erat. Iupiter frutri adversari nolebat üdeoque obz kurzätzen logov, unde non sitellezti interpolator.

Anders sucht H. Düntzer die Schwierigkeiten zu hehen (Der Zorn des Poseidon in der Odyssee, Jahrh, für class. Phil. 1861 S. 729 f. = Hom, Abh, S. 409 f.); er wiederholt, dass & 518-536 (der Fluch des Kyklopen und die Erhörung Poseidons) mit x und u in unlösbarem Widerspruche stehen, da aber Odvsseus nicht nur in x und u, sondern ganz ebenso in t von der Gottheit im allgemeinen und von Zeus spricht, haben wir augenscheinlich in ι--- u eine zusammenhängende Handlung, worin später ι 518--- 536 eingeschohen sind. Nach Düntzer ahnt also Odvsseus vom Zorne des Poseidon nichts; das "ergiebt sich unwidersprechlich aus seiner Klage heim Sturm (ε 299 f.), den er dem Zeus zuschreiht (ε 303 f.) (a. a. O. S. 418). So ist nun aher das Verhältniss durchaus nicht in der jetzigen Odyssee, und Düntzer muss deshalb alle die Stellen entfernen, wo Odysseus von Poseidon redet, und ausserdem eine heträchtliche Anzahl, wo dies nicht der Fall ist, nämlich ε 421 -423. 443b-453s, \$326-331, \$\eta 270\$, ferner die Leukotheaepisode (\* 333-367, 373, 459-463) und endlich 2 101 f., v 125-187. Nach diesen Athetesen sagt er: Sehen wir von diesen Stellen ah, so wird des Zornes des Poseidon nur am Anfang [d, h, in α] und hei dem Sturm im fünften Buche gedacht\* (a. a. O. S. 426) und giebt für das Verhältniss folgende Erklärung: Es galt . . . . den Sturm, den Odysseus in der Nähe des Landes der Phäaken erleidet, so wirksam als möglich zu schildern'. Daher erfand der Dichter den Zorn des Poseidon, ,den er geschickt an die Blendung des Kyklopen anlehnte' (a. a. O. S. 427 f.). Diese Anschauung hat Düntzer später (gegen Rothe) vertheidigt (Der Apologos der Odyssee, Philologus 1891 S. 659 f.); hier citirt er ε 221 (εl δ' αὐ τις ραίησι 9εῶν εἰν οἴνοπι πόντω) und will auch damit beweisen, dass Odysseus in ε νοπ Zorne des Poseidon nichts weiss, während er in seiner früheren Abhandlung (S. 416) ε 221 —224 und ε 300—302 entlernte, "wodurch beide Reden nur gewinnen". Düntzers Theorie ist sehr complicirt, man muss aber gestehen, dass er eine Reihe von Schwierigkeiten aufgestellt hat, die einer Erklärung sehr beduffüg sind.

Bevor ich pup eine andere Lösung dieser Schwierigkeiten versuche, will ich sämmtliche Stellen der Bücher .- u. wo ein göttliches Eingreifen erwähnt wird, anführen. Zeus ist es, der über Odysseus den bösen Nostos verhängt (¿ 38); die höse Aisa des Zeus stand bei Odysseus und den Seinigen im Kikopenkampfe (4 52); Zeus schickt den Boreas (4 67); ein Gott') leitet in der fünften Nacht die Schiffe zu der Kyklopeninsel (\* 142); die Nymphen scheuchen die Ziegen aus ihreu Bergen hervor (4 154) und ein Gott giebt reichliche Jagd (¢ 158); wenn der Kyklop am Abend seiner Blendung sämmtliche Schafe in die Höhle treibt - ist es bose Ahnung oder hat ein Gott es befohlen? (¿ 339); vor der That giebt ein Daimon den Genossen des Odysseus Muth (¿ 381); nach der Blendung ruft Odysseus dem Kyklopen zu, dass Zeus und die anderen Götter seine Bestrafung vollzogen haben (¿ 479); Poseidon erhört den Fluch des Kyklopen (¿ 536); Zeus berücksichtigt nicht das Opfer des Odysseus (¿ 553); Zeus überlegt, wie alle Schiffe und Gefährten des Odysseus zu Grunde gehen könneu (z 554 f.): ein Gott lührt das Schiff nach Aisia (x 141); ein Gott schickt aus Mitleid dem Odysseus einen Hirsch (x 157); Hermes kommt personlich dem Odysseus entgegen und giebt ihm über die Kunstgriffe der Kirke Auskunst (x 277 f.); Kirke geht unsichtbar mit dem Widder zum Schiffe (x 571 f.); Kirke schickt guten Fahrwind (A 7f., μ 148 f.); ein Daimon besänftigt die Wellen vor der Sireneniusel (µ 169); in der Rede des Eurylochos erkennt Odysseus die Ungunst eines Daimon (µ 295); Zeus schickt den Sturm, der den Aufbruch von Thrinakia vereitelt (u 313); die Götter schicken dem Odyssens den verderblichen Schlaf (u 338), und er erkennt hierin, dass Zeus

Die Uebersetzung ,ein Gott trifft bekanntlich nicht an allen Stellen zu. Die Gottheit, deren specielle Art man nicht erkennt, wird öfters als die Gottheit überhaupt aufgefasst; vgl. βχιόμεν δι Θεών φίναι πέφαι, αταξο ὄγ' ημίλε δείξε (γ 1731) oder μέλλεν δγάσασιδα. Θεώ αιτός (δ 181).

und die übrigen Gütter ihn bethört haben ( $\mu$  371); Lampetie bringt dem Helios die Botschaft, dass seine Ochsen geschlachtet sind, und der Gütt geht zu Zeus, um seine Klage vorzubringen ( $\mu$  374.f); Zeus verspricht, das Schiff mitten im Meere mit seinem Blitze zu zerschmettern ( $\mu$  387.fl.); die Gütter gehen ein büses Zeichen ( $\mu$  394.fl.); Zeus stellt eine Wolke über das Schiff ( $\mu$  405) und trifft es mit dem Blitze ( $\mu$  415.fl.); ein Gütt vereitelt den Nostos der Gefährten ( $\mu$  419; Zeus gewährt, dass Ödysseus die Skylls nicht zum zweiten Male sehe ( $\mu$  445); die Gütter führen Ödysseus zu Ögygia ( $\mu$  448).

Ausser Zeus wird nur an zwei Stellen der in die Handlung eingreifende Gott namhast gemacht, nämlich Hermes in x und Helios in u; denn von den Nymphen und Kirke kann man wohl abschen, und die Poseidonstelle in & ist von besonderer Art. Die Götter also, die in 4-4 die Handlung leiten, werden unter folgenden vier Benennungen erwähnt: Beog, daluwr, Geol, Zeig, Das sind aber in der conventionellen Sprache des Dichters nur vier Namen für dasselbe. Wenn z. B. die Bogensehne des Teukros birst, ist es für Teukros ein Daimon, der es gethan, für Aias aber ein Gott und für Hektor Zeus (O 468, 473, 489); Lykaon klagt @ 83 f., dass Zeus ihn wieder mit Achilleus zusammengeführt hat. aber noch in derselben Rede ist es ein Daimon (@ 93), und Achilleus nennt einen Gott (Ø 103); # 291 giebt Kronion dem Telemachos einen guten Gedauken, wo aber derselbe Vers wiederkehrt (z 10), steht Daimon (vgl. Lehrs, Gott, Götter und Daimon, Populäre Aufsätze S. 141).

Nun ist es, wie schon Kayser bemerkt, nicht die gewöhnliche Art des Dichters, wenn es heisst: "Ein Gott schickte einen Hirscht; eine Wendung wie "Albene schickte einen Hirscht wurde uns viel natürlicher vorkommen, besonders wenn man bemerkt, welche Kleinigkeiten in den übrigen Theilen der Odyssee durch das Eingreisen der Güttin erklärt werden. Die Bücher —— verwenden also, wenn sie über güttliche Dinge sprechen, eine von anderen Partien des Gedichtes abweichende Ausdrucksweise; es gilt folglich zuerst zu suchen, ob diese sich auch anderswo in dem Gedichte oder den Gedichten constatiren lässe.

Das Wort 3e6g kommt in den Homerischen Gedichten als Ausdruck für die Ursache eines übernatürlichen Vorganges (oder Zustandes) an folgenden Stellen vor: (A 175), B 436. E 185. 191. Z 108. (H 285). 4 439. K 546. (N 727). Q 290. 473. P 101. 499. 688, Y 98,  $\Theta$  47, £2 374, 538, y 131, 158. 173. 183, ð 181. 157, £292,  $\mu$  419,  $\nu$  217, £26,  $\Theta$  44. 498),  $\nu$  142. 158. 339,  $\nu$  141. 157, £292,  $\mu$  419,  $\nu$  317, £65. 89. 178. 227. 242. 309,  $\sigma$  168. 531,  $\nu$  197. 356,  $\varrho$  218,  $\sigma$  37. 353. 407,  $\tau$  40. 455,  $\chi$  (347). 429,  $\psi$  63. 222. 260,  $\sigma$  182. 373. Es ist nun sehr bemerkensverth, dass alle diese Stellen in der directen Rede stehen; nur eine  $(\Phi$  47) stammt aus der Errathung des Dichters (denn  $\delta \tilde{\omega}_{\theta} \sigma$  3560 Y 268 —  $\Phi$  165 bedeutet doch nicht die Gaben eines Gottes, sonden die Gaben des Gottes d. b. des Hephsistos, den wir kurz vorher als den Verfertigter der Waffen kennen gelernt haben).

Ootµων heisst die Gottheit an folgenden Stellen: O 488, P98, Ø 93, γ 166, δ 275, ζ 172, γ 248,  $\iota$  381, × 64, λ 61.581,  $\mu$  109. 295,  $\xi$  386. 488,  $\kappa$  370,  $\varrho$  446,  $\varrho$  256,  $\tau$  10. 129. 138. 201. 512,  $\upsilon$  87,  $\omega$  149. 306. Von diesen steht keine in der Erzählung des Dichters; auch nicht O 418 (trat  $g^*$  trakosot  $\eta$   $o_{t}(tων)$  kann man dagegen anführen, denn datµων ist hier der Gott' d. h. Apollon, der die ganze Handlung in O lielt und kurz vorher genant worden ist (alhalich ist die Beziehung von  $\mathcal{A}$  310 auf  $\mathcal{A}$  147 und von  $\mathcal{H}$  816 auf  $\mathcal{H}$  1791.) In Gleichnissen kommen selbstretständlich sowohl datµων ( $\mathcal{A}$  489,  $\epsilon$  380 als  $\mathcal{S}e\acute{c}$  ( $\mathcal{H}$  4, vg,  $\epsilon$  73) auch in der Dichtererzählung vor.

Der Dichter macht also zwischen sich selbst und den Personen, die er als redend einführt, den Unterschied, dass diese die Persönlichkeit der eingreifenden Gottheit gewöhnlich nicht erkennen, wahrend er selber stets aufs genaueste weiss, oh etwa Athene oder Here das betreffende Wunder gemacht Int. Diesen Unterschied zwischen Rede und Erzählung werden folgende Beispiele anschalich machen. Homer erzählt: oʻgʻov για ἐκάσεγος Δπάλλων (Δ 479), Nestor aber: τοὐδιπον Ευβη οὐφος, ἐπεδιλ πρώπα διώς πρώπχεν ἀγίναι (γ 1821); Homer erzählt: ἐπί φρεσὶ δηλί λημέρουν πόνται Τρη (Θ 218). Telemachos aber: ἐνὶ φρεσὶ ἐμβαλα δαἰμων (τ 10); Homer erzählt: ἔπνον ἐπὶ βλεφάρους βάλ γλανιώντες Δθήνη (α 3633 Ι), Olysseus aber: ἔπνον δὲ δεξι και ἀπείρους εξεύε (γ 285) u. s. w.

Die beiden mit 3ecç und daturor gleichwerthigen Ausdrücke 2ect und Zacç machen der Untersuchung grossere Schwierigkeiten, denn 3ect und Zecg sind nicht nur Ausdrücke für die unbestimmte und unbekannte Gottheit, sondern auch für sämmiliche Olymphewolner und für den bochsten Gott. Wenn alle

Götter den Odysseus hemitleiden (a 19), ist dies natürlich genau so personlich zu verstehen, als wenn es Athene allein ware, und selbst wenn das Wort marres fehlt, kann die Vorstellung ganz personlich sein wie II 867 (vgl. P 195): 9εοὶ δόσαν ἀγλαὰ δώρα d. h. alle Götter, denn sie waren eben alle Gäste des Peleus. Doch gieht es in der Dichtererzählung ein paar Stellen, wo die unpersönliche Auffassung möglich ist: \( \vec{\pi} 464. \) \( \mathcal{H} 693. \) \( \alpha 17. \dot 7. 12 \) (von den Gleichnissen Ø 523, & 397 ahgesehen); zur Vergleichung mögen die Stellen aus den Reden folgen: (A 290), I 164, A 398. 408, Z 138, 156, 171, 183, 349, H 360, I 110, 493, 637, M 234, Ξ 120, 143, O 720, Y 194, 234, 347, Φ 267, X 297, 379, Ψ 788, Ω 422. 425f. 525. 547. 749f., α 195. 201. 222. 234. 244. 384, β 125, γ 28. 208. 242. 269, δ 351. 360. 378. 586. 805, ζ 203. 240, n 214. 242. 254, 9 579, t 15. 479, x 74, \$ 139. 274. 276. 341. 555, µ 338. 371f. 394f. 448, v 321, § 39. 61. 175. 198. 348. 357. 366, o 173. 372, \pi 232. 364, \rho 119. 149. (271), \pi 180. 252, \* 125. (593), v 67. 98. 195, x 413, \psi 11. 81. 167. 210. 258. 352, ω 351. 401. 444. An mehreren dieser Stellen wird auch Zeus genannt.

Zeus endlich wirkt allerdings in der Ilias, wo er die Handlung stets lenkt, wo er die Götter schilt und zu den Menschen durch Iris, Thetis u. a. in stetigem Rapporte steht, in hohem Grade als eine individuelle Persönlichkeit. Doch ist selbst hier zwischen ihm und den übrigen Göttern der Unterschied, dass er nie personlich unter den Menschen austritt. Während die anderen Götter unaufhörlich den Olymp verlassen, um ganz körperlich ihren Lieblingen oder Feinden zu erscheinen, wirkt Zeus immer nur aus der Ferne (denn O 694 wird man kaum als eine Ausnahme gelten lassen). Doch ist es in den Reden der Ilias kaum möglich zu entscheiden, ob die unbestimmte Gottheit oder der Götterkönig gemeint ist. Wenn z. B. Hektor A 288 f. von Zeus spricht, lässt es sich schwerlich mit Bestimmtheit sagen, ob er den Gott meint, der ihm ehen durch Iris den Sieg versprochen, oder vielmehr die unbestimmbare, allgemeine Gottheit, deren freundliche Gesinnung sich ihm hei der Verwundung Agsmemnons so offenkundig gezeigt hat. Ganz anders in der Odyssee; für die Handlung dieses Gedichtes spielen zwar die göttlichen Mächte eine kaum geringere Rolle als für die der llias; hier greift aber Zeus, der ganz personlich gedachte König des Olymp, pur ausserst selten ein (namlich ausser den drei olympischen Scenen nur  $\beta$  146,  $\nu$  102,  $\varphi$  413,  $\omega$  539, und zwar überzil durch Vogel- oder Wetterziechen).) Trotzem spielt er in den Reden des Gedichtes eine sehr bervortretende Rolle:  $\alpha$  348,  $\gamma$  58, 119, 132, 152, 160, 285,  $\delta$  209, 722,  $\epsilon$  304, 409,  $\zeta$  1881,  $\gamma$  58, 119, 132, 152, 160, 285,  $\delta$  209, 722,  $\epsilon$  304, 409,  $\zeta$  1881,  $\gamma$  52, 124, 263,  $\delta$  82, (245),  $\epsilon$  38, 52, 67, (358), 411, 479, 553  $\Gamma$ , ( $\epsilon$  21),  $\lambda$  297, 436, 559,  $\mu$  313, 371, 3844 405, 415f, 445,  $\xi$  235, 243, 268, 273, 300, 303, 305, 310,  $\epsilon$  0475, 489, 7117, 291,  $\epsilon$  424, 437,  $\epsilon$  273,  $\epsilon$  780, 276, 363,  $\epsilon$  112, 273,  $\epsilon$  102, 415,  $\epsilon$  31,  $\epsilon$  31, 352,  $\epsilon$  42, 96, 164, 351. Hier darf man wohl behaupten, dass der Dichter an keiner einzigen Stelle and den persönlichen, authropomorphen Gott denkt.

Das Ergehniss dieser Untersuchung ist, dass wir zwischen den Reden und der Erzählung Homers einen bestimmten Unterschied in der Erwähnung der göttlichen Mächte feststellen können: wo der Dichter erzählt, weiss er immer (mit der einzigen Ausnahme @ 47) die auftretende Gottheit zu henennen (das hat Here, Apollon, Hephaistos, Zeus u. s. w. gethan), wo wir aber eine unbenannte Gottheit finden (d. h. Seog oder Saluwr und, mit einem gewissen oben auseinandergesetzten Vorhehalt, Seol oder Zeig), haben wir die für die erste Person stiliairte Rede, Besonders deutlich wird dieses Verhältniss, wo wir denselhen Vorgang erst aus dem Mande des Dichters und später von einer seiner Personen hören. So erzählt Homer ε 491, dass Athene Odysseus in Schlummer gesenkt hahe, dieser selbst aber n 286, dass ein Gott es gethan; Homer erzählt o 346, dass Athene die Freier gehetzt. Telemachos aber o 407, dass ein Gott es gewesen; Homer erzählt o 358, wie Penelope durch die Gnade Athenes eingeschlafen ist. Eurykleia aber spricht von einem Gotte (x 429); x 205 f. kommt Athene personlich, um dem Odysseus zu helfen, wo aber Amphimedon erzählt, hat ein Gott ihm Hülfe geleistet (ω 182); ω 367f. verjüngt Athene den Laertes, Odysseus aber meint, es sei ein Gott (w 373); y 363 f. hilft Athene, die Schätze in die Höhle zu bringen. Odysseus aber berichtet, dass die Schätze in der Höhle Sewy lorner liegen (π 232; der ungeschickte Ausdruck stammt von einer Nachahmung von λ 341 oder einem ähnlichen Verse); o 292 giebt Athene dem

<sup>1)</sup> Ganz gleichgültige Wettererscheinungen (wie § 457: ἐν δ' ñọn Zeis und 297: ἐπενρομένη Διὸς σ'ρφ, der letztere obendrein von Athene geschickt: ο 292) gehören nicht hierher, und solche, die wirklich etwas für die Handlung bedeuten, werden eben nur in den Reden dem Zeus zugeschrieben,

Telemenhos gutten Fahrwind, dieser aber nennt die Gütter (p 148); a 291 schickt Poseidon den Sturm, Odysseus aber klagt Zeus an (e 304); Leukothea und Athene stehen dem Odysseus auf dem Meere bei (e 333 f. 3821), er selbst aber glauht, dass Zeus ihn gerettet (e 409).

Wenn man diese ganz conventionelle Ausdrucksweise der Homerischen Dichter erst erkannt hat, lösen sich viele Schwierigkeiten der Bücher &- u ganz von selber. Odysseus wird nicht bevor er einen Gott im mindesten heleidigt hat vom Zorn des Zeus verfolgt, sondern er ist in dieser Beziehung ganz wie die übrigen Homerischen Männer: kommt ein unerwartetes Glück - Gott hat es geschickt oder Zeus, was ganz dasselhe ist; wenn aber im nächsten Momente ein Unglück eintrifft - derselhe Zeus ist der Schuldige. Damit will aber der Dichter keineswegs den König der Olympier für jeden Specialfall verantwortlich gemacht haben, denn dann wurde Zeus ein sehr wankelmütbiger Schicksalslenker sein: y 119 gewährt Zeus den Griechen die Einnahme von Ilios, schon y 132 aber bereitet er ihnen einen schrecklichen Nostos (so erzählt nämlich Nestor; in der Dichtererzählung der Ilias werden die geringsten Schwankungen in der Gesinnung des Zeus genau motivirt): 6 304 klagt Odysseus, dass Zeus das Ungewitter geschickt hat, als aber derselbe Odysseus endlich gegen alle Hoffnung das Land erblickt, sieht er in Zeus seinen Retter (& 408 f.); wenn Achilleus Y 192 f. erzählt, wie er mit Hülfe des Zeus Lyrnessos zerstörte, und zwei Verse später, wie Zeus und die anderen Götter Aineias retteten, ist es durchaus nicht nothwendig, darin eine Vorliebe der Götter für Aineias zu sehen. In u-u sind die Götter. ganz wie in den citirten Stellen, hald für, hald gegen Odysseus. Dieser ist darüber ganz vergewissert, dass Zeus und die anderen Götter die Strafe über den Kyklopen verhängt haben (t 479 f.), und wenn er wenige Verse später sagt, dass Zeus οὐχ ἐμπάζετο ἱρῶν, άλλ' άρα μερμήριζε όπως απολοίατο πάσαι νήες έύσσελμοι xal euol epinoec exalpor (1 553f.), ist der Widerspruch nur ein scheinbarer, denn dass Odysseus nach seinem Erfolge dem Zeus ein Opfer bringt, muss man doch erwarten, und er, der weiss, wie Zeus später sein Schiff zerschmettert und seine Gefährten getödtet hat, wird hei der Erwähnung des Zeusopfers ganz natürlich an dieses Unglück erinnert. Der Ausdruck ist hier etwas ausführlicher als gewöhnlich, aber durchaus nicht hefremdend (ganz alınlıch ist γ 132: καὶ τότε δὴ Ζεὺς λυγοὸν ἐνὶ φρεσὶ μήδετο νόστογ, denn hier ist die feindliche Gottheit Athene, wie es in ε Poseidon oder vielleicht Helios ist); am allerwenigsten lasst sich die Stelle (mit la Roche, Zeischr. für die Oesterr. Gymn. XIV, 1863, S. 194) als eine Umdichtung aus der dritten Person erklären, denn dann würde der Zorn des Zeus ganz räthsehlaft sein.<sup>1</sup>)

In dieser Weise lässt sich also das Beden vom Zorne des Zeus in t-u, das unter anderen Nitzsch zur Aufstellung seiner geistreichen Hypothese bewogen hat, ganz ungezwungen erklären. Dennoch kann es sonderbar erscheinen, wenn Odysseus, der doch weiss, dass Athene ihn beschützt und Poseidon ihn verfolgt, niemals von diesen Göttern spricht, sondern nur von der ganz abstracten Gottheit. In den Reden tragen aber die Götter nur selten Namen. Die Homerischen Menschen wissen, dass Hephaistos die köstlichen Kunstwerke gebildet, dass Apollon oder Artemis den plötzlichen Tod schicken, dass Poseidon das Schiff scheitern lässt u. s. w., das gehört doch aber alles nicht hierher; ebenso wissen sie, ganz wie ihr Dichter, welche Götter in den Sagen der Vorzeit von Theben, vou Kalvdon u. s. w. die Wunder machten. Wenn man aber von solchen Stellen absieht, bleibt nur noch eine geringe Anzahl in der Ilias (1 439, K 278f., Y 94f. 192, X 299, W 405. 782 von Athene 1) und A 64, E 104f., A 363, II 845,

<sup>1)</sup> Auch mehrere Steilen der lijss finden erst so ihre richtige Erklärung. In T 270f, hat z. B. A. Gercke (N. J. 1901 S. 109) ,ein Rudiment einer älteren und roheren Sagengestaltung, die dem erhaltenen Anfange der Kyprien verwandt war', gesehen. Wenn aber Achilieus ruft: "Zens! Grosse Bethörungen verhängst dn über die Männer! Nie würden wir so gehandelt haben; Zeus aber wollte den Tod von vielen Achaern', dann denkt er nicht an den Gots, der ihm selbst den Tod von vielen Achaern - und zwar sehr unwillig versprochen hat, sondern an die ganz abstract anfgefasste Gottheit, die mit den Menschen spielt, wie das Meer mit den Steinen der Brandung: dieser Gott ist nicht der hitzige, aber herzensgnte Götterkönig, wie ihn die liias schildert, sondern der furchtbare Schicksalsvertheller, in dessen Hause die zwei midos stehen. Ganz ähnlich ist 1418f., wo Achilleus sagt: .ihr konnt ebenso gut nach Hsuse gehen; die Einnahme der Stadt ist jetzt unmöglich, weil Zeus seine Hand über sie hält'. Der Grund ist bekanntlich ein anderer, nämlich der Zorn des Achillens; für Homer ist aber das Unmögliche eben das, was Gott nicht will, und die Motivirung des Achillens ist deshalb ganz tadelloa; an die Versprechungen des Zena an Thetis denkt Achiilens in I so wenig wie ln T.

<sup>2)</sup> Zur Vergieichung sei angeführt, dass Athene in der Dichtererzählung

Y 450, X 302 von Apollon) und eine noch geringere in der Odyssee (e 423, 446, \$\( \) 326, \( \eta \) 271, \( \eta \) 536 von Poseidon) tibrig. Immerhin ist es merkwürdig, dass Odysseus und die anderen Personen der Odyssee mit dem Austreten Athenes vor Troja ganz vertrant sind (y 134, 145, 222, 379, & 289, 502, 9 493, \$\lambda\$ 547, v 314f. 388f.), während die Apologe, deren Handlung doch zeitlich pur wenig später fällt, die Göttin so gut wie gar nicht erwähnen. Scheinbar hehält also Kavser Recht, wenn er hehauptet. dass ı-u ein von der übrigen Odvssee ursprünglich unabhängiges Gedicht ist, welches Athene als die Helferin des Odysseus nicht kennt. Es gieht aher auch andere Stellen, die den Namen der Götter in einer ebenso auffälligen Weise verschweigen. Athene hilft persönlich dem Odysseus seine Schätze zu verbergen, er selher aber erzählt dem Telemachos, dass sie έν σπήεσσι θεών ζότητι κέονται (π 232). Athene erscheint in eigener Gestalt dem Telemachos (und er ist wach) und verspricht ihm, dass der Gott, der ihn stets behütet, ihm guten Fahrwind schicken wird (o 34f.); man sollte meinen, dies wäre durchsichtig genug, trotzdem aber spricht Telemachos ρ 148 von den Göttern. Wenn Odvsseus ω 373 meint. dass ein Gott den Laertes verifingt hat, konnte er sich doch sagen, dass es Athene war. Und ganz chenso ist es mit Poseidon: Odvsseus weiss, dass Poseidon ihn verfolgt (\$ 423, 446) und schreiht doch den Sturm dem Zeus zu (e 304). Teiresias sagt à 101 f. dem Odysseus, dass Poseidon seinen Nostos verspäten will. und Odysseus antwortet doch: τὰ μὲν ἄρ που ἐπέχλωσαν θεοί αύτοί. Wozu aber nach Wahrscheinlichkeitsgründen suchen, wenn wir den Beweis in den Händen haben? Es gieht ia eine Partie von den Irrfahrten des Odysseus, die uns sowohl als Dichtererzählung als auch als Selhsterzählung vorliegt, nämlich Odvsseus' Reise von Ogygia nach Scheria, und ganz richtig; in der Dichtererzählung finden wir Athene sehr wirksam, um Odysseus zu helfen (e 382 f. 427. 437. 491), in der Selbsterzählung aber hören wir von Athene kein Wort (n 261 f.).

Wenn also der Dichter der Apologe von Seós, datµwr, Seol oder Zeus spricht, muss der Leser aus seiner durch die friberen Partien des Gedichtes gewonnenen Kenntniss den Namen des individuellen Gottes ergänzen: wenn die Gottheit freundlich gesinat

an 95 Stellen in den Gedichten gennnnt wird, die Stellen, wo sie persönlich erscheint, nicht mitgezählt.

ist, heisst sie Athene, wenn feindlich, Poseidon.') Zum Ueberfluss erinnert der Dichter au ein paar Stellen den Leser an diese Götternamen. So hören wir ι 316 f.: έγω λιπόμην κακά βυσσοδομεύων, είπως τισαίμην, δοίη δέ μοι εύχος 'Αθήνη und auf einem Hauptpunkte der Handlung ι 536: ως έφατ' εὐχόμενος\* τοῦ ở ἔκλυε κυανοχαίτης (diese Formel kommt mehrmals in der Selbsterzählung vor: I 456 f., 571 f. und ganz ähnlich y 146). Das Austreten der Götter in den Apologen ist also von genau demselben Charakter wie in den anderen Partien der Gedichte, und ein Blick auf ein paar andere Apologe wird diese Aehnlichkeit noch anschaulicher machen. So findet man in der Erzählung Nestors (y 102f.): Zeus (119), ein Gott (131), Zeus (132), Athene (135), Zeua (152), ein Gott (158), Zeus (160), ein Daimon (166), ein Gott (173), ein Gott (183), und in der Erzählung des Odysseus auf Scheria (n 241 f.): die Götter (242), ein Daimon (248), Zeus (250), die Götter (254), Zeus (263), Kalypso (266), Poseidon (271), ein Gott (286), und endlich in der Erzählung des Odysseus bei Eumaios (£ 192 f.): die Götter (198), ein Gott (227), Zeus (235). ein Gott (242), Zeus (243, 268, 273, 300, 302, 305), ein Gott (309), Zeus (310), die Götter (348, 357).

Nun hat es einen Dichter gegeben, der die Stilisirung der Apologe für die erste Person nicht verstanden hat, und der sich darüber gewundert, dass Atliene in den Büchern  $\iota-\mu$ n nirgendwo erscheiat. Soliche Fehler zu bessern ist wie hekannt die unablasige Bemühung der Homerischen Dichter gewesen, und dieser hat die Episode ausgedacht, die wir  $\zeta$  323f. Iesen. Sehr glucklich ist er ehen nicht gewesen, denn wenn Odysseus zu Athene ruft:  $v\bar{v}v$   $\delta d$ ,  $\pi \ell e \mu v \bar{\nu} v$   $\delta d$ ,  $\pi \ell e \mu v \bar{\nu} v$   $\delta d$ ,  $\pi \ell e \mu v \bar{\nu} v$   $\delta d$ ,  $\pi \ell e \mu v$   $\delta v$   $\delta$ 

<sup>1)</sup> So haben die Scholien es ganz richtig gesehen. Zu μ 169 (κούμησο δεί κύματα δαίμων) leten wir κατ ' επιβουλήν Ποσειδά νος und noch deutlicher zu μ 313 (ούστον – άνεμον – Ζεύς) οίτος μέν κατά κοινήν έννοιαν τὸν Αία ' τους δεί μάλλον ὁ Ποσειδάν.

τοῦ δ' ἔχλυε Παλλὰς 'Αθήνη, αὐτῷ δ' οὖπω φαίνετ' ἐναντίη. αίδετο γαο δα πατροχασίννητον. δ δ' έπιζαφελώς μενέαινεν - - 'Odvore nagog fir yalar inéagat; denn hier denkt er zweiselsohne an die Scene in v. wo Athene sich dem Odysseus zeigt, d. h. also, nachdem der Zorn des Poseidon aufgehört hat. der Leser aber muss etwas stutzig werden, wenn er zwanzig Verse spater liest: Ev9a of arregolnoe Dea ylauxunic A9non!) Es ist wahrscheinlich derselhe Dichter, der noch einmal dieses Motiv einführt (v 314f.); auch hier wird die Gleichgültigkeit Athenes mit Scheu vor Poseidon entschuldigt, und zwar von Athene selbst (v 339 f.), und auch hier denkt der Dichter ausschliesslich an die Apologe, während er die Hülfe Athenes in e ganz vergessen hat. Die Stelle in v ist nicht weniger ungeschickt als die andere; Odysseus sagt: "In Troia warst du mir hold, seitdem wir aber die Stadt zerstort, Seog d' exédagger 'Azatoug, habe ich dich nicht gesehen, Tochter des Zeus! Dies wirkt unwillkürlich etwas possierlich, denn aus vielen Stellen der Odyssee weiss der Leser, dass die Gottheit, die bei der Abreise von Troia den Achäern feindlich war, ja eben dieselbe Tochter des Zeus war. Dann fährt er fort: .Ich irrte aber umber, his die Götter mich aus dem Unglück befreiten'; hier ist es wohl nicht unbillig zu fragen, welche Götter das gewesen, wenn es nicht Athene war (vgl. die Scholien: άθετούνται .. ότι Αθηνάς παρούσης θεοίς άνατίθησι την σωτηρίαν).

<sup>1)</sup> Die Atheneepisode in η läust sich nicht ohne weiteres ausscheideng denn hier hört Odysseus die Namen Aretes und Recenors, hier wird die Abstammung der Phäsken von Poseidon und ihre Verwandsschaft mit den Gauten erwähnt, das belest die Atheneepisode gebiebt die Voraussekungen für η 146, 206, r 130. Dagegen stehen 2 323f. nicht nur mit η, sondern auch mit si in unblässene Widersporten.

ist zwar in der Selhsterzählung viel seltener als in der Dichtererzählung, aber er kommt doch vor, wo die Personen die heschützeude oder verfolgende Gottheit sehr gut kennen (wie eben Odysseus Athene und Poseidon), und die Namen würden in dieser Selbsterzählung durchaus nicht anstössig sein. Will aber jemand darin die Erklärung suchen, dass t-µ als Dichtererzählung eine andere Gottheit als Athene an den hetreffenden Stellen genannt hätten (denn Poseidon wird man schwerlich aus den Apologen entfernen können), und dass der Redactor den Namen entfernt habe, um mit anderen Partien des Gedichtes nicht in Widerspruch zu kommen, so wird man sich leicht davon überzeugen, dass von solchen Göttern überhaupt nur drei in Betracht kommen können, nämlich Apollon, der Schutzgott der Arkeisiaden, Hermes, der Schutzgott der Autolykiden, und endlich Zeus. Die letztgenannte Möglichkeit wird nun sofort hinfällig, wenn man sich überlegt, dass der Redactor Zeus an vielen Stellen als den Odysseus beschützend heibehalten und ihn sogar mehrmals als Substitut für den verfolgenden Poseidon verwendet hahen müsste. Was ferner Hermes belangt, lässt es sich kaum hegreifen, weshalh der Redactor, der an so vielen Stellen den Namen des Gottes als gegen das ührige Gedicht streitend sorgfältig entfernte, an einer capitalen Stelle den Gott als persönlich dem Odysseus helfend heibehalten haben sollte. Apollon endlich ist in den letzten Theilen des Gedichtes so unzweideutig der Beschützer des Odysseus, dass es kaum als eine Abweichung erscheinen könnte, wenn er auch während der Irrfahrten dem Helden seine Hülfe leistete. Ich halte es also für evident, dass die Apologe, ohne eine in der dritten Person gedichtete Vorlage, direct als Selbsterzählung gedichtet sind.

Die Hypothese von einer Umdichtung aus der dritten Person in bekanntlich von Kirchhoff 1559 (Die Homerische Odyssee und ihre Entstehung S. X) aufgestellt und 1861 (Rhein. Mus. XV S. 621.) begründet worden; sie wurde schon in demselben Jahre von Nitzenwiderlegt in einer vorrüglichen kleinen Ahhandlung, Der Apolog des Alkinoos in Odyssee — a als Selhsterzählung; (N. J. VI S. 8651.) und mit wesentlich derselben Argumentation, aber unabhängig und in breiterer Ausführung von W. Hartel (Untersuchungen üher die Entstehung der Odyssee, Zeitschr. L. d. Oest. Gyms. XVI S. 317. Vertheidigt wurde die Kirchhoffsche Hypothese von U. v. Wilsmo-

witz-Moellendorff (Homerische Untersuchungen 1884 S. 123f.). Von der umfangreichen Litteratur hebe ich nur das wichtigste hervor. Kirchhoff sucht bekanntlich zwischen e einerseits und z, u andererseits einen Unterschied zu constatiren und nennt als Muster der Selbsterzählung die Lotophagengeschichte, als Probe der mechanisch aus der dritten Person umredigirten Erzählung die Laistrygonengeschichte mit ihrem reichen geographischen Detail, das dem Odvsseus nothwendig verborgen bleiben musste; die Argumentation wird selbst von Wilamowitz verworfen, und Nitzsch (a. a. O. S. 867) vergleicht mit Recht die wundervolle Schilderung des Kyklopenstaates ( 106 f. als schlagende Parallele; mit gleichem Recht betont Nitzsch, dass zwei von den an die Laistrygonen abgesandten Kundschaftern x 117 flüchtig zurückkommen und "also das Geschehene erzählt haben' (das letztere gegen Kirchhoffs subtile Einwände; vgl. v. Wilamowitz a. a. O. S. 125). Ferner hat Kirchhoff eine Reihe von Stellen angeführt, wo Odysseus Dinge, die sich während seines Schlafes zugetragen, zum Theil mit den directen Reden der Gefährten, herichtet, und meint, dass dies den Stil der Selbsterzählung zerstöre. Dagegen bemerkt Hartel (a. a. O. S. 326): "Was die Reden betrifft, in welcher Form sollten diese aufgenommen sein, um für summarisch zu gelten? Etwa in indirecter Rede? Zu diesem Grade der Abstraction war aber die auf Anschaulichkeit und lebendige Vergegenwärtigung abzielende homerische Darstellung noch nicht gelangt'. (Ganz ähnlich v. Wilamowitz a. a. O. S. 123f.), Eine weitere Stütze für seine Annahme findet Kirchhoff in dem Auftreten des Hermes in x, wo Odysseus sofort den Gott erkennt, obgleich er nicht als Gott, sondern in menschlicher Gestalt erschienen, vs. 278f.: νεηνίη ανδοί ξοιχώς, πρώτον ύπηνήτη τοῦ περ γαριεστάτη ήβηι (Die Hom. Odyssee S. 305), und Hartel (a. a. O. S. 319 f.) fügt hinzu, dass Hermes nach der Unterhaltung ἀπέβη προς μακρον Όλυμπον also nicht in einer Weise, wie sonst Götter zu thun pflegen, wenn sie sich doch zuletzt dem blinden Auge der Sterblichen verrathen wollen (a 320, y 372). Nun lässt es sich freilich nicht leugnen, dass, wo Hermes  $\Omega$  347 mit demselben Verse geschildert wird, derselbe von Priamos nicht erkannt wird. In diesen Dingen giebt es indessen bei Homer keine feste Regel: bald kennen die Sterblichen ohne weiteres die ihnen erscheinenden Götter (z. B.: O 236f., II 700f., P 322f., o 9f., π 155f., o 360f., r 33f., v 30f.), bald nicht. Im ersteren Falle mussen wir uns also die Gottheit als in irgend einer Weise ohne Maske auftretend denken, und dass das Wort Łorzwic nicht zur Annahme einer solchen zwingt, zeigt > 288 f., wo Athene gerade die Maske wirst: δέμας δ' ήικτο γυναικί καλή τε μεγάλη τε und π 155: δέμας δ' ήκατο γυνακεί, wo Odysseus sie ganz richtig sofort erkennt, und ganz ähnlich v 30 f. Wenn also Athene ohne Maske austritt, ist sie einem schönen, hohen Weibe ähnlich, und dass die Homerischen Dichter auch von anderen Gottheiten schou ganz feste, typische Vorstellungen haben, sehen wir z. B. aus ζ 150 f., wo Odvsseus Nausikaa begrüsst: εἶ μέν τις θεός έσσι, τοὶ οὐρανὸν εὐρὺν ἔχουσι, Αρτέμιδί σε έγωγε . . . . είδός τε μέγεθός τε φυήν τ' άγχιστα έΐσκω. Gauz in derselben Weise lernen wir jetzt aus z. dass der Dichter sich den Hermes als einen unbärtigen Jüngling gedacht hat (dies ist allerdings sehr merkwürdig, weil die ältesten bildlichen Darstellungen des Gottes einen anderen Typus zeigen, aber die Stellen in z und Ω lassen, wie mir scheint, keine andere Möglichkeit zu, und man wird zugeben, dass eine solche Gestalt durchaus am besten passt für einen Gott, der in dem lebendigen Glauben der Odysseedichter nichts anderes als der Götterbote war).1) Hermes trägt also in x keine Maske und wird deshalb sofort von Odysseus erkannt. Daher ist es auch ganz natürlich, wenn dieser ohne weiteres voraussetzt, dass der Gott wieder zum Olynip gegangen ist, denn a 320 und y 372 ist Athene in Männergestalt aufgetreten und muss sich deshalb bei ihrer Entfernung in einer besonderen Weise als Gottheit kennzeichnen. Soweit ist alles in Ordnung, und dass der Dichter Odysseus den Gott sofort erkennen lässt, kann ich mit den Worten von Wilamowitz begründen (a. a. O. S. 125 f.): ,Soll uun der Dichter erst von einem unbestimmten Gotte erzählen und später durch Kirke dem Odysseus die Aufklärung geben lassen, oder soll er einslechten: ein unbekannter Gott, Hermes, wie ich nachher erfahren habe? 2)

<sup>1)</sup> Von archiologischer Seite werde ich daruf aufmerksam gemucht, dass der in Chalkia geschaffene Typus des Hermes Kriophoros den Gott als Jüngling distsellit; ebenao die louische Vase bei Gerhard Auserlesene Vssenbilder Taf. CLXX. Also haben die louler schon früh den jugendlichen Hermestypus gekann!

<sup>2)</sup> Damit aind nun freilich nicht alle Möglichkeiten erschöpft, und man wird immer dem Sänger der Ilias den Preis zuerkennen, der aus dem Umstande, dass Priamos den Goll nicht erkannt, neue und grosse dichterische Schönheiten gewonnen hat.

Dass der Dichter ehen hier den henannten Gott einführt, während er sonst üherall nur die unbestimmte Gottheit erwähnt, erklärt sich ganz einfach aus der Thatsache, dass nur hier das persönliche Auftreten eines Gottes, nur hier die Rede eines Gottes von der Handlung gefordert wird. Dass gerade Hermes dazu ausersehen wird und nicht etwa Athene, hat darin seinen Grund, dass er wegen der Kalypsodichtung einmal der gegehene Vermittler zwischen den Olympischen Göttern und den Nymphen der Meeresinseln war; wenn der Gott aher so genz ohne jede Vorhereitung in der Erzählung auftaucht, so sehe ich darin wieder eine schlagende Bestätigung der durchgeführten Stilisirung für die erste Person: Odysseus weiss von den Olympischen Unterhandlungen nichts, sonst würden wir in x eine Götterversammlung finden ganz wie in e, wo derselbe Gott demselhen Manne zu Hülfe geschickt wird, und wir finden so zum zweiten Male in e die typische Dichtererzählung, in den Apologen die typische Selbsterzählung. Damit sind wir hei dem Hauptargumente Kirchhoffs angelangt und zwar dem einzigen, das ihm v. Wilamowitz lässt. Die Scene zwischen Helios und Zeus in µ bietet für Kirchhoff derartige Schwierigkeiten, dass er sie nur durch Annahme einer Umdichtung aus der dritten Person zu lösen vermag. Dass Odysseus diese Scene kennt, erklärt der Dichter wie hekannt daraus, dass Kalypso ihm davon erzählt hat, während diese wieder die Geschichte von Hermes gehört. Schon Aristarch hat gesehen, dass dies mit dem Verkehre zwischen Hermes und Kalypso, wie wir ihn aus ε kennen, durchaus nicht stimmt (vielmehr erzählt Kalypso dem Hermes, wie Zeus das Schiff und die Gefährten des Odysseus zu Grunde gerichtet hat); dieser Umstand hedeutet aber für Kirchhoff weniger als ,die ganze Art und Weise, den Erzähler gleichsam zu legitimiren, indem man ihn seine Quelle citiren lässt', eine Weise, die er - und wohl alle - als "so unpoetisch wie möglich" hezeichnet (die Hom, Od. S. 294). Ferner macht er darauf aufmerksam, dass die Scene die natürliche Entwickelung der Handlung in einer sehr anstössigen Weise unterhricht, während es andererseits unmöglich ist, die ganze Scene mit Aristarch zu athetiren, weil so ein Element entfernt wird, welches in dem Zusammenhange der poetischen Darstellung schlechterdings nicht entbehrt werden kannt (a. a. O. S. 297). Wenn nun die Anordnung dieser Handlung als correcte Selbsterzählung hervortreten sollte, müsste sie eine ,chronologische Notiz enthaltent, die uns darüber anfklärte, woher Odyssens weiss

dass Lampetie gerade in dem Augenblick zu ihrem Vater geeilt, der zwischen dem Erwachen des Odysseus und seiner Ankunft unter die Gefährten vergeht; da eine solche fehlt, ist die ganze Scene als ursprüngliche Selbsterzählung unverständlich. Denken wir uns aber die Stelle in die dritte Person umgesetzt (den Versuch hat Kirchhoff a. s. O. S. 299 f. gemacht), so verwandeln sich die hervorgehobenen Schwierigkeiten in ebenso viele Angemessenheiten', denn der Dichter . . . . , den die Muse gelehrt bat . . . , hat nicht nothig von den Ouellen seiner Kenntniss angstlich Rechenschaft abzulegen. selbst wenn sie sich auf so kleine Details, wie das zeitliche Verbältniss der einzelnen Vorgänge zu einander u. s. w. zu erstrecken scheint' (a. a. O. S. 299). Diese Charakteristik der Dichtererzählung bildet in der Wirklichkeit die Hauptstütze für die Beweisführung Kirchhoffs, sher er will doch nicht damit gesagt haben, dass das Erwachen des Odysseus, der Gang der Lampetie und das Rinderopfer für den Dichter feststehende, fast geschichtliche Vorgange gewesen waren, deren Reibenfolge der gewissenbafte Berichterstatter um keinen Preis verändern dürfte. Dass der Dichter das zeitliche Verhältniss der Vorgänge kennt, ist selbstverständlich; das bedeutet doch aber nur, dass er die einzelnen Vorgänge chronologisch so ordnen kann, dass seine Handlung eine wohlgeordnete und ununterbrochene wird. Für die Selbsterzählung verlangt Kirchhoff (a. a. O. S. 296), dass die ganze Erzählung von dem Erwachen des Odysseus bis zu dem bösen Zeichen zuerst durchgeführt, und erst dann an dem natürlichen Rubepunkte' das, was sich auf dem Olymp zugetragen, berichtet werde; diese Anordnung ist aber auch für die Dichtererzählung die einzig natürliche, und da weder Kirchhoff noch v. Wilamowitz einen Grund dafür angeben können, dass die von ihnen angenommene Vorlage eine ganz unnatürliche Anordnung der Vorgänge gewählt bat, muss ich gestehen, dass die jetzige Selbsterzählung, was die chronologische Anordnung belangt, mir nicht um ein Härchen anstössiger vorkommt als die von Kirchhoff reconstruirte Dichtererzählung. Dies hat Hartel (a. a. O. S. 322) alles in breiterer Ausführung auseinandergesetzt. Eine ganz ähnliche Unterbrechung einer zusammenhängenden Handlung durch eine Olympische Scene findet sich (wie Nitzsch bemerkt a, a. O. S. 866) E 353 f. und zwar in der Dichtererzählung; diese Scene hat aber, gerade weil sie die Handlung zerreisst, viele Angreifer gefunden und lässt sich wenigstens ebenso wenig wie die Scene in u allein dadurch er-

klären, dass der Dichter die Reihenfolge der Vorgänge kennt, Nun leugnen selbst Kirchhoff und v. Wilamowitz nicht, dass das Fortschreiten der Handlung in keiner Weise unterbrochen wird, wenn man die ganze Scene als einen späteren Einschuh hetrachtet, wie es z, B, Nitzsch und Hartel thun; sie hehaupten aber, dass die Scene unentbehrlich ist, denn nur durch sie erhält Odysseus darüber Aufklärung, dass der Blitz, der sein Schiff zerschmettert, von Helios. wenn nicht geschleudert, so doch hervorgerufen ist. Wenn man sich aber vorläufig die Olympische Scene fortdenkt, dann hat Odysseus von Helios folgende Kunde: Zuerst verkündet ihm Teiresias 2 105 f., dass er nach Thrinakia kommen soll, wo die Rinder und Schafe des Helios weiden; wenn er sich an diesen vergreift, wird er selbst, wenn überhaupt, dann spät und auf einem fremden Schiffe nach Hause kommen, während sein Schiff und seine Gefährten zu Grunde gehen werden; dasselhe mit etwas Detail von den Sonnentöchtern erzählt ihm Kirke u 127f.; als das Schiff sich der lusel nähert, empfiehlt Odvsseus die Insel des Helios zu meiden u 266f., wird aher von den Gefährten überstimmt und hegnügt sich ihnen einen Eid abzufordern, dass sie kein Rind und kein Schaf schlachten werden; nachdem sie einen Monat wegen der Gegenwinde auf Thripakia verweilt, schlägt Eurylochos in der Abwesenheit Odysseus' vor, einige von den Rindern zu schlachten und später auf Ithaka dem Helios einen Tempel zu hauen (u 339f.); sie schlachten die Rinder, Odysseus kehrt zurück und siehe; die Häute kriechen, das Fleisch brüllt an den Spiessen; nach sechs Tagen verlassen sie die Insel, sobald sie aber auf hoher See sind, stellt Kronion, der Wettergott, eine Wolke über das Schiff; der Westwind zerbricht den Mast und Zeus, der Herr des Blitzes, donnert und schleudert seinen Blitz in das Schiff: dieses wird zerschmettert und alle Gefährten kommen um: ein Gott raubte ihnen den Nostos! Brauchte Odvsseus und braucht der Leser die Olympische Scene zu kennen, um in diesem Gotte den Helios zu erkennen, und enthält diese Erzählung nicht so vieles über Helios, dass es ganz natürlich erscheint, wenn Odysseus seiner Gattin erzählt: οδύσαντο γαρ αὐτῷ Ζεύς τε καὶ Hillioc (z 276)? Wie entbehrlich die Scene ist, können wir an einer anderen Stelle noch erkennen. Nachdem Odysseus den Kyklopen geblendet hat und Poseidon den Fluch erhört, gelangt Odysseus zur Insel des Aiolos, von welchem er freundlich fortgeschickt wird; als die Thorheit der Gefährten ihn wieder zu Aiolos

gebracht, schilt dieser ihn mit harten Worten: Verlass schnell die Insel, elendester der Sterblichen; denn nicht habe ich das Recht einem Manne zu helfen, der den Göttern verhasst ist (x 72f.). Diese Worte haben vielleicht einmal in einem Zusammenhange gestanden, der vom Zorne des Poseidon nichts wusste, jetzt aber, wo das Procemium in einer so feierlichen Weise den furchtbaren Zorn des Gottes eingeführt hat, wo Odysseus wenige Verse vorher die Veranlassung dieses Zornes erzählt und bereits anlässlich des Zeusopfers seine unglücklichen Folgen angedeutet hat, muss nothwendig jeder Leser denken und verstehen, dass dieser Gotterhass eine Wirkung ist von diesem Zorne, und niemand wird hier etwa eine Olympische Scene vermissen, wo Poseidon über die Blendung des Sohnes bei Zeus klagt und die > 125f. erwähnten Drohungen gegen Odysseus ausstösst. Auch hier ist also die Stilisirung für die erste Person tadellos durchgeführt. Die Olympische Scene in µ wird demnach keine Lücke in dem Gedichte hinterlassen, und es lassen sich zwei Einwände gegen ihre Ursprünglichkeit machen: erstens dass die Motivirung der übernatürlichen Kenntniss des Odysseus sehr ungeschickt ist, und zweitens, dass sie die klare Reihenfolge der Vorgange in einer sehr störenden Weise unterbricht. Dazu kommt aber noch ein drittes. Kann man sich denken, dass ein Dichter, der in der ganzen Partie t-u aufs Sorgfältigste gemieden hätte die Götternamen zu nennen, weil nun einmal die unbestimmte Gottheit für die directe Rede das correctere war, dann auf einmal, ohne jede zwingende Noth, einen so ganz widersprechenden Zug einführen sollte? Oder meinetwegen, dass ein Dichter alle die Götternamen, die er in seiner als Dichtererzählung geschriehenen Vorlage vorgefunden hätte, mit fast unbegreiflicher Sorgfalt entfernt und dann diese Scene behalten hatte? Keine von diesen Annahmen scheint mir möglich, und ich meine deshalb, dass ein späterer Dichter die niedliche Scene verfasst und sie aufs Geradewohl in den Zusammenhang geschoben hat, wobei sie an eine sehr unglückliche Stelle geraten ist. Und warum hat er es gethau? Ganz wie der Verfasser der schon erwähnten Zudichtungen in Z und v, hat er einen Fehler in den Apologen zu finden geglaubt; er hat den eigenthümlichen Stil der Selbsterzählung verkannt und nicht begriffen, weshalb Zeus und nicht Helios die Rache ausüht, und gedacht, wenn Helios nur vorher dem Zeus seine Noth klagte, ware alles in Ordnung: die Zudichtung sündigt gegen die Gesetze der Selbsterzählung, weil ihr Dichter sie nicht kennt (ganz wie wir es ohen bei der Zudichtung in v sahen). Erkennt man nun - und ich sebe keinen anderen Ausweg - in der Scene zwischen Zeus und Helios eine spätere Zudichtung, so schwindet zugleich die letzte Stütze für die Hypothese Kirchhoffs. Damit soll die Möglichkeit nicht bestritten werden, dass der Dichter der Apologe schon ältere, in der dritten Person abgefasste, Darstellungen der Irrfahrten vorgefunden haben kann. Eine solche nimmt selbst Nitzsch (a. a. O.) als das ursprüngliche an. Wenn die Apologe aber eine Umarheitung einer Dichtererzählung sein sollten, sind sie iedenfalls für die Selbsterzählung so vorzüglich umredigirt, dass die Vorlage, wenigstens his neue Spuren von ihr nachgewiesen werden, für uns keine Bedeutung hat. Eine solche Vorlage müsste nämlich eine ganze Reihe von benannten Göttererscheinungen enthalten, ja wahrscheinlich auch Olympische Scenen. Damit ist aber ein so durchgreifender Unterschied zwischen dem verlorenen und dem erhaltenen Gedichte constatirt, dass eine Abhängigkeit des letzteren von dem ersten nur in den allgemeinsten Zügen angenommen werden darf.

Es ist also nur die natürliche Folge von der Stilisirung für die erste Person, wenn Odysseus in den Apologen alles, was ihm begegnet, der unhestimmten Gottheit zuschreiht. Wenn er nun aber weiss, dass Athene von allen Göttern ihn am meisten liebt und ihn immer beschützt hat, kann es sonderhar erscheinen, dass er in den Apologen nur einmal (4 317) sagt, dass er seine Hoffnung auf Athene setzt, und dass er nie zu Athene betet oder opfert, sondern, auch wenn er von der Zukunst spricht, nur die unbestimmte Gottheit nennt (a 551 f., & 332, a 215, 333). Derartige Erwähnungen von Athene wurden zwar die Stilisirung für die erste Person nicht wesentlich heeinträchtigen, denn sie finden sich ah und zu in den Gedichten (E 115. 260, Z 305f., @ 287, I 254, K 277f. 284f. 460 f. 578 f., P 561 f., X 270, W 768, \$ 433, \$ 144 f. 218. 380 f. 445 f., δ 752 f., ζ 323 f., ι 317, ο 222, π 260. 282. 298); auch in solchen Fällen lässt aber der Dichter weitaus am häufigsten seine Personen von der unbestimmten Gottheit reden (3x6c: Z 228. I 445. 703, A 366, N 55. 743, E 142, II 93, T 159, Y 100. 453, Φ 103, X 285, ε 221, μ 38, ξ 444, ρ 399, σ 265, τ 488. 496, v 344, q 213. 280. - daluwr: H 291 = 377 = 396,  $I 600, A 792 = 0 403, P 98. 104, \beta 134, \gamma 27, \epsilon 421, \rho 243,$ σ 146, φ 201. - 9εοί: A 18, Γ 440, A 363, Z 368, H 102,

 $I 136 = 278. 245. 393, P 514, \Sigma 8. 116, T 264, Y 435, X 41.$ 358. 366, \$\Pi\$ 650, \$\Omega\$ 430. 503, \$\alpha\$ 267, 378. 400, \$\beta\$ 66. 432, \$\gamma\$ 205, ζ 174. 180, η 148, θ 410. 413, λ 73. 332, μ 333. 344, ν 41. 45, ξ 53. 423, π 129. 405, ρ 59. 475. 601, σ 19. 112. 425, τ 502, v 79. 169. 215, φ 28. 279. 365, χ 39, ψ 286, ω 198. 402. -Zeus in der Odyssee: a 283, 379, 386, 390, \$34, 144, 217, \$34. 173, 668, 699, n 316, 9 465, t 277, 551 f., u 215, v 213, £ 53, 184. 440, o 112. 180. 523, x 260. 298. 403, p 51. 60. 354. 597, σ 112, v 42. 98 f. 115. 236, φ 200, ψ 140). Auch hier zeigt es sich also, dass die Apologe für die erste Person ganz correct stilisirt sind, und dies erhält wieder durch den Vergleich mit den in der dritten Person gehaltenen Partien des Gedichtes eine glänzende Bestätigung. Sowohl in der Kalypsodichtung als auch in der Phäakis wird nämlich Odvsseus sehr reichlich von Athene unterstützt und findet trotzeem keine Gelegenheit, die Göttin auch nur mit einem Worte zu erwähnen (denn das Gebet 5 323 f. kann kaum in Betracht kommen, weil es unzweifelhaft nach den Apologen gedichtet ist), während der Held in den Apologen doch wenigstens an einer Stelle seiner Schutzgöttin gedenkt.

Etwas anders sieht es mit Poseidon, den Odysseus & 423. 446, η 271 (ausser ζ 326) nennt; hier lässt es sich nicht leugnen, dass die Apologe mit der einzigen Stelle & 536 etwas schweigsam sind, und dazu kommen noch die merkwürdigen Verse u 106 f., wo Kirke von Charybdis sagt: μή σύγε κείθι τύχοις, ότε δοιβδήσειεν οὐ γάρ κεν δύσαιτό σ' ὑπέκ κακοῦ οὐδ' ἐνοσίχθων. Diese Stelle köunte man nun wohl als eine augenblickliche Gedankenlosigkeit des Dichters auffassen, der sich den Gott ganz im allgemeinen als Herrn des Meeres denkt. Ferner könnte man sagen, dass Odysseus erst von Leukothea von dem Zorne Poseidons gehört hat, und für diese Auffassung darin eine Stütze suchen,3) dass Odysseus, bevor ihn Leukothea eines besseren belehrt hat (6 339 f.), Zeus als den Urheber des Sturmes betrachtet (e 304). Unter allen Umständen ist die Art der Erzählung in & einerseits und in x, µ andererseits so ähnlich, dass man sich nur durch die zwingendsten Gründe zu einer Scheidung bewegen lassen darf.

Schliesslich will ich nur eine Stelle aus Useners "Götternamen" (S. 291 f.) anführen, die über die unbestimmte Gottheit bei Homer

Denn die Prophezeiungen des Teiresias, die freilich μ 267 vorausgesetzt werden, sind kaum ursprünglich.

handelt. Er sagt nämlich: "Was plötzlich wie eine schickung von oben an uns herantrittt, was uns beglückt, was uns betrübt und beugt, erscheint der gesteigerten empfindung als ein göttliches wesen. So lange wir die Griechen kennen, besitzen sie dafür den gattungsbegriff daluwy. Danach versucht er diesen Begriff bei Homer aufzuweisen. Hier wird es aber klar, dass er die oben behandelte Eigenthumlichkeit des Homerischen Stiles verkannt hat, und keines von seinen Beispielen (E 438, O 418, Ø 93) ist daher geeignet, die Ausdrucksweise der Griechen zu illustriren. Für Usener ist es .unwesentlich, ob hinter dem daimon ein nennbarer persönlicher gott steht, wie I 420 nore de daluwy nämlich Aphrodite'; aber derartige Stellen haben doch nichts mit der von Usener hervorgehobenen Eigenthümlichkeit zu schaffen. Dies ist um so merkwürdiger, weil Usener selbst eine Stelle angeführt und gewürdigt hat, die schlagend die Art und Weise Homers zeigt: "Wie dergleichen gemeint ist, kann man aus O 461 f, entnehmen: Zeus bewirkt, dass dem Teukros die bogensehne reisst, und dieser als der schuss fehlgeht . . . . rust aus: ή δη πάγγυ μάγης ἐπὶ μήδεα κείρει δαίμων ημετέρης; für ihn, der nicht wissen konnte, was auf dem Ida vorgegangen ist, war es ein daimon, der das gethan. Wenn er endlich sagt, dass in der Odyssee der gebrauch weit häufiger ist (nämlich als in der Ilias)', muss man nach dem oben Ausgeführten dagegen bemerken, erstens dass Usener von vier gleichwerthigen Ausdrücken nur den einen behandelt, und zweitens, dass die directe Rede in der Odyssee einen weit grösseren Platz einnimmt als in der Ilias.

Das Gesetz, das ich bier auchgewiesen habe, sieht so selbsterständlich aus, dass es auch mir fast wie eine Unmöglichkeit erscheint, dass es so lange Zeit verborgen geblieben oder wenigstens garnicht ausgenützt worden ist. Ich habe sehon oben, besonders in der Einleitung, zahlreiche Belege für diesen sonderbaren Umstand beigebracht. Der beste Beweis ist aber, dass man jetzt beinabe ein halbes Jahrhundert über Kirchhoffs Hypothese gestritten hat, ohne diese scheinbar so selbstverständliche Beobachtung zu machen. Für die Angreifer der Hypothese müsste doch dies Gesetz ein seln wilklommenes Argument sein, und die Vertheidiger, die sich wesentlich eben auf die göttlichen Erscheinungen in den Apologen stützten, hätten wenigstens die Pflicht, das Gesetz zu berücksichtigen. In wie hohem Grade es serkandt worden ist, zeigt die Weise, in welcher

#### 382 JÖRGENSEN, DIE GOETTER IN t-4 DER ODYSSEE

die Philologen v 190f. behandelt haben. Der Dichter erzählt, wie Odysseus sein Land nicht kennen kann

ν 189 ήδη δην άπεων. περί γὰρ θεὸς ήξρα χεῦε Παλλὰς Άθηναίη, χούρη Διός, όφρα μιν αὐτὸν ἄγγωστον τεύξειε χτλ.

Hier hat zuerst Bergk und nach ihm Ribbeck, Kirchhoff, Czyczkiewicz, Fick, Hinrichs, Kammer, van Leuwen und Mendes da Costa (vgl. Hentze: Anhang zu V S. 16) v. 190—193 verworfen, und zwar mit der Motivirung, dass ein Interpolator mit dem einfachen 3ezg nicht zufrieden gewesen ist und es dann weiter ausgeführt hat. Keiner von diesen hat also gesehen, dass v 159 ganz unhomerisch ist, wenn nicht folgt IIaλλäg Aŋypain. (Dass ein Gott erst durch 3ezg eingeführt wird und der Name erst den nächsten Vers einleitet, findet sich auch sonst hei Homer: r 396 f., I 456 f.) Wie es kommt, dass man diese Eigenthmülchkeit der Homerischen Dichter so vollständig verkannt hat, ist schwer zu sagen. Meine Untersuchungen sind durch die Lectüre der Abhandlung von Nitzsch über den Zora Poseidons angeregt worden, und mit seinem Namen möchte ich gern schliessen; das durfte ein gutes Omen sein, wenn man über Homer spricht.

<sup>1)</sup> So noch P. D. Ch. Hennings Homers Odyssee. 1903 S. 398 ff.

Kopenhagen. OVE JÖRGENSEN.

### UNTERSUCHUNGEN

# ZU DEN BRIEFEN CICEROS AD QUINTUM FRATREM 11 1-6

Q. Cicero, der Bruder des Redners, war Mitte 58 aus Asien, das er drei Jahre lang als Proprätor verwaltet hatte, nach Rom zurückgekehrt. Er vereinigte hier seine Bemühungen mit denen

der Freunde und Gönner seines verbannten Bruders, um dessen Wiederherstellung zu bewirken. Aber erst am 4. Sextil 57 ging die lex Cornelia Caecilia, welche den Verbaunten zurückrief, durch. Ouintus schickte die erlösende Nachricht dem Bruder entgegen, der sie am S. Sextil in Brundisium empfing (ad Att. IV 1, 4). Am 4. September erfolgte seine Rückkehr nach Rom (ad Att. IV 1, 5), wo die Brüder sich nun nach langer Trennung wiedersahen. Der Wiederhergestellte fand sofort Gelegenheit, sich dem ersten

seiner Gönner, Pompeius, dankbar zu beweisen. Auf seinen Antrag hin entwarfen die Consuln ein Gesetz, durch welches jenem die cura annonae übertragen werden sollte (ad Att. IV 1, 6, 7), Noch im Laufe des September, so scheint es, wurde dies Gesetz angenommen. Pompeius erhielt dadurch die potestas rei frumentariae mit proconsularischem imperium infinitum auf fünf Jahre, Unter den 15 Legaten, die er gefordert hatte, befand sich auch M. Cicero, den er schon bei den Vorverhandlungen in erster Lipie genannt hatte. Dieser hatte indessen die legatio nur unter der Bedingung angenommen, dass sie ihm in keiner Weise hinderlich sei; er wollte vorläufig Rom nicht wieder verlassen (ad Att. IV 2. 6). Während aber so Marcus Cicero nur zum Schein und gleichsam honoris causa Legat war, übernahm Quintus eine wirkliche Legatenstelle: er wurde von Pompeius mit bestimmten Aufträgen nach Sardinien geschickt (vgl. p. Scauro 17, 39: praesertim cum frater meus nuper ab his [sc. Sardis] decesserit, cum rei frumentariae Cn. Pompei missu praefuisset). Nach Drumann liess der ältere Bruder den jungeren in seine Stelle eintreten, um Pompeius nicht

unzufrieden zu machen: "Indes durfte er Pompeius nicht beleidigen; sein Bruder ersetzte ihn, wie er ihn später in den gefährlichen Krieg nach Gallien schickte, weil ihn auch nach Casars Schutz verlangte: er liebte die Seinigen, mehr aber sich selbst' (Drum. VI 731 a. E.; II 310, 36; IV 511; V 660). Diese Behauptung lässt sich durch nichts beweisen und wird auch von Drumann nicht bewiesen. Von einem wirklichen Einrücken in die Stelle des Marcus kann nicht wohl die Rede sein, da dieser ja selbst die Legation angenommen hatte. Und selbst in dem Sinne ist Drumanns Annahme schwerlich richtig, dass die Weigerung Ciceros, Rom zu verlassen, die Erwählung seines Bruders zum Legaten nach sich zog. Wenn Quintus um des Bruders willen nach Sardinien gegangen ware, so würde sich in den überaus herzlichen Briefen an ihn irgend eine Stelle finden, die dies andeutete; Anlass zu einer derartigen Bemerkung ist mehrfach vorhanden, ihr Fehlen beweist also das Gegentheil. Und dann war doch auch der kurze Aufenthalt in Sardinien keine so grosse Sache. Sardinien galt ja freilich für ungesund, aber im Winter war es nicht so schlimm, wie aus der Warnung ad Q. fr. II 3 a. E. hervorgeht. Man darf unhedenklich annehmen, dass Pompeius den Quintus zum Legaten ernannte, weil er ihn schätzte und brauchen konnte, und ohne Zweifel empfand Quintus seine Erwählung, von den Emolumenten der Stelle ganz ahgesehen, als eine Ehrung.

Der Abgang des Legaten in seine Provinz rief eine kurze Correspondenz zwischen ihm und seinem Bruder hervor: nach der jetzt üblichen Zahlung sind 6 Briefe ad Quintum fratrem vorhanden (II 1—6), von denen der erste kurz vor der Üeberfahrt des Legaten nach Sardninen geschrieben, der letzte dem Heimkehrenden entgegengeschickt wurde. Mit diesen Briefen, die Mommeen als junger Gelehrter vor nunmehr fast 60 Jahren geordnet und abgegrenzt hat (in seiner herühnten Abhandlung, Üeber eine Blätterverstetung im zweiten Buch der Briefe Ciceros ad Quintum fratrem', Zeitschr. f. d. Alterthumsw. 1844 S. 593 fl.), sollen sich die folgenden Untersuchungen beschäftigen.

# Brief 1.

Der Brief ist geschrieben am Ahend nach einer Senatssitzung, die zwischen dem 10. und 17. December 57 abgehalten worden ist; sie war nämlich anberaumt von den neuen Tribunen, die he-

kanntlich am 10. December ibr Amt anzutreten pflegten, speciell von P. Rutilius Lupus, und sie fand statt mense Decembri sub dies festos, also vor den Saturnalien (17 .-- 21, December). Mitgenommen oder docb jedenfalls besorgt hat ihn ein gewisser Licinius. Am Morgen dieses Tages batte Cicero schon einen anderen (nicht erhaltenen) Brief an seinen Bruder abgehen lassen. Alles dies ergiebt sich aus § 1. Man siebt, dass unser Brief die Correspondenz nicht eröffnet, sondern fortsetzt; doch bleibt es unklar, seit wann sie im Gange ist. Vermuthlich war Quintus nach der Ankunft des Bruders im September und October in Rom geblieben; man darf es schliessen aus ad Att. IV 1, 8 (Q. fratrem . . . sic amo ut debeo) und IV 2, 7 (amamur a fratre et a filia). Ob er auch am 3. November noch da war, als Clodius sein Haus iu Brand steckte, gebt aus ad Att. IV 3, 2 (Q. fratris domus primo fracta ... deinde inflammata; vgl. p. Mil. 32, 87) nicht deutlich bervor, ja es ist bei dem Fehlen einer positiven Angabe eher unwahrscheinlich; die Worte ad fam. I 9, 5: de vi nefaria, qua cum fratre eram domo expulsus können es jedenfalls nicht erweisen. Auch aus den Schlussworten des am 23. November geschriebenen Briefes ad Att. IV 3 (Q. fratris tamen liberalitati . . . illo recusante subsidiis amécorum respondimus) folgt seine Anwesenheit in der Hauptstadt nicht. Sicher war er im December von Rom abwesend: vielleicht batte er vor seinem Abgang nach Sardinien erst noch seine Landgüter aufgesucht. Als Cicero II 1 schrieb, setzte er voraus, dass sein Bruder noch in Italien sei, aber im Begriff stehe, es zu verlassen. Die Worte am Schlusse dieses Briefes: fac. si me amas, ut considerate diligenterque naviges de mense Decembri bezieben sich auf die Ueberfahrt nach Sardinien, nicht etwa schon auf die Rückkehr. Noch im Laufe des December (de) soll er übersetzen: die späteren Monate sind ungünstiger für die Seefahrt (II 4, 7; vgl. 2, 4; 3, 7; 5, 3).1). Quintus bandelte demgemäss: als Cicero am 17, Januar 56 den Brief II 2 abfasste, besass er bereits ein Schreiben seines Bruders, das aus Sardinien gekommen war (II 2, 1).

<sup>1)</sup> Die unslehere Umrechaung der vorjulinalschen Daten dieser Zeit in julinaische soll hier nicht versucht werden; es genügt für ansere Zwecke, zu bemerken, dass der Kalender des Jahres 57 so lief, dass der December so ungefähr der Jahresseit entsprochen haben mag, an die wir bel dem Monstenamen November deuken.

Hermes XXXIX.

Ciceros Bericht über jene Decembersitzung des Senats ist ausserst interessant und lehrreich. Zunächst hrachte der Tribun P. Rutilius Lupus die causa agri Campani zur Sprache, welche seit Casars Ackergesetz die Parteien bewegte; wie es scheint, war sie in dem trihunicischen Berufungsedict als Gegenstand der Berathung angegeben worden (commorat exspectationem Lupus). Nach ihm referirte sein College L. Racilius noch de iudiciis, d. h, über die vor den ädilicischen Comitien vorzunehmende Constituirung der Gerichtshöfe, eine Frage, die mit den Händeln zwischen Clodius und Milo zusammenhing. Die Sitzung war verhältnissmässig gut besucht: senatus fuit frequentior, quam pulabamus esse posse mense Decembri sub dies festos, schreiht Cicero § 1. Dann fährt er (nach den Herausgehern, auch den neuesten) fort: consulares nos fuimus et duo consules designati, P. Servilius, M. Lucullus, Lepidus, Volcacius, Glabrio, praetores. sane frequentes fuimus, omnino ad CC. Dieser Satz ist staatsrechtlich unmöglich. Es ist durchaus mit Holzapfel (Philol. 46 S. 648) zu lesen: consulares nos fuimus et duo consules designati, P. Servilius, M. Lucullus, Lepidus, Volcacius, Glabrio; praetorii sane frequentes; fuimus omnino ad CC. Da Holzapfels kurze Argumentation weder Müller noch Purser überzeugt hat, so erlaube ich mir, ihm zu secundiren. Cicero will seinem Bruder ein Bild von der Frequenz des Senates geben; er zählt deshalh zunächst die anwesenden consulares auf. Zu diesen gehören allerdings die consules designati, da sie consulari loco hefragt werden; mit Unrecht nahm Schütz daran Anstoss, dass Cicero sie inter se ipsum et ceteros consulares nominatim memoratos eingeschoben habe. Cicero stellt sich und die anderen einander gegenüber, daher et; die anderen zählt er in einer gewissen Rangfolge auf: die consules designati kommen zuerst, weil sie zuerst befragt werden; dann folgen die ührigen nach der Anciennetät: P. Servilius cos. 79, M. Lucullus cos. 73, Lepidus und Volcacius coss, 66; den letzteren beiden hätte allerdings Glabrio cos, 67 vorangehen müssen; aher da sie fast gleichalterig sind, so erklärt sich die Ungenauigkeit leicht; Cicero hielt es nicht für nöthig, den kleinen Lapsus nachträglich zu corrigiren. Die praetores aber als amtirende Magistrate können in keiner Weise mit den Consularen und mit den Senatoren überhaupt in einem Athem genannt werden: die Beamtenqualität suspendirt das senatorische Recht (Lange, R. A. Il' 369f.). Ueberliefert ist auch nicht praetores, sondern pretor; es ist zu praetorii zu erganzen und mit den beiden folgenden Worten zu verbinden: praetorii sane frequentes (sc. fuerunt). Nach den Consularen werden noch die Senatoren zweiter Rangklasse, die Prätorier, besonders erwähnt; dann folgt abschliessend: fuimus omnino ad CC. Auf diese Weise soll Quintus ein Bild von der Zusammensetzung des Senates gewinnen: es waren 8 Senatoren da, die consulari loco stimmten : die Pratorier waren ziemlich zahlreich vertreten; im ganzen waren an 200 Senatoren anwesend. Das war an und für sich keine stattliche Frequenz, aber es ging an ut mense Decembri sub dies festos. Ich sollte meinen, die Richtigkeit der Verbesserung müsste einleuchten: nicht bloss, dass das anstössige und nicht einmal überlieferte praetores beseitigt ist; auch der ganze Satz hat durch die veränderte Abtheilung gewonnen; er liefert nun eine anschauliche, dreifach gegliederte Illustration zu der vorhergebenden Behauptung senalus frequentior fuit, quam putabamus esse posse, während die Vulgata mit ihrer Verbindung sane frequentes fuimus eine Behauptung von nur bedingter Richtigkeit, jedenfalls aber eine matte Wiederholung enthält. Die Ellipse praetorii sane frequentes ist leicht, da die Form fuerunt doch auch schon vorher für et due consules designati . . . Glabrio aus dem vorhergehenden fuimus vorschwebt.

Nebenbei mache ich darauf aufmerksam, dass unser Brief die Stellung der designirten Magistrate ungemein deutlich hervortreten lasst. In § 1 werlen die consulse steignaaft innter den Senatoren, und zwar unter den Consularen, mit aufgezählt. Nach § 2 frogt der referirende Tribun Racilius tuerst den einen von ihnen, Ca. Cornelius Lentulus Marcelliuns, um seine Meinung; dann kommt, aschdem erst noch zwei opponirende Tribunen gesprochen haben, der zweite consul designatins, L. Marcius Philippus, zu Worte, der seinem Collegen beistümmt. Nun schreibt Cicero weiter (§ 3): postea Racilius de privatis me primum sententium roganit. Die consulte steignate inti ihrer wenn auch vorläufig noch rubenden potestas (Lange, R. A. 1 719) sind also nicht mehr zu den privati zu rechnen. Unter den privati aber wird Cicero, obwohl er der jungste von den awessenden Consularen ist, zuerst gefrach

In § 1 findet sich noch eine anstössige Stelle. Das Referat des Lupus de agro Campano, auf welches man gespannt gewesen war, wurde magno silentio angehört. Lupus sprach sehr ausführlich; zum Schlusse heisst es: causa sero perorata sententias se rogaturum negavit, ne quod onus simultatis nobis imponeret: ex superiorum temporum conviciis et ex praesenti silentio, quid senatus sentiret, se intellegere. dixit Milo. coepit dimittere. tum Marcellinus: noli, inquit, ex taciturnitate nostra, Lupe, quid aut probemus hoc tempore aut improbemus, judicare, ego, anod ad me attinet, itemque arbitror ceteros, ideireo taceo, quod non existimo. cum Pompeius absit, causam agri Campani agi convenire. tum ille se senatum negavit tenere. Lupus erklärt also, er wolle aus gewissen Gründen keine Umfrage halten; die lautlose Aufmerksamkeit der Versammlung zeige ihm so wie so, wie sie über die Sache denke. Während er sich aber anschickt, den Senat zu entlassen. nimmt der designirte Consul Marcellinus noch rasch die Gelegenheit wahr, um eine persönliche Bemerkung oder eine factische Berichtigung anzubringen: Lupus solle das Schweigen des Senates nicht falsch auffassen. Darauf erklärt dann der Trihun die Sitzung für geschlossen. Nun frage ich: wie passt in diesen Zusammenbang dixit Milo? Die Schlussbemerkung des Marcellinus, der in dieser Sitzung als princeps senatus fungirt, begreift man durchaus; aber wie kommt Milo dazu, unaufgefordert eine Rede zu halten? Eine Umfrage findet nicht statt; in welcher Eigenschaft also ergreift er das Wort? Seit dem 10. December (bis dabin war er Tribun gewesen) ist er kein Beamter mehr; er kann also als solcher nicht geredet bahen. Merkwürdig ist ferner, dass wir von dem Inhalt seiner Rede nichts erfahren. Man weiss auch anderweitig nicht, dass und was er mit dieser Angelegenheit zu thun hat. Und endlich ist doch klar, dass die Bemerkung des Marcellinus sich unmittelbar an die letzten Worte des Lupus anschliessen muss; es ist wie Schlag und Gegenschlag; durch die eingeschaltete Rede des Milo geht das Beste an dem Zwischenruf verloren. Die Stelle ist zweifellos nicht in Ordnung, trotz Mommsen, auf dessen Autorität hin alle Herausgeher seit Baiter sich mit dieser Textgestaltung zufrieden gegeben baben.

Vor Mommsen verband man dizit mit den vorhergehenden Werten: ... se intellegere dizit. Da es aber naturlich undenkbar wart, dass Milo die Situng sollte geschlossen haben (Milo coepit dimittere), so hielt man das Wort Milo für verderht und las mit Manutius: in illo coepit dimittere, Mommsen glaubte durch seine Interpunktion die Ueberlieferung retten zu können und einen guten und richtigen Sinn' zu erzielen; die Conjectur, obwohl

sehr elegant', sei also nicht nöthig. Es ist eine Anmerkung zu dem oben erwähnten Aufsatze "Ueber eine Blätterversetzung u.s. w.", in welcher Mommsen im Vorbeigehen so urtheilt: seine Aufmerksamkeit war eben auf einen wichtigeren Gegenstand gerichtet, sonst hätte gerade er nicht verkennen können, dass die Rede des Milo in dieser Situation eine Unmöglichkeit ist. Aber eine andere Frage ist es, ob die Vermuthung des Manutius Billigung verdient. Einmal ist dixit am Schlusse des vorhergehenden Satzes schwerfällig und schleppend; die oratio obliqua im Anschluss an das regierende Verbum des ersten Satzes (se rogaturum negavit) verdient entschieden den Vorzug. Und sodann ist in ille im Sinne von ,während dessen', ,bei diesen Worten' schwerlich gutes Latein. Orelli schrieb dafur: illico coepit dimittere; dies entfernt sich weiter von der Ueberlieferung, und das schleppende dixit bleibt. Gleichwohl wurde ich Orellis Vorschlag acceptiren (denn Milo ist unmöglich), wenn ich nicht einen anderen Ausweg sähe. Und dieser hängt zusammen mit der Blätterversetzung.

Da ich einmal auf sie zu sprechen komme, so will ich beiläufig darauf hinweisen, dass Baiter einen Fehler beging, als er die von Mommsen im Jahre 1844 (Zeitschr. f. d. A. Bd. II S. 605) veröffentlichte Tabula ad ordinandam seriem libri II epistularum ad Q. fratrem unverändert abdruckte (Bd. IX S. LXXVIII). Denn Mommsen hatte seine Hypothese zur Erklärung des Durcheinanders in den Briefen, und infolge dessen auch seine Tafel, auf falschen Voraussetzungen aufgebaut, d. h. er war den Angaben Orellis (in dessen erster Ausgabe) über die bandscbriftliche Ordnung der Briefe gefolgt, die sich nachher als ganz unzuverlässig herausstellten. Er war deshalb genöthigt gewesen, sein durchaus evidentes Resultat (der Scharfblick, mit dem es trotz jener falschen Angaben erzielt wurde, verdient um so grössere Bewunderung) durch eine künstliche und in mancher Hinsicht bedenkliche Annahme zu begründen. Nach ihr ware in dem Archetypon des Mediceus ein quinio folgendermaassen versetzt worden:

| Ursprüngl. Ordnung: | Versetzung: |
|---------------------|-------------|
| 1 - 10              | 3 ~ 8       |
| 2 _ 9               | 4 ~ 7       |
| 3 ~ 8               | 1 _ 10      |
| 4 - 7               | 2 _ 9       |
| * C                 | * C         |

(Man muss sich die Doppelhätter, die hier unter einander stehen, auf einander liegend denken). Auf Grund dieser Annahme (die ihrerseits die Orellischen Angaben zur Voraussetzung hat) ist die auch bei Baiter abgedruckte Mommenenten Tafel hergestellt worden. Nun fand aber 1945, als er den Mediceus in Florenz selbst sah, dass in Wirklichkeit die landschriftliche Ordnung der Briefe mit den Angaben Orellis nicht stimmte. Anfangs fürchtend, seine frühere Arbeit möchte dadurch gäuzlich umgestossen werden, erkannte er bald, dass seine Ordnung der Briefe sich jetzt viel leichter aus der Ueberlieferung erklären lasse; es bedurfte nur der Annahme einer ganz einsichen Versetzung von 4 Blattern: statt der richtigen Folge  $\begin{cases} 1 - 4 \\ 3 = 1.2.3.4 \end{cases}$  lag hand-

schriftlich die falsche  $\begin{cases} 2 - 3 \\ 1 - 4 \end{cases}$  = 2. 1. 4. 3 vor. Mommsen be-

richtete dies in der Zeitschr. f. d. Alterthumar. 1845 (Bd. III S. 7791.); er hielt es mit Recht nicht für nöthig, seine früher gegebene Tafel dementsprechend umzuändern: das war Sache des Lesers. Wohl aber war es Baiters Plicht, dem veränderten Tbathestand Rechaung zu tragen; weil er es nicht that, bietet eine Ausgabe einen unbegreiflichen Widerspruch, indem man auf Grund der Tafel auf S. LXXVIII eine andere handschriftliche Ordnung der Briefe annehmen muss, als sie thatsöchlich vorhanden und auch von Baiter S. LXX der adoutatio critica richtig angegeben ist. Des Wort des Rathsels hat man erst, wenn man mommens zweiten Aufsatz kennt, den Baiter gar nicht einmal citirt (S. VI Anm. wird nur der erste Aufsatz angeführt mit der falschen Jahreszahl 1842 statt 1844 und der falschen Seitenzabl 591 ff. statt 593 ff.).

Ich setze die rach Mommsens zweitem Aufsatz berichtigte Tafel ber und finde es nur nothig dazu zu bemerken, dass von dem Worte eziturus an in der Handschrift genau die Ordnung ist, welche Mommseu vorschlägt; die Tafel brauchte also nicht weiter fortgeführt zu werden, wenn es nicht geschähe mit Rücksicht auf die Vergleichung mit der dispositio Orelliana, welche das Stuck öuprikangier autem illam (bis mit frater, neld) mit anderen alteren Ausgaben zwischen das Stuck eziturus a. d. VIII. (bis ne omisers) und das Stuck a. d. VI. Id. Apr. (Brief VII bei Orelli) einschob. Diese Einschaltung beruhte nicht auf handschriftlicher Gewähr, sondern war ein versehlter Besserungsversuch aus älterer Zeit.

Tabula.

| Folia<br>ty<br>recte<br>dispo-<br>sita | pi<br>male | AD QVINTVM FRATREM Lib. II. quid senatus sentirct, se intellegere, dixit | Series ep<br>ex Momm-<br>seni dis-<br>positiane | ex<br>Orelliand              |
|----------------------------------------|------------|--------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|------------------------------|
| 1.                                     | 2.         | Milo. coepit dimittere                                                   | ep. 1<br>contin.<br>ep. 2                       | ep. t<br>contin.<br>ep. 2    |
| 2.                                     | 1.         | amnes vident, creditores vero regis<br>aperte pecunias                   | ер. 3                                           | ep. 3                        |
| 3.                                     | 4.         | copiis, sed magna manus                                                  | ep. 4                                           | ер. 4                        |
| 4.                                     | 3.         | èupshapiav autem illam, quam tu<br>sales dicere                          | ep. 5                                           | ep. 6<br>pars alter<br>ep. 5 |
|                                        |            | exiturus a. d. VIII. Id. Apr. spon-<br>salia Crassipedi praebui          |                                                 | ep. 6 pars prior             |
|                                        |            | O LITTERAS                                                               | ер. 6                                           | ер. 8                        |

Ich kehre nach dieser Abschweifung, die aber, wie man sehen wird, doch zur Sache war, zu meinem Thema zurück. Man ersieht aus der Talel, dass im Medieus und die Worte se intellegere dizzit (ep. 1 § 1) unmittelbar folgt: omnes vident. creditors veroregis (ep. 2 § 3); der so beginnende Abschnitt reicht bis ep. 3 § 4: in se omulos summs superiores pirists, an welche Worte sich dann

<sup>1)</sup> Vgl. Mommsen a. a. O. (1845!) S. 780 Anm.

anschliesst: Milo coepit dimittere (ep. 1 § 1) u. s. w. Schon in den älteren Ausgaben sind, trotz dieser handschriftlichen Ueberlieferung, die Briefe 1 his 3 richtig geordnet; die Verbesserung geht, wie Mommsen nachwies, auf "die scharfsinnige Conjectur eines Gelehrten des 15. Jahrhunderts' zurück, der die Fugen der falsch an einander geleimten Stücke erkannte und sie dann richtig zusammenpasste. Dieser Gelehrte also machte zuerst die Schnitte an den sinnlosen Stellen der Handschrift; se intellegere dixit I omnes vident und sumus superiores ipsius | Milo coepit dimittere, worauf er das Mittelstück herauslöste und Milo coepit dimittere an se intellegere dixit anreihte. Dass Milo aber in den so hergestellten Zusammenhang nicht passt, haben wir gesehen. Es ist also entweder Milo als verderht anzusehen und durch Conjectur zu äudern. oder - der Schnitt ist nicht ganz correct geführt! Wie, wenn man so zu trennen hätte: sumus superiores ipsius Milo 11) coepit dimittere? Ob und wie Milo mit den vorhergehenden Worten zusammenstimmt, soll nachher untersucht werden; die Stelle des ersten Briefes, von der wir ausgingen, ist jetzt tadellos. Sie lautet nunmehr: sententias se rogaturum negavit, ne quod onus simultatis nobis imponeret: ex superiorum temporum conviciis et ex praesenti silentio, quid senatus sentiret, se intellegere. dixit: coepit dimittere, tum Marcellinus: noli, inquit, u. s. w. Warum ich nicht lieher interpungire: se intellegere dixit, coepit dimittere, geht aus dem oben Gesagten hervor. Der Satz dixit: coepit dimittere enthält ein bekanntes und beliebtes Asyndeton, das hier vorzüglich am Platze ist: ,Sprachs und wollte die Sitzung schliessen'; da warf Marcellinus seine Bemerkung in die Versammlung.

Es kommt jetzt darauf an, zu zeigen, dass der hier eliminite Milo in den anderen Zusammenhang passt. Sehen wir also, was im dritten Briefe durch die Zusammenfügung der Stücke zusus zuperiores ipsius Milo und copiús sed magna manus für ein Sina entsteht. Bei dieser Zusammenfügung muss Milo in Milonis verbessert werden; der ursprüngliche Genetiv ist offenbar, da infolge der Blattrersetzung die Worte coepit dimittere sich an ihn anschlossen, durch Angleichung an diese zum Nominativ geworden.

<sup>1)</sup> Wie ich hier bezüglich des Wortes Milo die Frage aufwerfe, ob der Schaltt vor oder hinter ihm zu führen sei, so war man schon früher hinsichtlich des Wortes exiturus am Schlusse der Blattversetzung (s. die Tafel) zweiselhaßt, ich komme darauf noch zu sprechen.

Der Schlussastz von ep. 3 § 4 lautet nunmehr nach unserer Ansicht: in ea (so ist überliefert) multo sumus superiores ipsius Milonis copiis; sed magna manus au Pierno et Gallia exspectatur, ut etiam Catonis rogationibus de Milone et Lentulo resistamus. Um ihn zu verstehen, muss man die ganze vorhergehende Schilderung berücksichtigen.

Clodius hatte, nachdem er am 20. Januar 56 Aedil geworden war (ad O. fr. II 2, 2), sofort gegen Milo vor dem Volke Anklage wegen vis erhoben. Schon beim ersten Anguisitionstermin, am 2. Februar, war Pompeius als Beistand des Milo anwesend, ohne iedoch vor der Hand für seinen Schützling zu sprechen (II 3, 1). Im zweiten Termin, am 6. Februar, trat Pompeius als Redner auf. wurde aber fortwährend durch Geschrei und Schmähungen der Clodianer unterbrochen; als sich dann Clodius zur Entgegnung erhob, machten es diesem die Milonianer ebenso, doch gelang es ihm, durch boshafte Fragen, die er an die contio richtete und auf welche seine Leute die Antwort brüllten, den Pompeius aufs empfindlichste zu kränken. Es kam schliesslich zu einem Handgemenge zwischen den Banden des Clodius und Milo, und der Senat wurde in die Curia berufen, um über die skandalösen Vorgange zu berathen (II 3, 2). Am 7. und 8. Februar') tagte der Senat eben dieserhalb im Tempel des Apollo, wohin man ihn berusen hatte, damit Pompeius an der Besprechung theilnehmen könnte.3) In der zweiten dieser Sitzungen wurde Pompeius von dem Volkstribun C. Cato auss hestigste angegriffen, und da der Senat dessen Invectiven gegen ihn schweigend anhörte, so verlor er die Ruhe, deutete an, dass Crassus der Urheber der Machen-

<sup>1)</sup> Die Daten nach Manntius' Verbesserung.

<sup>2)</sup> Manutus vermithete, die Wahl des Sittenspilocels sei deshalb erfolgt, weil Pomprius in der Niha gewohn habe. Diese Erkläring liest man noch bei Sipfle-Böckel\*\* S. 10s owie bei Tyrrell II 3a. Sie ist gewiss narichtig. Pomprius halte mit der potestar erle framentarier des imperium erhalten (nd. Att. IV 1, 7; ad. fam. 11, 3); darum musste, wenn er der Senalssittung beivohnen sollte, ein Lecal enter pomerium gewählt werden; eins trab beim Apollotempel zu (Lange, R. A. III\* 2004). Wenn Pomprius in dieser Zeit anch sonat elmalt im Srante anwesend ist (ad fam. 1, 1, 2; vgl. ad 0; f. III., 1, a. E.), so muss angenommen werden, dass in solchem Falle der Ort mit Rück-sicht soff lub bestimmt worde; dass se nar seltem geschehen ist, ersehen wir aus ad fam. 1, 7, a. E. weilte eben ad urbem; vgl. ad 0, fi. II. 5, 3 (in hort and Pomprium, a. Dram, IV 557, 68) mod de fam. 19, 7 (om vintroisset).

schaften gegen ihn sei, und erklärte schliesslich mit Schärfe, er werde sein Lehen zu schützen wissen. In ähnlichem Sinne sprach er sich nachher vertraulich gegen Cicero aus (II 3, 3 u. 4). Auf die Darstellung dieser Vorgange folgen nun in dem Briefe die Sătze; itaque se comparat (sc. Pompeius), homines ex agris accersit; operas autem suas Clodius confirmat, manus ad Quirinalia paratur. in ea multo sumus superiores ipsius Milonis copiis, sed magna manus ex Piceno et Gallia exspectatur, ut etiam Catonis rogationibus de Milone et Lentulo resistamus. Auf die Quirinalien (= 17. Fehruar) hatte Clodius den dritten Anquisitionstermin gegen Milo anberaumt; his dahin konnten die Mannschaften des Pompeius aus Picenum und Gallien noch nicht zur Stelle sein. Das war aber auch nicht nöthig; denn für die Quirinalien (in ea) hatte man schon durch Milos eigene Bande die Oberhand; indessen konnte man die Leute des Pompeius doch noch gebrauchen, da ja ausserdem auch zwei Anträge des C. Cato zu bekämpfen waren, von denen der eine die Einsetzung einer quaestio extraordinaria über Milo verlangte, der andere aber dem Proconsul von Cilicien, P. Lentulus Spinther, das imperium abrogiren wollte. Das überlieferte in ea halte ich mit Tyrrell und Supfle-Bockel gegen die Vulgata in eo; es ist viel pragnanter und hildet mit seiner finalen Bedeutung in chiastischer Stellung das Gegenstück zu dem ut-Satze des zweiten Colons (in ea - sumus superiores, exspectatur - ut resistamus). Superiorem esse in aliquid ist so wenig zu beanstanden wie superiorem esse contra aliquem (p. red. ad Quir. 9, 22). Auch das sed, das man in et hat verwandeln wollen, darf nicht angetastet werden: der dreifache Gegensalz (superiores sumus - exspectatur, in ea - ut . . . resistamus, ipsius Milonis copiis - magna manus ex Piceno et Gallia) springt ja in die Augen. Unsere Einsügung von Milonis bewährt sich also vorzüglich; Milo ist der eigentlich und zunächst Bedrohte, daher das Pronomen ipse recht am Platze ist; die ipsius Milonis copiae aber, welche wir schon von der Action des 6. Februar her kennen, stehen im Gegensatz zu den Mannen des Pompeius, von denen ja an unserer Stelle in erster Linie gesprochen wird; sie werden mit magna manus ex Piceno et Gallia bezeichnet: es ist bekannt, dass Pompeius speciell in Picenum grossen Einfluss hatte (Velleius Paterc, Il 29, 1). Nach alledem glaube ich, dass der von mir hergestellte Text einen besseren Sinn liefert, als was man hisher las: in eo multo sumus

superiores ipsius copiis, wo man natūrlich ipsius copiis als abl.
comp. fassen und auf Clodius beziehen musste (mit dem schießen Gegensatz ipsius copias — Catonis rogationes); denn Tyrrells
Erklärung ipsius — Pompei wird gewiss niemand billigen. Es ist
interessant, dass Drumsan den Sinn, den ich hier auf kritischem
Wege hergestellt lusbe, aus dem Zusammenhang der Dinge herausgefühlt hat; er sagt II 326 Anm. 32: "Cicero fühlte sich gedeckt;
schon Milo war stärker als der Feind, und nun rückte
aoch eine Hullsmacht an u. s. w.

Nach dieser unvermeidlichen Excursion in den dritten Brief wende ich mich wieder dem ersten zu, Als der Tribun P. Rutilius Lupus jene Decembersitzung des Senates, von der wir ausgingen, schliessen wollte, erhob sich sein College Racilius und hielt Vortrag de fudiciis (§ 2). Die Sachlage war diese, Milo wollte den Clodius nach der lex Plautia de vi anklagen, um seine Wahl zum Aedilen zu hintertreiben. Der Consul Metellus aber verbot dem Prätor eine Klage anzunehmen, bevor die Quästoren gewählt und von ihnen die neuen Gerichtshöfe constituirt waren; die Quastoren mussten namlich bei der Ausloosung der Geschworenen dem praetor urbanus assistiren. Da nun die Wahl der Quastoren erst nach derjenigen der Aedilen stattfinden durfte, so war durch jenes Verbot Clodius thatsachlich unanklagbar (Dio C. 39, 7). Dagegen waudte sich die Opposition des neuen Tribunen L. Racilius. Er befragte zuerst den designirten Consul Marcellinus, von dem es dann lieisst; is cum graviter de Clodianis incendiis, trucidationibus, lapidationibus questus esset, sententiam dixit, ut ipse indices per praetorem urbanum sortiretur, indicum sortitione facta comitia haberentur; qui indicia impedisset, eum contra rem publicam esse facturum. Es fragt sich, wer hier der ipse ist, den Marcellinus meint. Man kann ebensowenig an den designirten Consul, wie an den Tribunen Racilius, wie an den anzuklagenden Clodius denken: alle drei haben mit der sortitio iudicum nichts zu schaffen, und es ist ungereint. dass der praetor urbanus im Austrage eines von ihnen (ipse per praetorem urbanum) handeln sollte. Daher wollte schon Manutius lesen: nt ipse indices praetor urbanus sortiretur. Diese Aenderung liefert einen vortrefflichen Sinn und wird deshalb von Lange (R. A. IIIº 319) gebilligt. Wenn Ernesti meinte: in qua lectione ,ipse' friget, so trifft dies durchaus nicht zu; ipse steht im Gegensatz zu einem vorschwebenden non per quaestores; denn diese pflegten ja sonst im Auftrage dea Prätors die Loosung vorzunehmen (d. 'dɔ' rī') 'dxxxxixjowx rdɔ' dxxarvū' yxvid'3-dx lygō') Dio 39, 7; vgl. Langa R. A. P 890). Ich glaube sogar das ipse noch verstärken zu sollen und schlage vor zu lesen: sententiem dizzii, ut ipse indices per (xe) prators urbanus soritrieter. Auf diese Weise wird die Corruptel besser erklärt: der Ausfall von ze halte zur Folge, dass per pratorem urbanus geschrieben wurde. Auch al Q. fr. Il 12, 3 ist ze hinter per ausgefallen: M. Orfium, equitem Romanusa, nortrim et per (xe) necessarium et quod est ex municipio Atellano, quod seis esse in fide nostra. Für jenen verstärkenden und dea Gegensatz markirenden Gebrauch des per ze felilt es nicht an Beiselen; ich führe nur Phil. X. 2, 4 an: eis copiis, quas ipze swolabore et periento ad rei publicae, non ad suum praesidium per ze nullo adiuvante perfecti.

Noch eine Kleinigkeit ist zu erwähnen. Nachdem Cn. Lentulus Marcellinua gesprochen hat, kommen Freunde des Clodius zu Worte: adprobata valde sententia (sc. Marcellini) C, Cato contra dixit et Cassius maxima acclamatione senatus, cum comitia iudiciis anteferrent. Dann wird der andere designirte Consul befragt: Philippus adsensit Lentulo. Hierauf kommt Cicero als erster Senator de privatis an die Reihe: postea Racilius de privatis me primum sententiam rogavit. Ea ist also klar, dasa der hier erwähnte Cassius nicht Senator ist, sondern als Beamter das Wort ergreift; er wird ebenso wie C. Cato Tribun gewesen sein. Was dies für ein Cassius war. wissen wir nicht, auch nicht, wie sein praenomen lautete. Gegen die Handschrift schlug Baiter (in der praef. zum X. Bande, S. VIII) vor, auch zu Cassius das praenomen ,C,4 zu setzen, und ihm sind alle neueren Herausgeber gefolgt. Wir gewinnen dadurch für die Kenntniss der Persönlichkeit nichts; denn C. Cassius Longinus, der bekannte Cäsarmörder, kann nicht gemeint sein, da er erst 55 quaestor und 49 tr. pl. war; von einem andern C. Cassiua weiss man in dieser Zeit nichts. Hält man also ein praenomen für nöthig. so liegt ia allerdings C. am nächsten, aber man hat doch kein Recht, es als unbedingt sicher in den Text zu setzen. Ausserdem aber ist ea überhaupt fraglich, ob Cicero das praenomen geschrieben hat: daraus, dasa C. Cato es hat, folgt es keineswega; vgl. § 1: P. Servilius, M. Lucullus, Lepidus, Volcacius, Glabrio; II 3, 4: C. Catonem a Crasso sustentari, Clodio pecuniam suppeditari. Ich bin also der Ansicht, dass man das von Baiter eingeschobene C. wieder

streichen sollte; so wird wenigstens niemand irre geführt. Diesen Cassius, tr. pl. 56, habe ich bei Pauly-Wissowa nicht erwähnt gefunden; bei Lange (R. A. III<sup>9</sup> 319) wird er richtig als ein Cassius bezeichnet und von C. Cassius Longinus unterschieden.

#### Brief 2.

Geschrieben nach der Schlussangabe am 17. Januar (56).

Cicero beschwert sich im Eingang darüber, dass er nicht schon mehrere Briefe aus Sardinien erhalten hat; der eine, auf den er antwortet, muss also wohl schon geraume Zeit in seinem Besitze sein, wie auch daraus hervorgeht, dass er in einer ihm von Quintus ans Herz gelegten Angelegenheit bereits Schritte gethan hat (quod ad me . . . scripsisti . locutus sum cum Cincio). Dass dieser eine Brief aus Sardinien gekommen war, ist klar; denn Cicero scherzt mit Bezug auf die erwähnte Angelegenheit darüber, dass Sardinien die Eigenschaft zu besitzen scheine, das Gedächtniss aufzufrischen. Es war also ohne Zweifel der erste Brief, den Quintus nach seiner Ankunft in Sardinien geschrieben hatte. Man darf annehmen, dass es dieser selbe Brief ist, der Il 3, 7 (a te post illam Vibiensem epistulam nullas litteras accepi) und 11 6, 1 (atque has scito litteras me solas accepisse post illas, quas tuus nauta attulit Vlbia datas) erwähnt wird. Quintus hatte ihn also gleich nach seiner Landung in Olbia 1) aufgesetzt und dem Capitan des Schiffes, das ihn hinübergebracht batte, bei der Rückfahrt wieder mitgegeben.

Zwischen Brief 1 und 2 ist keine Lücke in der Correspondenz abtunehmen; vgl. 2 § 1: me entim neme adhut rogavit, mun quid in Sardiniam vellem. Uebrigens muss Ciccro geglaubt haben, die Antsgeschäfte würden seinen Bruder nur ganz kurze Zeit in Sardinien stehtalken; deen schon im zweiten Brief blitte er ihn, sohald wie möglich zurückzukehren: (§ 4) tu, si ita expedit, velim quam primum bona et certa tempestate conscendes ad meque venias. Die Sache zog sich aber länger bin, als er gedacht hatte.

Zur Kritik und Erklärung babe ich Folgendes zu bemerken. Wenn es in § 1 heisst: guod ad me Lentuli et Sestii nomine scripsisti, locutus sum cum Cincio: quoquo modo res ehabet, non est facillima, so ist es sehr gewagt, vor Lentuli die Präposition (de)

Ich habe an den angeführten beiden Briefstellen Vibienais und Vibia bergestellt, well daranf die Ueberlieferung des Med. (uibientem und uibia) führt. Auch im Itin. Ant. p. 79 heisst die Stadt Vibia.

einzuschiehen (mit Manutius). Wir kennen diese Geldangelegenheit nur aus der vorliegenden Stelle, und aus ihr können wir keine Karheit gewinnen. Es ist also fraglich, oh die Sache so einfach liegt, dass Lentulus und Sestius dem Quintus Geld schuldeten und dass mit diesem Gelde die Forderungen des Atticus gedeckt werdes se habet, non est facilima sprechen nicht dafür. Lentult et sein nomme kann bedeuten "nit Rücksicht auf Lu. S.s. (vg. Haacke Lat. Sül?. 1884 S. 179); das lässt sich verstehen, wenn es such keine deutliche Einsicht giebt. Die neueren Herausgeber ausset Wesenberg und Tyrrell haben denn auch de wieder beseitigt.

Aber nicht zu hilligen ist, dass die Herausgeber alle hinter Acillima nur leicht, mit einem Komma, interpungiren. Dean die ernste, geschäftliche Behandlung der Sache ist mit diesem Worte zu Ende; mit sed bricht Cicero ab, um zu einem Scherz überzehen. Es ist also ein Punktum zu setzen und so fortufahrer: sed habet profesto quiddam Sardinia . . . memoriae: nam ut ille Grachus augur etc.

In § 3 lesen Müller und Purser mit Lehmann (Quaest. Tull. p. 1211.): . . . obtinere causam Lentulus videbatur (in ea re nos el officio erga Lentulum mirifice et voluntati Pompei praeclare satis fecimus), sed per obtrectatores Lentuli calumnia extracta est. Frober interpungirte man stark hinter videbatur, liess die Klammern weg und schob vor oder hinter calumnia das Wort (res) ein. Durch die Parenthese wollte Lehmann den Satz logischer gestalten und zugleich (res) überflüssig machen, indem er aus dem ersten Gliede causa zu extracta est erganzte. Ich glaube nicht, dass das angeht. Man muss ausgehen von dem gleichzeitigen Briefe an P. Lentulus, ad fam, I 4, wo es in § 1 heisst: res ab adversariis nostris extrata est variis calumniis; causam enim frequenti senatu ... obtinebamus. Res und causa bilden hier, wie schon die Stellung zeigt, einen beabsichtigten Gegensatz: causa ist der principielle Anspruch der streitenden Partei, das Streitobject, res allgemein die Angelegenheit, hier der Verlauf der Verhandlung. Man kann nicht beliebig den specielleren Ausdruck für den allgemeinen einsetzen. Von der const kann man wohl sagen: obtinetur, transfertur ad alium, deponitur; aber verschleppt, hingezogen (extrahi) kann meines Erachtens nur die res werden. Aus diesem Grunde kann ich Lehmann nicht beistimmen und ziehe die saloppere Anreihung der Sätze vor. Es ist aber

darum nicht nüthig, (res) einzuschieben; denn die gewünschte Beziebung ist vorhanden, wenn man so interpungirt: ... oblitiers causum Lentulus videbaur; in aa re nos ei officio. .. seit is fecinus, sed per obtrectatores ... extracta est. Durch den Anschluss des Satzes mit sed an satis fecinus tritt silerdings der Gegensstz zwischen causus und res, der ad fam. I 4 so schaff markitt wird, ganz in den Hintergrund, aber es stellt sich dafür der andere zwischen nos und obtrectatore Lentuli ein. Solche leise Verschiebung des Gedankens in gleichteitig geschriebenen Briefen ist ganz in Gierro Art.

Aber dies ist nebensächlich. Dagegen verdienen die Worte in ea re nos et officio eroa Lentulum mirifice et poluntati Pompei praeclare satis fecimus aufmerksame Beachtung wegen der Folgerungen, die die Erklärer aus ihnen für Ciceros Charakter gezogen haben. Schon Manutius interpretirte diese Worte so: quia, etsi pro Lentulo studiose, ita tamen egimus, ut animum Pompei non offenderemus. Es ist damit also angedeutet, dass Cicero sich zwischen den divergirenden Wünschen des Lentulus und des Pompeius auf gute Manier durchwand. Auch Wieland spricht von einer "seltenen Offenherzigkeit", die bier hervortrete und den Schlüssel zum Verständniss der Briefe an Lentulus liefere. Die "seltene" wäre freilich mit rechtem Namen eine cynische zu nennen; denn Cicero wurde bei dieser Auffassung geradezu bekennen, sein Eintreten für Lentulus sei nur Spiegelfechterei gewesen. Drumann spricht dies auch offen aus: ,er machte ihm Hoffnungen, und that nichts für ibn. um Pompeius nicht zu beleidigen', heisst es Il 321, 322, wo in der Anm. 9 unsere Stelle als Beleg dafür citirt wird; vgl. IV 512, 20; auch Cicero täuschte den Proconsul von Cilicien durch die Versicherung, dass er sich mit dem grössten Eifer für ihn verwende.' Dass hier ein Missverständniss vorliegt, lässt sich beweisen. Man fasst voluntas Pompei als die Absicht des Pompeius, selbst die Zurückführung des Königs von Aegypten zu übernehmen. Dieser poluntas und zugleich dem officium erga Lentulum zu entsprechen, ware allerdings ein verwerfliches Kunststück gewesen. Aber das ist auch gar nicht gemeint. Ueber Pompeius' Absichten in dieser Richtung ist Cicero im Unklaren; er sagt es gleich nachher, wo von der rogatio Caninia die Rede ist: in ea re Pompeius quid velit, non dispicio; familiares eius quid cupiant, omnes vident. Wie kann Cicero in einem Athem mit "seltener Offenherzigkeit" sagen, er habe dem

Wunsche des Pompeius Rechnung getragen, und versichern, er kenue dessen Absichten in dieser Sache nicht? Wenn er dort offen war, brauchte er hier nicht hinter dem Berge zu halten. Jene Worte bedeuten einfach: Jch habe Lentulus gegenüber in vollkommenstem Maasse meine Schuldigkeit gethan und dabei auch ganz im Sinne des Pompeius gehandelt. Denn Pompeius trat ebenfalls officiell für Lentulus ein: vgl. ad fam. 1 1, 2: nam cum in sermone cotidiano, tum in senatu palam sic egit causam tuam etc.: 12.3: ita sum cum illo locutus, ut mihi viderer animum hominis ab omni alia cogitatione ad tuam dionitatem tuendam traducere; vgl. 17,3: qui mihi cum semper tua e laudi favere visus est etc. Dass Cicero es für nothig hielt, seinem Bruder, dem Legaten des Pompeius, mitzutheilen, er habe sich bei seinem eifrigen Eintreten für Lentulus keineswegs in Gegensatz zu einer ausgesprochenen Absicht des Pompeius gesetzt, sondern ganz im Einverständniss mit diesem gehandelt, ist begreiflich genug. Ueber des Pompeius wirklichen Standpunkt in der Angelegenheit musste allerdings Unklarheit herrschen, da er selbst für Lentulus sprach, seine Parteigänger aber ihm den Austrag zuwenden wollten: daher die suspicio Pompei voluntatis oder cupiditatis (ad fam. 1 1, 3; 2, 3; 7, 3) und in unserm Briefe die Worte: quid velit, non dispicio. Es ist durchaus kein Grund zu der Annahme vorhanden, dass Cicero in der Angelegenheit des Königs Ptolemaeus nicht mit allem Eifer und in aufrichtigster Gesinnung die Sache des Lentulus verfochten habe. Er durfte es thun, weil Pompeius nicht umhin konnte, ebenfalls sich dankbar gegen Lentulus zu zeigen, und die eigenen Wünsche anstandshalber verhüllen musste.

## Brief 3.

Zwischen Brief 2 und 3 scheint ein Brief zu fehlen. Der Brief II 3 beginnt mit den Worten: Scriptia da te antes superiora; nunc cognosce, postea quae sint acta, und zählt dann die Ereignisse vom 1. bis zum 12. Februar auf, 1st also kein Brief verforen gegangen, so muss sich Scriptia da te antes auperiora zul II 2 bezieben, der am 17. Januar geschrieben ist. Wo bleibt aber der Bericht über die Vorgänge vom 18. bis zum 29. Januar? Warum beginnt Cicero im dritten Brief erst mit den Kalenden des Februar? Zwar Senatsverhandlungen haben in der Zwischenzeit nicht stattgefunden (da fam. 14, 1z. senatus haber innt & Februarias per legem Purjam,

id quod scis, non potest; vgl. ad Q. fr. Il 2, 3: consecuti sunt dies comitiales, per quos senatus haberi non poterat); aber sonst ist doch Wichtiges genug passirt, Nach II 2, 2 waren auf den 20. Januar die ädilicischen Comitien angesetzt worden; Clodius wurde gewählt: sollte Cicero von der erfolgten Wahl nicht Mittheilung gemacht haben? Und gleich nach seiner Wahl belangte Clodius den Milo vor dem Volke wegen vis und setzte den ersten Termin auf den zweiten Februar an: das musste Cicero doch unbedingt seinem Bruder schreiben. Der Brief II 3 setzt auch voraus, dass Quintus davon weiss; denn hier heisst es in \$ 1 ganz unvermittelt; a. d. IV. Non. Febr. Mile adfuit: ei Pompeius advocatus penit n. s. w. Dies allein scheint mir schon beweisend. Ferner muss auch Ende Januar C. Cato seine rogatio de Milone promulgirt haben; sie tritt ebenfalls in II 3 (§ 4) als etwas Bekanntes auf: ut etiam Catonis rogationibus de Milone et Lentulo resistamus (die rogatio de Lentulo wird Il 3, 1 als ein novum mitgetheilt; von der andern wird also in dem verlorenen Briefe die Rede gewesen sein). Endlich gehört wohl in dieselbe Zwischenzeit') die rogatio Caninia de Pompeio, auf welche, II 2, 3 vermuthungsweise als auf etwas Kommendes hingedeutet wird, während sie II 4, 5 als etwas Bekanntes vorausgesetzt wird. Ich nehme also an, dass zwischen Brief 2 und 3 ein Schreiben Ciceros aus den letzten Tagen des Januar ausgefallen ist, auf welches sich die Anfangsworte von 11 3 (Scripsi ad te antea superiora) beziehen. Dies hat aber natürlich mit der Blattversetzung nichts zu thun.

Vor II 3 ist kein neuer Brief des Quintus angekommen, wie aus dem oben über die epistula VIbiensis Gesagten hervorgeht. Wenn es also in § 6 heisst: quae tibi eo scribo, quod me de retinenda Sesti gratia litteris saepe monuisti, so bezieht sich das auf Briefe aus früherer Zeit (November, December), als Quintus zwar von Rom abwesend, aber noch nicht nach Sardinien gereist war. Eben darauf ist angespielt in 11 4, 1: quod tibi curae saepe esse intellexeram.

Zwei Stellen dieses Briefes habe ich vor Kurzem im Rheinischen Museum (Bd. 57 S. 629 ff.) behandelt. Darnach ist in \$1 zu lesen: Kal. Febr. (nicht A Kal. Febr.) legationes in Idus Febr. reiciebantur;

Hermon XXXIX.

<sup>1)</sup> Cato and Caginius hatten versprochen, dass sie vor den ädilieischen Comitien keinen Antrag an das Volk stellen würden (ad fam. I 4, 1): offenbar sind beide gleich nach der Aedilenwahl vorgegangen. 26

eo die res confecta non est. Der Sinn dieses Satzes ist; am 1. Februar debattirte man über die Hinausschiebung der Audienzen auf den 13. Februar; doch kam man an diesem Tage nicht zum Ziel. In § 2 lese ich mit Gulielmus und Madvig: atque interdum etiam silentio, cum auctoritate perfregerat; die gegen das Plusquamperfectum vorgebrachten Bedenken sind unbegründet; es liegt ein regelrechter Iterativsatz vor: ,zuweilen herrschte sogar Stille, nämlich allemal, wenn seine Autorität durchschlug. Anderes ist, wie es die Oekonomie der Darstellung mit sich brachte, oben zur Sprache gekommen (§ 3: senatus ad Apollinis fuit, ut Pompeius adesset'); § 4: in ea multo sumus superiores ipsius Milonis copiis1); § 7: post illam VIbiensem epistulam3). Dass ich mich in Bezug auf die Daten in § 1 (prodicta dies est in VIII. Idus Febr.), § 2 a. A. (a. d. VIII. Id. Febr. Milo adfuit). § 3 a. A. (a. d. VII. Id. Febr. senatus ad Apollinis fuit ... a. d. VI. Id. Febr. ad Apollinis senatus consultum factum est, ea, quae facta essent a, d. VIII. Id. Febr., contra rem publicam esse facta) an Manutius anschliesse, wurde ebenfalls schon bemerkt ). Für die crux in § 5 weiss ich keine evidente Verbesserung. Dagegen habe ich zur Erklärung einer Stelle in § 7 noch einen kleinen Beitrag zu liefern. Es ist dort die Rede von der Pachtung eines Hauses für Quintus: domus tibi ad lucum Pisonis Liciniana conducta est; sed, ut spero, paucis mensibus post K. Quintiles in tuam commigrabis, tuam in Carinis mundi habitatores Lamiae conduzerunt. Bei Supfle-Bockel wird erklärt: jetzt in wenigen Monaten, gleich nach dem ersten Juli; dieser Tag war in Rom Ziehtermin. Ebenso fasst offenbar Tyrrell die Stelle, da er paucis mensibus, post K. Quintiles interpungirt und für den ersten Juli als Ziehtermin mit Manutius auf Suet. Tib. 35 verweist. Dieselbe Erklärung schon bei Drumann (VI 732), Paucis mensibus post K. Quintiles bedeutet aber: einige Monate nach dem 1. Juli; in II 4, 2 heisst es mit Bezug auf dieselbe Sache: spero nos ante hiemem contubernales fore. Cicero miethete im Februar 56 für seinen Bruder und dessen Familie (Pomponia, Quintus filius) eine Wohnung, die sie am 1. Juli beziehen sollten: er hoffte aber,

<sup>1)</sup> S. 393 Anm. 2. 2) S. 392ff.

<sup>2) 5. 39211.</sup> 

<sup>3)</sup> S. 397 Anm, 1.

So auch Wesenberg, Müller und Purser; anders dogegen Baiter und Tyrrell. Ich verweise auf Körner, quaest. chronol., Leipzig 1886, p. 13.

dass bis zum Winter das zerstörte llaus auf dem Palatin neben dem seinen wieder bewohnbar sein würde, so dass sie vom 1. Juli ab nur noch ein paar Monate zur Miehe zu wobsen brauchten. Wabrscheinlich wöhnte die Familie des Quintus schon seit der Zerstorung des palatinischen Hauses durch Clodius am 3. November 57 (ad Att. IV 3, 2; ad fam. 1 9, 5) in einer Miethswohnung; denn das wätterliche Haus in den Carinen, welches Marcus dem Bruder algeireten hatte (Plut. Cic. 6), war wohl schon immer vermiethet worden, seit Quintus das palatinische beasse; es latte also jetzt in den Lamise angenebme neue Pächter gefunden.

Eigenthümlich ist, dass am Schlusse unseres Briefes das Datum XV. Kal. Martias steht, obwohl kurz vorher (§ 7 a. A.) gesagt ist: pridie Idus Febr. haec scripsi ante lucem; eo die apud Pomponium in eins nuptiis eram cenaturus'). Man denkt zunächst, Cicero babe am 12. Februar keine Gelegenheit gehabt, den Brief abzusenden, und am 15., als sich eine solche gefunden, eine kurze Nachschrift hinzugefügt. Aber es ist mit keinem Worte etwas Derartiges angedeutet: die in § 7 mitgetheilten Privatangelegenheiten sehen nicht wie ein späterer Zusatz, sondern wie ein natürlicher Abschluss des im Wesentlichen politische Nachrichten bringenden Briefes aus. Wenn das Schlussdatum fehlte, würde man nirgend Anstoss nehmen. sondern alles in bester Ordnung finden. Ich glaube deshalb, dass der Brief bis zum letzten Worte am 12. Februar geschrieben wurde, dass aber Cicero ihn aus irgend welchen Gründen (vgl. z. B. ad Att. IX 7, 1) noch ein paar Tage liegen lassen musste und nur das Abgangsdatum hinzusügte, als er schliesslich am 15. Gelegenheit fand, ibn aufzugeben. Daraus würde folgen, dass sich in den letzten drei Tagen nichts von Belang ereignet hatte, wie wir denn auch anderweitig nichts darüber wissen. Dass von den Audienzen der fremden Gesandten nicht die Rede ist, die nach \$ 1 bis zu den Iden verschoben worden waren, will nichts besagen; die Hinausschiebung stand im Zusammenhang mit den Parteikämpfen und wird nur aus diesem Grunde erwähnt; an und für sich konnten diese Audienzen den Ouintus schwerlich interessiren.

Man hat auch wohl gemeint, der § 7 von den Worten cetera sunt in rebus nostris huiusmodi an bis zum Schlusse sei der Rest eines zum grössten Theil verloren gegangenen Briefes vom

Für das Folgende vgl. Rauschen, Ephem. Tull., Bonn 1886 S. 20.
 26°

15. Februar. Dies ist aber durchaus unwahrscheinlich, da erstens der Brief II 3 nicht wohl ganzlich der privaten Nachrichten. die eben dieser Paragraph enthält, entbehrt haben kann und zweitena Cicero schwerlich drei Tage nach Absendung ienes inhaltreichen Briefes schon wieder Lust und Stoff zum Schreiben hatte. Eine andere Meinung geht dahin, dass das Datum XV. Kal. Martias der Anfang eines im übrigen verlorenen Briefes sei. Dieser Brief könnte dann allerdings zum Inhalt die Ereignisse aus der zweiten Hälfte des Februar und dem Anfange des März gehabt haben, und es liesse sich z. B. darauf hinweisen, dass ja am 17. Februar der dritte Termin im Prozess des Milo stattfinden sollte (II 3, 2 a. E.: Clodius in Quirinalia prodizit diem; vgl. § 4), eine Sache, für die sich Quintus natürlich interessirte. Indessen war doch schon II 3, 4 angedeutet, dass von diesem Termin nichts zu fürchten sei (in ea multo sumus superiores ipsius Milonis copiis), und mit Recht schliesst wohl Lange aus dem Umstande, dass nirgend von ibm berichtet wird, er sei rubig vorübergegangen (III 324). Auch hat die Annabme, dass von dem verlorenen Briefe nur die Anfangaworte XV. K. Martias übrig geblieben seien, etwas Künstliches, und zudem weist in II 4 nichts auf eine Lücke in der Correspondenz hin.

So dürste denn die Annahme, dass wir es mit einem nachreiglich hinzugesügten Abgangsdatum zu thue haben, noch am wahrscheinlichsten sein. Am ersten liesse sich damit vergleichen der Zusatz zu dem Briefe ad sam. XIV 1 (an Terentia). Dieser Brief ist bis zu dem uslete in § 6 in Thessalonica geschrieben; Cicero nahm iha dann selbst mit nach Dyrrhachium, von wo er iha absondte mit dem Zusatz: D. e. d. VI. Kal. Dec. Dyrrhachiu. Dyrrhachium veni, quod et libera civitas est et in me officiose et proxima Italiae; sed si offendet me loci celebritas, alio me conferum, ad te seribans. Dieser ganzlich unvermittelte Zusatz wurde uns sicher als Briefschluss bedenklich sein, wenn wir nicht den gleichzeitigen Brief ad Att. III 22 besässen, der ebenfalls bis zu dem cura, wi volleas in Thessalonica abgelasst ist, dann aber in Dyrrhachium eine den Sachverhalt deutlich aufklärende Nachschrift erhielt (eum illa superiora Thessalonicas stripsissem).

#### Brief 4.

Der Brief II 4, wie wir ihn jetzt lesen, ist erst durch Mommsena Umstellung zu Stande gekommen. Es kann nicht dem geringsten

Zweifel unterliegen, dass das Stuck augelawiar autem illam bis ad pedes uninscuinsque facentem, welches in der Handschrift dem Stück copiis; sed magna manus bis ceterum confectum Latiar erat vorausgeht?), jetzt an der ihm zukommenden Stelle steht (über das Wort exiturus wird noch zu reden sein). Denn die Umstellung heruht erstens auf einer durchaus einleuchtenden ratio, indem sie im engsten Zusammenhang mit der schon seit alter Zeit als nothwendig erkannten und unzweifelhaft richtigen Umstellung innerhalb der ersten drei Briefe steht: das Doppelblatt 1 - 4, in welchem ursprunglich das Doppelblatt 2 - 3 lag, hatte seinen Platz mit dem letztern vertauscht, so dass nun die Blätterfolge 2. 1. 4. 3 entstanden war: die Umstellung von 2 und 1 bedingt also diejenige von 4 und 3. Und zweitens: es sind auch chronologische Indizien dafür vorhanden, dass die Umstellung des zweiten Blätterpaares das Richtige trifft. Ich will in dieser Beziehung einiges erwähnen. In dem folium tertium (recte dispositum, s. d. Tafel) ist das letzte erwähnte Datum a. d. V. Idns Martias (II 4 & 1); das folium quartum enthalt die Daten pr. Non. April, und Non. Apr. (II 5 & 1); das dann folgende Stück bringt als erstes Datum a. d. VIII. Idus Apriles (II 5 & 2) und schliesst somit aufs schönste an folium quartum an. Das folium tertium schliesst mit einer Erwähnung der feriae Latinae, die ehen gefeiert sind (II 4 & 2); in folium quartum ist von einer instauratio Latinarum die Rede (II 4 & 4). In folium tertium steht: ut etiam Catonis rogationibus . . . resistamus (Il 3, 4 a. E.); folium quartum berichtet: sie legibus perniciosissimis obsistitur, maxime Catonis (II 4, 5 a, A.). Dort ist die Rede davon, dass jetzt Winter sei (II 3, 7); hier heisst es, die Schiffahrt sei noch nicht wieder eröffnet (adhue clausum mare, 11 4 § 7). Kurz, die Chronologie ist in Ordnung.

Es kam mir darauf an, keinen Zweifel zu lassen, dass Mommsen Umstellung richtig ist. Aber es verdient keine Billigung, dass Mommsen das Sütck öµqrlaqılar autem illam bis zu den Worten mi frater, vole (wo unzweifelhalt ein Briefende ist) mit 4 5 1 u. 2 zu einem Briefe zusammengeschweisst hat. Schon

ich bitte, die oben S. 391 gegebene Tafel zu vergleichen und von der Orellinchen Anordnung, welche einen aufs Gerathewohl unternommenen Besserungsversneh darstellt, ganz abzusehen.

Rauschen') hat beachtenswerthe Gründe dagegen vorgebracht, ohne indessen durchzudringen; ich will versuchen, dieselben zu verstärken und dadurch den Nachweis zu liefern, dass die §§ 3.—7 einen selbständigen Brief bilden, dem aber der Anfang fehlt.

- 1. Die Worte ἀμφιλαφίαν autem illam etc. stehen in keinem ersichlichen Zusammenhang mit dem Vorhergehenden. Dem gegen-uber könnte man sich allerdings darauf berufen, dass der Schluss von § 2 (cettere confectum erat Latier erat exiturus) verderbt ist.
- Von geringem Belang, aber doch immerhin erwähnenswerth ist, dass § 3 mit den Worten tribus locis aedifica die Notiz in § 2 domus utriusque nostrum aedificatur strenue ganz unberücksichtigt lässt.
- 3. § 3 schliesst mit den Worten: zed et hace, ut spero, breei inter nos communicabimus. Das et weist also auf etwas zurück: es ist aber nichts Entsprechendes in § 1 u. 2 vorhanden. Aus diesem Grunde wohl (denn gegen et — etiam ist nichts einzuwenden) haben die nueren Herausgeber [ef] eingeklammert.
- 4. Der Schluss von § 2 laufet: de Tullia nostra ... spero cum Crassipede nos confecisse. dies erant duo, qui post Latinas habentur religioni, † cetero confectum erat Latinar erat exiturus. Trotz der Verderbniss ist so viel klar, dass Cicero sagen will, die Verlobung sei deshalh noch nicht perfect geworden, weil die dies religiori ein Hinderniss gehildet hälten. Daraus folgt aber, dass dies an einem der beiden dies, qui past Latinas habentur religiosi, geschrieben ist. Die Feier der feriese Latinas habentur religiosi, geschrieben ist. Die Feier der feriese Latinas habentur religiosi, dies comitales exemit omnes: nam stiem Latinas einst aurrantur, nec tamen deerant supplicationes. Das muss doch unbedingt einer späteren Zeit angehören; denn man kann nicht wohlsehon an den beiden Nachtagen der Latinae, während die Leute noch deren religiösem Charakter Rechnung tragen, eine instauratie voresenommen haben ?).
- Ausschlaggebend ist aber Folgendes. Die §§ 1 u. 2 enthalten öffentliche und private Angelegenheiten: § 1 die Freisprechung des Sestius und was damit zusammenhängt (Vatinius); § 2 Nach-

<sup>1)</sup> A. a. O. S. 39 f.

<sup>2)</sup> Nuch Dio 39, 30 fand die Wiederholnng erst am Ende des Jahres statt. Dies erschein freilich unglaublich, selbst wenn man in unserem Briefe das Präsens buslaurantur de conatu nimmt.

richten über Quintus filius, den Haushau und die Verlohung der Tullia. In den §§ 3.—7 ist zuerst von Privatangelegenheiten die Rede (§ 3); dann folgt in § 4: res autem Romanes sees sic habent, und dahinter von § 4 his 6 eine lange Aufzählung politischer Vorginge. Wie kunn dies in eine m Brief gestanden hahen? Gehort denn die Freisprechung des Sestius nicht zu den res Romanae? Man kann nicht einwenden, Cicero nehme vielleicht von den res Romanae in Gerichtsverbandlungen aus; dies ist schon an sich undenkbar, aber es steht auch in § 6 ausdrücklich, im Zusammenhang mit den res Romanaez in in indelie is senuns, qui jüruns, und es folgen nun Einzelheiten, speciall die Nachricht von der Cicero unangenhmen Preisprechung des Sextus Clodius. Die Nachricht von der Freisprechung des Sextus konn also unmöglich diesem Briefe angehören, sondern muss in einem besonderen Schreiben zestanden haben.

Ich unterscheide also den Brief 4\* (§ 1 u. 2) von dem anfanglosen Briefe 4\* (§ 3-7). Jener ist unmittelbar unter dem Eindruck der erfolgten Freisprecbung des Sestius geschrieben, dieser geraume Zeit später, Ende Marz,

### Brief 4° (4 § 1. 2).

Er beginnt mit den Worten: Sestius noster absolutus est a. d. V. Idus Martias. Das Datum ist etwas zweifelhaft, weil der Med. für die Zahl ein Zeichen hat, das sowohl II wie V bedeuten kann. Die Datirung a. d. II. für pridie ist keineswegs unerhört, aber doch in unserer Ueherlieferung selten. Im Zweifelsfalle wird man also diese Datirung nicht hevorzugen, und hier liegt keine Nöthigung vor. das Datum a. d. V. Id. zu heanstanden. Ich nehme demnach an, dass Sestius am 11. März (nicht am 14.) freigesprochen wurde, Es ist möglich, dass Cicero noch an demselben Tage unsern Brief geschrieben hat. Denn der Umstand, dass er nach dem Schlusssatze (dies erant duo etc.) an einem der beiden dies religiosi, die auf die Latinge folgen, geschriehen sein muss, steht dem nicht im Wege. Wenn der 11. März ein dies religiosus war, so brauchte er darum kein dies nefastus zu sein (Lange R. A. Iº 355). Jedenfalls ist der Brief sehr bald nach der Freisprechung des Sestius geschrieben. Dass Quintus sich für Sestius besonders interessirte, sahen wir oben schon (vgl. II 3 § 6; 4° § 1).

Den Schluss dieses Briefes glaube ich hefriedigend verbessern zu können. Zunächst handelt es sich um die Abgrenzung gegen das, was im Med, auf ihn folgt (vgl. die Tafel), + cetero confectum erat Latiar erat exiturus a. d. VIII. Idus Apriles sponsalia Crassipedi praebui; so lautet die Ueberlieferung, und es fragt sich, wo der Schnitt zu machen ist. Vor Mommsen trennte man hinter exiturus, erst Mommsen zog das Wort exiturus zum folgenden. Ihm haben sich alle neueren Herausgeber angeschlossen ausser Wesenberg. Ich bin mit Wesenherg der Ansicht, dass exiturus zum folgenden nicht gehört. Der Brief 5 ist ähnlich abgefasst wie Brief 31); er giebt eine tabellarische Uebersicht über die acta der einzelnen Tage; die einzelnen Abschnitte werden allemal mit dem Datum eröffnet. Nach dem einleitenden Satz: postea sunt haec acta folgt zunächst (§ 1): Non. April. senatus consulto Pompeio pecunia decreta . . .; dann geht es weiter (§ 2): a. d. VIII. Id. Apriles sponsalia Crassipedi praebui ..., und ehenda: a. d. VI. Idus Apriles veni ad Quintum ..., und endlich § 4: a. d. V. Id. Apriles ante lucem hanc epistulam conscripsi eramque in itinere u. s. w. Schon aus diesem Grunde ist exiturus vor dem zweiten Datum störend. Es ist aber auch inhaltlich nicht besonders angemessen; denn am 6. April stand Cicero noch nicht unmittelbar vor der Abreise; er war am 8. noch in Rom und besuchte, weil er es am folgenden Tage verlassen wollte (quod eram postridie exiturus), vorher noch den Pompeius; erst am 9. April brach er nach dem Apagninum auf. Man hat allerdings die Daten a. d. VI. und a. d. V. geandert in a. d. VII. und a. d. VI., so dass Cicero schon am zweiten Tage nach dem Brautschmause abgereist sein würde; aber selbst dann passt das exiturus immer noch nicht recht, und es befremdet auch, dass Cicero seine Absicht, Rom zu verlassen, zweimal kurz hintereinander andeuten sollte (exiturus - quod eram postridie exiturus). Das Wort ist in jedem Falle im 5, Briefe üherflüssig; ich nehme es also weg, da es am Schlusse von 4º gut zu gebrauchen ist.

Hier mochte ich namlich so lesen: de noatra Tullia, die mehercule amentissima, spero cum Crassipede noa confecises; (std) dies erant duo, qui post Latinas hobentur religiosi — ceterum confectum erat Latiear —, (st) erat exiturus. Die Einfügung des (sch) scheint mir nothwendie des Zusammenhanes weeen; sie ist ubrigeos

<sup>1)</sup> Vgl. meine Darlegung im Rhein, Mus. Bd. 57 S. 630.

kaum als Aenderuug zu hetrachten (Haplographie). Im Uehrigen meine ich der Ueherlieferung durch das eingeschohene («/) keine Gewalt angetlan zu haben. Für Mommsens ceterum ist vielleicht besser mit andern ceteroque zu lesen. Man wird zugeben, dass ein vortrellicher Sinn herauskommt. Aus zwei Gründen kann Cicero noch nichts Positives üher die Verlobung melden: einmalbefand man sich in den dier retigiest, und zweitens staud Crassipes vor einer Reise. Diese Reise ist nicht üherflüssig: man hatte doch onnst schon einen Termin für die Verlobung nach den dies religiosis in Aussicht nehmen können; durch die Reise wurde die Sache etwas mehr ins Ungewisse hinausgeschoben. Thatsächlich ist die Verlobung zu erst am 4. April zu Stade gekommen (16 § 1).

Mit dieser Notis über Tullias bevorstehende Verlohung endet unser Brief. Es ist sehr gut möglich, dass Giero so geschlossen hatt der Brief entsält eine wichtige politische Nachricht und knüpft daran einige private Mittheilungen; es ist also ein naturlicher Abschluss erreicht. Hüchstens vermisst man eine freundliche Wendung persönlicher Art, einen Hinweis auf Quintus' baldige Heimkehr oder ein grüssendes vode, wie denn alle andern Briefe aus dieser Zeit etwas Berartiges entshlten. Mag sein, dass ein solcher Briefschluss ausgefallen ist; vielleicht aber erklärt sich sein Fehlen ebenso wie die Kürze des Briefes aus dem Umstande, dass nur die heiden Brüdern erfreuliche und wichtige Freisprechung des Sestius das Schreiben veranlasste, das in freudiger Erregung eilig hingeworfen wurde.

Diesem Briefe fehlt also der Aafang, an den sich die Worte deputAngine unten sillem, yunam is soles dieure, bone mode dasidere anschlossen. Es sind jedenfalls nur ein paar Zeilen, die ausgefallen sind. Der Brief begann im Unterschied von dem vorigen mit privaten Mitheilungen (Abnicht wie Brief 2), um dann ausführliche politische Nachrichten zu hringen (§ 4—6) und mit einigen brüderlichen Liebenswürtigkeiten zu schliessen (§ 7).

Hier ist nun der Ort, darauf aufmerksam zu machen, dass die Lücke, die wir aus zwingenden Gründen annehmen, auch durch die Handschrift bezeugt erscheint. Dies steht wieder im Zussamnenlang mit der Blätterversetzung. Ich bitte also noch einmal die Tafel S. 391 anzusehen. Das Blatt 1 (nach der richtigen Anordnung) umfasst von [Mid] cepeit dimittere bis familiäres eins quid cupient im ganzen

67 Zeilen des Baiterschen Textes. Ich habe dabei die Ueberschrift von Brief 2 nicht mit berücksichtigt: dies macht deshalb nichts aus, weil alle andern Blätter auch je einen Briefanfang enthalten, worauf ich ebenfalls keine Rücksicht nehmen werde. Blatt 2 von omnes vident bis multo sumus superiores ipsius (Milonis) umfasst 68 Zeilen. Blatt 4 von augilagiar autem illam bis ad pedes uniuscuiusque iacentem entspricht 66 Zeilen des Baiterschen Textes, Die Uebereinstimmung ist beinahe vollkommen; nur das Blatt 3 (das durch die Versetzung an die letzte Stelle gerathen war) von copiis sed magna manus bis cetero confectum erat Latiar erat exiturus hat eine merklich geringere Zeilenzahl, nämlich bloss 61. Es fehlen also am Durchschnitt 6 Zeilen. Mommsen erklärte die Abweichung so, dass er sagte, man dürfe sich nicht eben wundern, dass einmal eines der Blätter des Archetypons etwas weitläufiger geschrieben gewesen sei; ich glaube, wir können diesen Umstand jetzt in unserm Sinne verwerthen. Dieses Blatt war am Schlusse zerrüttet, worauf noch die Verderbniss seiner letzten Worte (cetero etc.) hinweist: in Folge dessen felden uns etwa 6 Zeilen. Diese Zeilen enthielten also eine Briefüberschrift und den Eingang des Briefes 4b, vielleicht auch vorher ein paar Schlussworte des Briefes 4\*; doch bin ich geneigt anzunehmen (wegen der geringen Zeilenzahl), dass wir Brief 4\* vollständig besitzen.

Wenn es am Anfange von 4º (§ 3) heisst: ôμαρλασμίαν autem illam, quam tu soles dicera, so ist davaus natürlich nicht zu schliessen, dass Cicero sich auf einen vor kurzem angekommenen Brief des Bruders bezieht. Denn in § 7 schreibt er: tuas mirijke iltteras exapecto, und wir wissen ja schon, dass der einzige Brief seit der epistula Vibiensis (il 3, 7) erst im Mai in Ciceros Hande gelangte (il 6, 1). Das Wort ἀμαμλαφία scheint ein Lieblings-ausdruck des Quiatus gewesen zu sein; auch in il 14, 3 ist von der ἀμαμλαφία illa tua die Rede.

In demselben Paragraphen 3 verbindet man die Worte opsueral jetzt gewöhnlich mit dem vorhergehenden Satze: vivo paulo
liberalius quam solebam; opsus erat. Dabei stört mich das Tempus
(erad), und auch der Gedanke befriedigt nicht: wieso opsus erat?
Schlütz zog opsus erat zum Folgenden: si te haberem, paukipper fabris
locum darem, wobei er darem in dare verwandelte. Die Beziehung
halte ich für angemessen; der Conjunctiv braucht aber nicht beseitigt
zu werden. Man less: opsus erat, sit ehaberem, paulisper fabris

locum darem: sed et haec, ut spero, brevi inter nos communicabimus. Ad Att. V 21, 12 ist überliefert: quid opus est, inquam, quam rationes conferatis? und diese Ueberlieferung ist von Schiche (Jahresber, d. phil. Ver. zu Berlin 1899 S. 345) mit Glück vertheidigt worden. Für den blossen Conjunctiv nach opus est verweist er auf Krebs-Schmalz, Antibarb, Il 202.

§ 6 schliesst mit den Worten: Appius a Caesare nondum redierat. Mommsen wollte daraus eine Frage machen; aber eine Frage passt gar nicht in den berichtenden Zusammenhang, und so hat sich denn auch kein Herausgeber zu einem Fragezeichen entschlossen. Sachlich ist dazu noch folgendes zu bemerken. Wir wissen aus Plut, Caes. 21, dass Appius Claudius Pulcher, der Prätor von 57. im Jahre 56 Sardinien als Provinz verwaltete und als nyeuwy zic Σαρδόνος bei der Conferenz in Luca anwesend war. Mommsen nimmt nun an, er sei von Sardinien aus zu Caesar gereist, und da er ehendahin habe zurückkehren müssen, so sei es natürlicher, dass sich Cicero bei seinem Bruder, dem in Sardinien befindlichen Legaten des Pompeius, nach seiner Rückkehr erkundige, als selbst darüber berichte. Aber selbst in diesem Falle konnte Appius den Weg über Rom und Ostia nehmen und also Marcus in Rom eher etwas Zuverlässiges wissen als Quintus in Sardinien. Uebrigens ist es fraglich, ob Appius schon vor seiner Reise zu Caesar in Sardinien gewesen war. Im Fehruar wurde im Senat de ornandis praetoribus verhandelt, und zwar ohne Resultat (II 3, 1); es ist daher sehr wahrscheinlichdass Appius im März von Rom aus zu Caesar reiste, ehe er noch sein Amt angetreten hatte, und dass er sich erst nach der Conferenz ther Rom nach Sardinien begab.

In § 7 steht der Satz: tuas mirifice litteras exspecto: atque adhuc clausum mare fuisse scio; sed quosdam venisse tamen Ostia dicebant, qui te unice laudarent plurimique in provincia fieri dicerent; eosdem aiebant nuntiare te prima navigatione transmissurum. Manutius wunderte sich darüber, dass von den Leuten, die diese Kunde brachten, gesagt werde, sie seien von Ostia gekommen; er vermuthete, es musse Olbia heissen, und in der That machen ihre Nachrichten es gewiss, dass sie iu Sardinien gewesen waren. Aber die Aenderung ist sehr gewaltsam, zumal wenn man bedenkt, wie gewissenhaft die Handschrift an den heiden Stellen, wo Olbia wirklich vorkommt, die Ueberlieferung gewahrt hat 1), und allenfalls kann

<sup>1)</sup> S. oben S. 397 Apm. 1.

sich der Leser auch selbst asgen, dass, wenn es von den hetressende Leuten heisst, sie seien von Osia nach Rom gekommen, dabei als selbstverständlich vorausgesetzt wird, dass sie erst von Sardinien nach Ostia übergesetzt waren. Aber mir fällt etwas anderes aus. Waren die Leute in Rom, warum brachten sie dann ihre Nachrichten seinen Bruder so hesorgt war, sie nüthigenfalls nicht selbst aus? Warum diezeban veenisse, aieban mustier? Offenbar waren seineln tin Rom, sondern in Ostia; es waren Schiffer, die auch in der schlechten Jahreszeit den Verkehr zwischen Sardinien und Italien vermittelten, und Cicero ersuhr durch Dritte, was sie in Ostia gesagt hatten. Es ist also zu lesen: sed guodam venisse tamen Ostiam dieban Austum beseitiet.

Nebenbei erwähne ich, dass Mommsen das transmissurum unseres Satzes missverstanden hat: der Brief schliesst damit, dass man von Quintus Getreidesendungen erwarte, sohald das Meer wieder often sei.\* Davon ist hier nattflich nicht die Bede.

## Brief 5.

Dieser Brief beginnt mit den Worten: Dederam ad te litteras autea, quibus erat scriptum Tulliam nostram Crassipedi pr. (Non.) Apriles esse desponsam, ceteraque de re publica privataque perscripseram. postea sunt hace acta: Non. Apr. senatus consulto etc.

Das erste (Non.) fehlt in der Handschrift; man könnte also auch daran denken, (Kal.) zu erganzen; was richtig ist, wird sich nachher herausstellen. Der hier erwähnte Brief mit der Verlobungsanzeige und sonstigen privaten und politischen Nachrichten vom 4. April (oder 31. Marz) ist nicht erhalten; denn die Nachricht von der thatsachlich erfolgten Verlobung (vgl. 4° § 2) der Tullis flüdet sich in keinem der vorhergehenden Briefe. Oder sollte etwa der Brief 4° der hier bezeichnete sein? Bei him fehlt ja am Aafang ein Sittck, das private Mittheilungen enthielt; es wäre möglich, dass da die Verlobung angezeigt gewesen wäre. Rauschen') hat diese Vermultung ausgesprochen, und sie scheint ihm sicher zu sein, Ich würde sie hilligen, wenn nicht ein gewichtiges Bedenken vorlage. Es handelt sich dabei um den Process des M. Gelius Rufus, in welchem Gierer die noch erhaltene Rede hielt.



<sup>1)</sup> Ephem. Tull. p. 40.

Oben wurde gelegentlich erwähnt, dass in dem Briefe 4\* von der für Cierco nnerfreulichen Freisprechung eines Sextus Clodius die Rede ist (§ 6: wnum accidit imprudentia Milonis incommode, de Sexto Clodio etc.). Ueberliefert ist hier allerdings de Sexto Coelio, und am Rande ist Coecilio beigeschrieben; aber die Verbesserung des Manutius ist evident. Der Vorname Sextus kommt weder bei den Coelii, noch bei den Caecilii vor, und nach der ganzen Sachlage kann nur an Sextus Clodius gedacht werden, den bekannten Helfershelfer des dem Gieer so verbassten P. Clodius. Die Corruptel erklert sich ganz leicht so: statt Clodio sa der Abschreiber Closlio (d — el), und dies wurde in Coelio (M) und Coecilio (m Rande) verschlimmbessert.

Nun fand der Process des M. Caelius Rufus wenige Tage nach der Preisprechung dieses Sextus Clodius statt; denn es heisst p. Cael. 32, 78; quare oro obtestorque vos, indices, ut, qua in civitate paucis his diebus Sex. Clodius absolutus est ..., in hac civitate ne patjamini illum absolutum muliebri gratia, M. Caelium libidini muliebri condonatum. Der Brief 4b, der in seinem aussuhrlichen Paragraphen über die iudicia (\$ 6) zwar die Freisprechung des Sex. Clodius, nicht aber diejenige des M. Caelius erwähnt, ist also ohne Zweisel in den Tagen geschrieben, die zwischen jener und dieser Freisprechung liegen. Nach p. Cael. 1, 1 ferner ist die Rede diebus festis ludisque publicis, omnibus forensibus negotiis intermissis gehalten. Dies muss sich, da die in dem Briefe 4b geschilderten Ereignisse der zweiten Hälfte des März angehören, auf die ludi Megalenses, die vom 4. bis 10. April gefeiert wurden, beziehen. Nun berichtet aber Cicero über das, was vom 5. April bis zu seiner Abreise von Rom geschah, im Brief 5, und zwar ohne die Freisprechung des M. Caelius zu erwähnen, obwohl er in diesem Briefe selbst ein Factum wie die Ausstossung des M. Furius Flaccus aus dem Cottegium der Capitolini und Mercuriales nicht übergeht (§ 2 non praetermittam ne illud auidem etc.). Vom 9. April bis zum 6. Mai war Cicero von Rom abwesend (ad Q. fr. II 5, 4). Es folgt also, dass der Process des Caelius nur am 4. April stattgefunden haben kann') und dass Cicero seinen Bruder über diesen Process in demjenigen Briefe benachrichtigte, der in 5 § 1 erwähnt wird als ein Schreiben, das die Nachricht von der Verlobung der Tullia

t) So schon Körner, queest, chron. p. 18.

und sonstige politische und private Nachrichten enthielt. Es ist jetzt klar, dass am Anfange von 5 & 1 das Datum pr. (Non.) April., und nicht, wie oben versuchsweise angenommen wurde, pr. (Kal.) Apr. lauten muss: ebenso ist klar, dass Rauschens Vermuthung, 4b sei der hier bezeichnete Brief, falsch ist. Zwischen 4b und 5 fehlt ein Brief, geschrieben am 4. April; er enthielt von privaten Nachrichten sicher die Verlobung der Tullia, von politischen sicher die Freisprechung des Caelius, welche beiden Ereignisse an eben diesem Tage stattgefunden und offenbar den neuen Brief veranlasst hatten. Bei der Annahme, 4b sei der Brief mit der Verlobungsanzeige, kommen wir immer ins Gedränge; denn war bei seiner Abfassung auch schon die Freisprechung des Caelius erfolgt, so begreift man nicht, warum sie in § 6 nicht erwähnt wird; war sie sber noch nicht erfolgt, so musste ihrer in Brief 5 gedacht werden, was nicht der Fall ist. Alles ist befriedigend erklärt durch die Annahme eines nicht erhaltenen Briefes vom 4. April. Wir haben nun allerdings drei Briefe, die in ganz kurzen Zwischenräumen auseinander solgen: Brief 4b von Ende März, der verlorene Brief vom 4. April und Brief 5 vom 8. oder 9. April. Indessen. dass dem Briefe 4b so bald zwei andere nachgeschickt wurden, erklärt sich ganz ungezwungen: am 4. April war die glücklich zu Stande gekommene Verlobung der Tullia der Anlass zu einem neuen Schreiben, und am 8. oder 9. April theilte Cicero dem Bruder mit. dass er Rom für etwa einen Monat verlassen werde.

Die Daten in 5 § 2 und § 4 sind nicht ganz sicher. In § 2 ist therilefert: a. d. VII. Jünk Apriles sponsalie Crassipeli grachwi; huic convivio puer optimus, Quintus teus meusque, quod perleviter commotus fuerat, defait. a. d. VI. Jünk Apriles cemi ad Quintum eumque vidi plane integrum etc. Mommen und Weenberg buben die Zahl VI in VII verwandelt: es ist dann keine Lücke in der Aufsahlung der Tage, und Cicero sucht den kranken Neffen gleich am folgenden Morgen auf. Indessen ist es doch such möglich, dass Cicero am Tage nach dem Brautschmaues eich rubig zu Hause hielt und nichts von ihm zu erzählen hatte. Halten wir die Übereitleferung fest, so besuchte er den Neffen erst am 8. April und that erst an diesem Tage alles das, was in § 3 noch berichtet wird: Beauch der Baustelle, Diner bei Crassipes, Abendheauch bei Pompeius. Vielleicht ist das ein bischen viel für den Tag nach dem Brautschmause. Den Acathesuch bei Pompeius weitel für den Tag nach dem Brautschmause.

nicht hatte treffen können und inn doch vor seiner Abreise noch gern sprechen wollte; am folgenden Tage nömlich gedachte er Rom zu verlassen (quod eram postridie exilurus). In § 4 heisst es sodann: . . ante lucem hanc epistulam conscripsi eranque in itinera, ut eo die apud T. Titium in Anaganion manerem. Es ist also der Tag der Abreise. Das Datum vor diesen Worten lautet im Med.: ad y Idus Aprila, was sich leicht in a. d. V. Idus Aprila verhessern East. Diejenigen, die oben die Ueberlieferung änderten, müssen hier natürlich a. d. VI. lessen. Ich glaube, man kann ruhig in § 2 an dem Überlieferten VI. festhalten und hier das y der Handschrift als V. erklären. In diesem Falle wäre also der Brief am 9. und nicht am S. April geschrieben. Die Differenz ist übrigens unerheblich.

### Brief 6.

Nach 5 & 4 wollte Cicero, weil die Schlussverhandlung im Process des Milo auf den 7. Mai anberaumt war, am 6. Mai von seinem Landausenthalte wieder in Rom eintreffen; er hoffte, dann auch seinen Bruder wieder zu hahen ( ... teque ... ad eam diem, ut sperabam, viderem). Man darf annehmen, dass er in Anbetracht der wichtigen Verhandlung sein Vorhaben ausführte: indessen sein Bruder war auch am 7. Mai poch nicht von Sardinien zurück. Denn der Brief II 6 ist in der zweiten Hälfte des Mai geschrieben (bald nach dem 16, Mai); damals hatte Cicero einen Brief seines Bruders in Händen (den einzigen seit dem Olbiensischen), der die Rückkehr als unmittelbar bevorstehend ankündigte (§ 1; sed cetera. ut scribis, praesenti sermoni reserventur: § 2: sed plura quam constitueram: coram enim). Ob Cicero zwischen dem 5. und 6. Brief noch ein Schreiben an seinen Bruder schickte, in welchem er ihm etwa den Ausgang des Milonischen Processes mittheilte, steht dahin. In Brief 6 deutet nichts darauf bin; es mag unterblieben sein, weil Cicero ia den Bruder mit iedem Tage erwartele.

<sup>1)</sup> S. oben S. 397 Anm. 1.

werden sollte, fern blieb. Pompeius war nämlich am 11. April (ad Q. fr. Il 5, 3) von Rom über Luca nach Sardnien gereist und hatte sich, von Caesar veranlasst, bei Quintus dieserhalb über M. Cicero beschwert (ad fam. 19, 9). Das wird Quintus seinem Bruder zunachst schriftlich mitgetbeilt baben (ad fam. 19, 9: quad op cum audieme ex alifi; maxime ex met fratre copnori) nattriich folgte nachher das Ausführliche bei mündlicher Aussprache (ad fam. 19, 10), wie denn auch Pompeius noch eigens den Vibullius an Cicero sandte (ebd.).

Die Stelle, an welcher Cicero von der Senatssitzung des 15. Mai spricht, ist verderbt. Ueberliefert ist folgendermassen (§ 1 u. 2): Idibus Maiis senatus frequens divinus fuit in supplicatione Gabinio deneganda, adiurat Procilius hoc nemini accidisse; foris valde plauditur. mihi cum sua sponte iucundum, tum incundius, quod me absente; est enim ellexorvès indicium sine oppugnatione, sine gratia nostra; † eram ante quod Idibus et postridie fuerat dictum de agro Campano actum iri, † [non] ut est actum; in hac causa mihi aqua haeret. Bei der zweiten crux hat der Mediceus; non ut est, 'sed non in rasura ab alia manu scriptum linea subducta deletum est' (Baiter). Hier schreiben alle Herausgeber unbedenklich: non est actum; nur Orelli meinte, vielleicht sei nondum est actum zu lesen. Bei dieser Gestaltung des Nachsatzes kann nun quod nicht "weil" bedeuten, sondern steht im Sinne von was das anbetrifft, dass': quod Idibus . . . fuerat dictum . . . actum iri, non est actum. For eram ante boten die alteren Ausgaben: eram Antii. Diese Angabe sollte erklären, warum Cicero der Senatssitzung nicht beigewohnt hatte. Indessen der Brief ist in Rom geschrieben; denn Cicero lädt am Schlusse den zurückkehrenden Bruder natürlich nicht nach Antium zu Tische, sondern in sein Haus zu Rom, wie schon der Hinweis auf die pueri nostri beweist. Der Brief ist aber auch sehr bald nach der Senatssitzung geschrieben; dies geht hervor aus den Worten: adiurat Procilius (ein Tribun des Jahres) hoc nemini accidisse; foris (d. h. in der Bürgerschaft im Gegensatz zum Senat) valde plauditur. Es ist also unwahrscheinlich, dass Cicero am 15. Mai in Antium gewesen sein sollte; er war ja erst am 6. Mai von den Landgütern nach Rom zurückgekehrt; und um einer Senatssitzung nicht beizuwohnen, brauchte er nicht eben zu verreisen; das liess sich auch auf andere Weise begründen. Mommsen verwarf denn auch die Vermuthung eram Antii; er las: etenim

ellexque's indicium sins . . . gratia nostra erat, ante quod lâibus . . . fuerat dictum . . . actum iri, non est actum. Er verandert also est enim in etenim, eram in erat und wird dabei der Ueberlieferung ut est actum nicht gerecht.

Ich verbessere so: mihi cum sua sponte iucundum, tum iucundius, quod me absente; est enim ellexocyès iudicium, sine oppugnatione, sine gratia nostra, aberam autem, quod Idibus et postridie fuerat dictum de agro Campano actum iri, ut est actum: in hac causa mihi aqua haeret. So entsteht ein überraschend einleuchtender Zusammenhang: "Es ist mir erfreulich, dass Gabinius in meiner Abwesenheit diese Schlappe erlitten hat; denn so liegt ein von mir gänzlich unbeeinflusstes Urtheil des Senates vor. Ich fehlte aber, weil über den ager Campanus verhandelt werden solke, wie denn auch geschehen ist: in dieser Sache weiss ich mir keinen Rath'. Geandert ist dabei nur an einer Stelle: eram ante ist zu aberam autem geworden. Die Aenderung ist leicht: nostra aberam wurde zuerst zu nostraberam, und dann wurde b weggelassen; aute (- autem) wurde als ante gelesen. Die Ueberlieferung ut est actum bleibt gewahrt; wenn in der Rasur vor ut, wo von anderer Haud non eingetragen und wieder getilgt wurde, noch etwas zu suchen ist, so kann es nur sic sein: sicut est actum; aber das einfache ut thut dieselben Dienste. Es ist das bekannte ut = sicut, welches nach einem Vermeintlichen, Angeblichen, Angenommenen das Thatsächliche und Wirkliche einführt; vgl. z. B. Phil. II 17, 43: si saepius decertandum sit, ut erit.

Nach dieser, wie mir scheint, eridenten Emendation hat man die Angaben der neueren Historiker (Drumann II 326, 40; III 265, 72; V 699, 34; Lange, R. A. III' 331) zu corrigiren: die Verhandlungen über den ager Campanus sind nicht, weil man die Folgen ürchtete, unterblieben. Wie der Senat kein Bedenken trug, Gabinius den Pompeius zu kränken, so hatte er auch den Muth, ihn mitsammt Caesar am 15. und 16. Mai durch diese übrigens fruchtlosen Verhandlungen von neuem zu reizen; nicht ohne Noth war also Gieero an diesen Tagen den Sitzungen fern geblieben.

Mit dem 6. Briefe endet die durch des Quintus Legation nach Sardinien hervorgerufene Correspondenz. Ich gebe zum Schlusse eine tabellarische Uebersicht über die gewechselten Briefe.

Bernes XXXIX.

- Crayle

## 418 W. STERNKOPF, ZU CICERO AD QUINTUM FRATREM

### Uebersicht.

Ad Q. fr. II 1: Mitte Dec. 57 (zwischen dem 10. und 17. Dec.)
 Erster Brief des Quintus von Olbia.

2. Il 2: Antwort darauf: 17. Januar 56.

3. Ein (nicht erhaltener) Brief vom Ende des Januar.

II 3: Geschrieben am 12. Febr.; abgeschickt am 15. Febr.
 II 4\*: 11. März oder bald nachher.

6. II 4b : Ende Marz.

7. Ein (nicht erhaltener) Brief vom 4. April.

8. Il 5 : 9. April.

Zweiter Brief des Quintus, der seine Rückkehr ankündigt-

 II 6: Antwort darauf: bald nach dem 16. Mai. Dortmund,
 W. STERNKOPF.

# DIE SCHRIFTSTELLEREI DES ANAXIMENES VON LAMPSAKOS.

I.

Anaximenes als Verfasser der pseudodemosthenischen
Rede gegen Philipps Brief.

Welche Fülle von Ueberraschungen die neuen Didymos-Scholien1) zu Demosthenes uns bringen, welche Fülle neuer Probleme sie der Forschung stellen, wird in der fesselnden Einleitung der Berliner Ausgabe mit musterhafter Klarheit dargelegt. Die Ernte, die einzuhringen ist, ist gross; hoffentlich wird es an Arbeitern nicht fehlen. Ich glaube unter dem unmittelharen Eindruck der neuen Veröffentlichung schon jetzt ein Problem in Angriff nehmen zu dürfen, dessen Lösung weder von der künftigen Behandlung der anderen neuen Probleme noch von den kunftigen Fortschritten der Textkritik unserer Scholien herührt werden wird, das darum eine gesonderte Betrachtung nicht nur verdient, sondern auch verträgt. Ich meine die viel erörterten Fragen nach der Echtheit des Schreibens des Königs Philipp und nach dem Ursprung der demosthenischen Rede, die eine Erwiderung auf dies Schreihen sein will -Fragen, auf die durch die werthvollen Mittheilungen des Didymoscommentars ein ganz neues Licht fällt. Nacadem Col. 10. 11 S. 49. 51 in Uehereinstimmung mit Philochoros hei Dionys ad Amm. 11. aber unter Mittheilung einiger neuer historischer Thatsachen, die

<sup>1)</sup> Berliner Classikertexte I. Didymos Gammentar zu Demosthens, berlieter von B. Diels und W. Scholart. Berlin 1964. Enlige wichtigere Ergiazungen möchte leh schon Jettt miltheilen: Col. 8, 30: δω² τό [άσφωκό-ja. πως ' Βέρβμίσην του' Αξεαφείως] τέρν. Col. 3, 10 vermeide ich allt Abwechungen der Anagsbe vom Payrus darch die Engiazung αγγασίμανοι πά δε ολημοφορίν (τοn Hermiss). Ich flünde gerade keiten gesauen Beleg die dem der der der gelütige Wendung, κhe Plusterho & δεστλείο για στο καταγώ με δεστλείο και δεστλείο κ

Entstehung der Rede unter Theophrasts Archontat (440/39) angesetzt ist, folgen Col. 11, 7 ff. die Worte:

ίπι[ο]ταπήσειε δ' ἄν τις οἰκ ἀπό ακοποῦ συμ[π] φορήσθαι τό λογίδιον ἔκ [τ]των Αημοσθένους προγματικί) ῶν ἐπιευντεθέν καὶ εἰσιν ο΄ φασιν Αναξιμένους εἰναι τοῦ Αρμψακηνοῖ τὴν συ[μ]βουλήν, τὰν [δί] ἐν τῆι ἐβόμην τῶ]ν Φιλιππ]κῶν [π] ὁλίριο ἀδιν γράμμασις αἰνοῖς ἐ[ννετα[Δηθ]ο].

Didymos beruft sich hier, und auch sonst öfter, auf seine Vorganger, wie ja seine Arbeit nichts anderes ist als eine Compilation aus älteren Commentaren zu Demosthenes.1) Schon die ganz richtige, den neueren Forschern vorweggenommene Beobachtung, dass die Rede in ihren wörtlichen Berührungen mit anderen demostbenischen den Eiudruck mache, als sei sie aus diesen zusammengestoppelt, wird Didymos, wenn er sie auch in eigenem Namen vorzutragen scheint, gewiss älteren Gelehrten verdanken, vielleicht denselben, die, wie es nach den angeführten Worten heisst, undemosthenische Worte in der Rede entdeckt haben wollten, Ausdrücklich schreibt er Vorgängern die merkwürdige Beobachtung zu, dass sich die Rede fast wörtlich im Geschichtswerk des Anaximenes wiederfinde. Der Text unterliegt keinen Zweifeln, auch die Worte voy de scheinen ganz sicher.2) Aber die Erklärung dieses vur dé bereitet Schwierigkeiten. Was ist als Gegensatz zu der jetzigen Einreihung der als anaximenisch erkannten Rede in das Geschichtswerk gemeint? Diels meint, das vor de deute an, dass ursprünglich eine Sonderpublication der Rede vor der Einreihung in das Geschichtswerk (und in die demosthenische Redesammlung) existirt habe. Die bei Didymos als συμβουλή bezeichnete Rede wurde sich nach Diels gut in die Sammlung der συμβουλευτικοί des Anaximenes, die wir aus der pinakographischen Notiz bei Dion, de Isaeo 19 erschliessen müssen,") einreihen. Aber diese Deutung des ver de scheint mir bedenklich. Denn die Rede gegen Philipps Brief will doch, wie ihre demosthenischen Entlehnungen und Anklänge beweisen, von Demosthenes gehalten sein. Nun hatte der Historiker selbstverständlich das gute Recht, dem Demosthenes eine seine Gedanken wiedergebende, aber frei componirte

<sup>()</sup> Vorrede S. XXXII ff.

S. Vorrede S. XXXIV Ann. Die Ausführungen der Vorrede S. XLVIII.
 XLIX sind zum Theil zu atreichen, da Rede X mit XI verwechselt wird.

<sup>3)</sup> Vgl. Usener, Quaest, Anaximeneae p. 22.

Rede in den Mund zu legen. Aber durfte der Rhetor in seine Sammlung von Musterreden einen gyußgylevrezoc aufnehmen, der von Demosthenes gehalten sein sollte? Ein solches Verfahren konnte fast an die Veröffentlichung des Torxágayoc unter Theopomps Namen erinnern, oder es würde nichts anderes bedeuten als die Vorwegnahme der Fictionen der späteren suasoriae. Ich glaube, das vor de gestattet eine andere Auffassung, mit der wir diesen Schwierigkeiten entgeben. Didymos, der die Zweifel an der Echtheit der Rede pur gelegentlich berücksichtigt und an der Tradition festhält, ohne es auch nur für der Mühe werth zu halten. durch Einsicht in das Werk des Anaximenes sich ein eigenes Urtheil über die Frage zu bilden, hat wohl unlogisch von seinem eigenen Standpunkt aus das ver de in den Bericht über jene Kritiker eingefügt.") Ihm, der an der Echtheit der Rede nicht zweiselt und den Anaximenes gar nicht eingesehen hat, muss es selbstverständlich scheinen, dass die Rede ihre richtige und ursprüngliche Stelle im demosthenischen Corpus hat, dass sie dann erst fälschlich in Ansximenes' Geschichtswerk eingereiht ist.

Aber von den verschiedenen Möglichkeiten der Deutung des rur de wird unser Urtheil über den wesentlichen Inhalt der Aussage des Didymos nicht berührt. Den gilt es vor allem zu prüfen. Denn die Beobachtung antiker Demosthenesforscher, dass unsere Rede im Geschichtswerke des Anaximenes wiederkehrte, nimmt unser grösstes Interesse in Anspruch. An der Thatsache zu zweifeln haben wir nicht den geringsten Grund. Und in der Concurrenz der beiden Namen werden wir von vornherein geneigt sein, uns wie jene antiken Forscher für Anaximenes zu entscheiden, da Demosthenes als Verfasser für niemand mehr in Betracht kommt. Wir haben uns die Frage vorzulegen, ob die Rede, die unter der Voraussetzung demosthenischer Abfassung die grössten Schwierigkeiten und Anstösse bietet, als integrirender Bestandtheil der Othennexa des Ansximenes uns verständlich wird. Die Angahe, dass die Rede im siebenten Buche stand, wird durch die Thatsache bestätigt, dass Philipps thrakische Feldzüge (342-339) im siehenten und achten behandelt waren.2) Dass der Rhetor auf die Ausarbeitung

Aehnliche untogische Einmischungen des eigenen Urtheils in die Wiedergabe fremder Gedanken weist z. B. an mehreren Stellen des Aeschines Tschiedel nach, Quaestiones Aeschineae Berlin 1887.

<sup>2)</sup> S. Schäfer, Demosthenes II2 S. 445.

der in sein Geschichtswerk eingelegten Redeu besondere Sorgfalt wandte, ist selbstverständlich. Plutarch') redet spöttisch von den Prunkstücken der Beredtsamkeit, die er den Feldberren vor der Schlacht in den Mund legt. Dass er einmal in seine Alexandergeschichte einen Kampf von Rede und Gegenrede eingelegt hat, wird uns noch in einem der wenigen spärlichen Reste bezeugt; ") und dass hier Demosthenes als zweiter Redner austritt, ist besonders bemerkenswerth. So hatte er also auch Demosthenes in den entscheidungsvollen Debatten über Philipps Ultimatum redend eingeführt. Die Gelegenheit schien besonders günstig. Denn Demosthenes selbst bezeugt seine Theilnahme an diesen Debatten.") Aber veröffentlicht hat er wie andere so auch diese Staatsrede begreiflicher Weise nicht. Der rasche Ablauf der Ereignisse bis zur Katastrophe von Chaeronea und die vielseitige Thätigkeit, die Demosthenes nach der Kriegserklärung entfaltete, liess ihm dazu gewiss keine Musse, und pach dem Friedensschlusse batte eine Veröffentlichung der Rede die freundlichen Beziehungen zu Philipp gestört und die alte Spannung erneuert. So war der Rhetor hier in der glücklichen Lage, den Demosthenes in einem bedeutungsvollen Zeitpunkt redend einführen zu können, ohne durch eine bereits veröffentlichte authentische Rede in der Freiheit seiner Bewegung auf Schritt und Tritt gehindert zu sein.

Der Inhalt der Rede lässt sich in aller Kürze so zusammennasen. Seit Philipp den Frieden (des Philokrates) beschwen his, hat er in allen seinen Handlungen sich als Feind gezeigt. Edlich bekennt er auch in seinem Briefe mit seinen ungerechten Seschuldigungen und Vorwänden offen die Feindschaft. Fürdken braucht man den Kampf nicht, das soll das Thema der Rede sein. Denn des Wohlwollens der Gotter ist man gewiss. Durch sein Ränke hat sich Philipp um allen Credit gebracht, Periath und Byzanz sich zu Feinden gemacht, das Vertrauen der Thessaler und der Thebaner verloren. Auf die Hilfe der Satzapen Asiens kun

<sup>1)</sup> De praec. reip. ger. 6.

<sup>2)</sup> Müller, Scriptores serom Alexandri, fr. 17 nus. Harpokration mitri Ainingson. Ueber die Zeit dieser Reden s. Schäfer III S. 322. 1742. — Am den Worten nyde fre derstanzie oppen depused der mittel hau nes weiter schliesen, dass Demosthenes Gegenrede nicht mitgetheilt wurde, als der Teit eitht sicher zu sein scheint. Dem die meisten Haderh, baben Approférie.

<sup>3)</sup> S. Kranzrede 79 und Schäfer II 505 1.

man ehenso rechnen wie auf das Gold des Perserkonigs. Und im lanern ist Makedoniens Macht auch faul: abgesehen von der Unruverlässigkeit der Bundesgenossen Erschöpfung und Kriegsunlust bei den Unterthanen, Unzufriedenheit hei den Peldherren, die unter Philippa Despotismus und unter den Dreistigkeiten seiner Günstlinge zu leiden haben. Dagegen können die Athener auf das Altdar Wohlwollen der Gütter vertrauen. Und wenn Philipp seine unleugbar grossen Erfolge seiner einheitlichen und energischen Kriegführung verdankt, so sollen die Athener ihn darin sich zum Muster sehmen, alle ihre Kräfte anspannen, die Griechen zum Kriege aufrufen, andlich handeln und das Reden lassen.

Abgesehen vom ersten Theile der Rede (§ 1-6), der eine treffende und einem späten Rhetor kaum zuzutrauende Schilderung der Situation gieht,1) sieht unsere Rede auffallend von der gegebenen Situation und von ihrem durch den Titel angezeigten Anlass und Thema ah. Wir wissen, dass die Athener auf Demosthenes' Antrag die Stele der Friedensurkunde zu zerstören beschlossen,2) und vermissen in unserer Rede jede Erwähnung dieser Forderung. Die wenig actuelle Haltung der Rede ist schon unserem späten Scholiasten aufgefallen\*) und wird sich jedem in verstärktem Maasse aufdrängen, der die in einer ähnlichen Situation gehaltene Rede des Hegesipp vergleicht. Hier wird in grösster Schärfe Punkt für Punkt iede der in Philipps Brief erhobenen Beschwerden zurückgewiesen. Dagegen unser Rhetor berührt den Brief, der doch den Anlass zur Gegenrede gegeben hat, nur obenhin4) und hewegt sich in allgemeinen Schilderungen der feindlichen Mächte und ihres gegenseitigen Verhältnisses. Diese allgemeine Haltung der Rede, die nur durch demosthenische Reminiscenzen etwas Leben und Farbe erhält, genügt zum Beweise, dass sie keine wirkliche Dem-

<sup>1)</sup> Schäfer III B S. 110.

<sup>2)</sup> Schäfer II S. 505.

<sup>3)</sup> P. 209, 11 blind: fous 3è ngorçonij rus eni erquronelov Appen pillovi 5 dimprojeci, Mun erinner stels humilikatiles na die S. 422 cl. 1. cittre Stelle des Platarb, der solche Schlachteureden als Specialität des Anximenes hercichetet. Aber bie der Werthlosigkeit dieser Scholen muss man darchaus der Versuchnag widerstehen, hier einen Rest der gelehrten Grenching jener Kritiker zu sochen, die die Rede Auszimenes zuschrieben.

<sup>4)</sup> Blass meint (HI 12 S. 393), er habe überhanpt keinen Brief des Philipp vor sich gehabt. Das Gegentheil wird später bewiesen werden.

egorie ist, aber sie spricht gewiss eher für als gegen die Autorschaft des Anaximenes. Kommt doch schon Blass der Vermuthung, dass ein Historiker der Verfasser sei, nahe,1) Dass der antike Historiker seine Reden über den ephemeren Anlass und die augenblickliche Situation erheht, dass er in ihnen den weiteren Zusammenhang der Dinge und auch die Individualität des Sprechers zum vollen Ausdruck hringt, ist bekannt,2) Gewollt hat das auch Anaximenes. In einem entscheidungsvollen Wendepunkte der Geschichte hat er das politische Programm des Demosthenes entwickeln wollen. Dass er darüber den Anlass und das Ziel der Rede völlig aus dem Auge verliert, ist natürlich nicht zu loben und zu entschuldigen; aber es ist zu begreifen heim Rhetor, der die fertige Topik und das allgemeine Schema im Kopf hat und dem rhetorische Gemeinplätze und ethische Reflexionen mehr gelten als historische Realitäten und Rechtsfragen. Ich glaube aber, dass hei dieser Umgehung und Verflüchtigung der actuellen Streitpunkte und Rechtsfragen auch sachliche Tendenzen im Spiele sind. Der der makedonischen Partei angehörige oder als echter Stuhengelehrter überhaupt politisch ziemlich indifferente und impotente Rhetor meidet wohl mit Absicht die Erörterung der heiklen Punkte, und er hatte allen Grund dazu, da er die Φιλιππικά zu einer Zeit schrieb, wo jene Ereignisse noch auf Athens Beziehungen zu Makedonien nachwirkten.") Für diese politische Tendenz des Verfassers will ich nicht nur alles das, was uns über die makedonischen Beziehungen des Anaximenes überliefert wird, geltend machen,") die gleiche Tendenz tritt auch in seiner Ueherarbeitung der demosthenischen Vorlagen hervor, und diese Thatsache scheint mir heweiskrästig. Schon Weil hat im einzelnen darauf hingewiesen, wie er hier die demosthenischen Schärfen und Spitzen mildert, wie er verschönert und retouchirt. Dies Verfahren bestätigt die Tradition von der Autorschaft des Anaximenes. Denn so befremdend diese Beseitigung der wirkungsvollsten Spitzen und der schärfsten Pointen bei einem späteren Rhetor wäre, so hegreiflich ist sie hei einem

<sup>1)</sup> III ta S. 393.

<sup>2)</sup> S. z. B. Ed. Meyer, Forschungen II 383 ff.

Eine treffende Parallele bietet, was laokrates in der Einleitung des Philippos vom linhalt seiner Rede über Amphipolia sagt, besonders § 3: 4γα δε περί μεν τῶν ἀμερεθχετουμένων οἰδεν ἀπεριανρόμεν.

<sup>4)</sup> Usener, Quaest. Anaximeneae p. 23, Mülter a. s. O. p. 33, 34.

Zeitgenossen, der, noch im Getriebe der Parteileidenschaften und unter dem frischen Eindrucke der selbsterlehten Ereignisse stehend, die Gegensätze zu mildern und zu versöhnen trachtet.

Bei der Vergleichung der demosthenischen Vorlagen des Verlassers, der wir uns nun zuwenden, wollen wir zugleich einen anderen wichtigen Gesichtspunkt verfolgen. Anazimenes ist für uns der alteste, indirecte Zeuge für den Text des Demosthenes, ein zeitgenössicher Zeugel Mogen wir in einzelnen Ausnahmefallen mit der Möglichkeit einer gegenseitigen Interpolation der Texte rechnen, eine methodische Interpolation des einen Textes durch den andern ist in diesem wie in ähnlichen Fällen, deren ja gerade die demosthenische Schriftensammlung so viele bietet, durchaus unwahrscheinlich. Daraus ergiebt sich der Grundsatz: diejenige Tradition des demosthenischen Textes ist in jedem einzelnen Fälle als die echte zu präsumiren, mit der die einheitliche Ueherlieferung des Anazimenes stimmt.

Demosthenes Anaximenes 1)

ΟΙ. ΙΙ 5 πάντα διεξελήλυθεν, \$3 οἰς πρότερον ηὐξήθη φεοίς πρότερον παρακρουόμεν νακίζων ἀεὶ τινας καὶ μενος μέγας") ηὐξήθη.

τήσειν, ταῦτα πάντα διεξελήλυθεν ἤδη. Sthenes gebraucht; in der Erweiterung

φεναχίζειν ist oft von Demosthenes gebraucht; in der Erweiterung des Anaximenes zeigt sich seine Vorliehe für zweigliederigen Ausdruck, der auch in der Theorie und im Stile der Rhetorik an Alexander eine so grosse Rolle spielt.

ΟΙ. 11. 9 ὅταν μὲν γὰς ὑπ' ς ξη ὁςω ở ἀς ὅταν μὲν ὑπ' εὐνοίας τὰ πράγματα συντή, εὐνοίας τὰ πράγματα συντή, εὐνοίας τὰ πράγματα συντής τὰ πὰ ταὐτὰ ὁσυμφέρη τος τος τὰ τὰ το τὰ ταὐτὰ τος τὰ τος μετέχουσι τοῦ πολέμου, ταὶ μετέχουσι τῶν πολέμων, συμπογείν ταὶ φέρειν τὰς μένει τὰ συσταθέντα βεσυμφοράς χαὶ μένει γὰθεβ μένει τὰ συσταθέντα βεσυμφοράς χαὶ μένει γὰθεβ μένει τὰ συσταθέντα βελικοικέζιας καὶ μένει γὰθεβ καὶ πλεονεξίας ἀπάτη καὶ βίς ἐκ πλεονεξίας καὶ πονηγίας τις κατέγγται, καθάπες υπό τοῦ σοῦ ἀποτερ οὐνος (σχύση, ἡ πρώτη) του τὸν, μικὰ πρόφασις καὶ



Vorher § 1 vgl. Chers. 18. 19, § 2 έγω πειράσομαι διδάσκειν — Rhet, an Alex. p. 67, 1 Hammer τοῦτο πειράσομαι διδάσκειν.

<sup>2) +</sup> viv T und ye. F.

πρόφασις καὶ μικρὸν') πταίσ- τὸ τυχὸν πταίσμα ταχέως αὐμα πάντ' άνεγαίτισεν καὶ τὰ διέσεισε καὶ κατέλυδιέλυσεν. σεν.2)

Anaximenes hat μένει τὰ συσταθέντα verschönernd eingesetzt, um eine genauere Responsion mit der Apodosis des zweiten Gliedes herbeizusühren,") avexalteger durch das weniger kühne delegege ersetzt. Die scheinbar mildernde Ersetzung der mornela durch ἐπιβουλή wird durch den Zusatz von ἀπάτη καὶ βία (zweigliederig!) wett gemacht. Aber was bei Demosthenes folgt, ist noch kräftiger (άδικοῦντα καὶ ἐπιορκοῦντα καὶ ψευδόμενον).

Ol. II 13 οὐ μόνον, ὧ ἄ. Α., 8 καὶ πολλάκις εὐρίσκω λοτὰ συμμαχικὰ ἀσθενώς καὶ γιζόμενος, οὐ μόνον, ὧ ἄνδρες άπιστως έχοντα φανήσεται Αθηναίοι, τὰ συμμαχικά τῷ Φιλίππω, άλλα και τα της Φιλίππω πρός υποψίας οίχείας άρχης καὶ δυνάμεως κα- ήκοντα καὶ δυσμένειαν, κώς έχοντα έξελεγχθήσεται. - άλλά καὶ τὰ τῆς εδίας ἀρχής ΟΙ. Ι 21 ούτε γάρ, ώς δοκεί και ού συνηρμοσμένα καλώς οἰδ' φήσειέ τις αν . . . εὐτρεπώς οίχείως οὐδ' ώς οἴεταί τις. ούδ' ώς αν κάλλιστ' αὐτώ τὰ παρόντ' έχοι, ) οῦτ' αν ἐξήνεγχε . . . .

Der Uebergang bei Anaximenes ist recht schülerhaft.

ΟΙ. ΙΙ 14 όλως μέν γὰρ ή | 8 όλως μέν γὰρ ή Μακεδο-Μακεδονική δύναμις καὶ άρχή, νική δύναμις, έν μεν προσθήέν μέν προσθήχης μέρει") έστί χης μέρει δοπήν έχει τινά τις ού μιχρά .... αυτή δέ καθ' καὶ γρησιν, αὐτή δέ καθ' αύτην ασθενής και πολλών κα- αυτήν ασθενής έστι και πρός

lich wegen des Gewichtes der parallelen Apodosis. 3) Vgl. anch was später (S. 441) über seine Vorliebe für unbestimmtes

neutralen Ausdruck zu sagen sein wird. 4) \$25 S. \$200 ist zu suppliren, aber sehr verkehrt ist es seit Dindorf

In den Text gesetzt worden: s. die sprachlich und psychologisch so tief eindringende Behandlung der Vergleichungssätze durch Vahlen Ind. lect. 1895/k. 5) προσθήκη μερίε S (Weil, Rehdantz, Blass), aber für in προσθήκη:

μέρει zengt Anaximenes, Dem. III 31 und die analogen Verbindungen von iv niges, während der Gebrauch von in noodbing erst an belegen wirt. Andere Beispiele für Aphärese des anlautenden a bei Demonthenes giebt Biass III 12 S. 103.

<sup>1)</sup> τὸ τυχὸν γρ. F, Interpolation aus XI, von manchen ansgenommen. 2) So S; diegesee nat dielves vulg., dielves nat diegeses A. Die Streichung von mai disilvos» in Ol. II (Cobet n. a.) scheint mir unwahrschein-

κών Ιστι μιστή, καὶ γὰς οἱ- τηλικούτον ὅγκον τιςσημάτων τος ἄπασι τούτοις, οἱς ἔν τις εἰπαταφεύνητος. ἔτι δ' αὐτήν μόγων αἰτὸν ἡγήσαιτο, τοἱς οὐτος) τοἱς πολέμοις καὶ ταἰς στερατείαις, στερατείαις καὶ πάσιν οἰς κ' ἐπι τος αλεστές ων ἡ τὐτι τις αἰτὸν μέγαν εἰναι νομίσειε, ἡςςε φύσει κατεσκεύακεν αὐτῷ το μλες εντές αν αὐτῷ πεποίκκνο.

In der erweiterten Periphrase zeigt βοπήν . . . καὶ χρησιν') wieder die Vorliebe für zweigliederige Verbindung, das poetisch ionische öyzog kennt Demosthenes nicht. Die Benutzung des Demosthenes (Ol. II 15-20 = Anax. § 9-12) wird fortgesetzt, aber sie erstreckt sich nur noch ausnahmsweise auf den genauen Wortlaut. Die Darstellung ist hier im Verhältniss zu Demosthenes von manchen Derbheiten und drastischen Einzelheiten, auf denen die Wirkung der berühmten Schilderung des floflagers König Philipps beruht, befreit,3) stark gemässigt, ins Allgemeine verflüchtigt. Dass § 9 all' errocios' ) we o uer emidunci dogne (Demosthenes all' ό μέν δόξης έπιθυμεί) der genaueren Responsion zu Liebe umgestaltet ist, hat Weil bemerkt, ebenso dass die in vier zweigliederigen Sätzen durchgeführte Parallele zwischen der Lage der gemeinen Soldaten und der der Officiere nur der Freude des Rhetors an Antithesen ihre Gestaltung verdankt, Recht schulmässig ist wieder der Uebergang § 12 xal τούτοις οὐδ' αν εἰς εν φρονων απιστήσειε. Erst § 13 zeigt wieder wortliche Uebereinstimmung mit Ol. Il.

ΟΙ. Il 20 άλλ' οἰμαι νῦν μὲν
ἐπισχοτεῖ τοῦ τοις τὶ τὸ κατορΘοῦν αὶ γὰρ ἐῦπραξίαι δειναὶ
ο υγχρύψαι τὰ τοι αῦτ' χρύψαι καὶ συκτάσαι τὰς

<sup>1)</sup> avròs (P) und das schiecht bezengte ovros avròs kann nicht in Betracht kommen.

χρησιε ist ein bis zum Ueberdruss wiederholter Lieblingsausdruck der Rhetorik sn Alexander (über sie vgi. nuten S. 437).

Die Schuirhetorik gebietet, nufeine Ausdrücke zu meiden, so auch die sogenannte auszimenische 84, 13 ff. Hammer.

<sup>4)</sup> Es kehrt § 21 wieder.

<sup>5)</sup> rois romotous ye. F. Die Interpolation aus Anaximenes ist hier besonders greifbar. Der hat durch einen ungeschickten Üebergang den Anachinas
an Demosihenes gesucht und rois romotous als Masculinum eingesetzt. Ebenso
ist ye. ovusuidau F Verläischung aus Anaximenes.

όνείδη εί δέτι πταίσει, τότ' άμαρτίας των ανθρώπων απριβώς αὐτοῦ ταῦτ' έξετα- elσίν· el δέ τι πταίσει, τότ' σθήσεται.") δοχεϊ δ' ξμοιγ' αχριβώς διακαλυφθήσεται ω ανόρες Αθηναίοι δείξειν ουπ ταύτα πάντα. συμβαίνει γάρ. είς μακράν, αν οί τε θεοί θέ- ώσπερ έν τοίς σώμασιν ήμων λωσι καὶ ύμεῖς βούλησθε. δταν μέν έρρωμένος ή τις, οὐώσπερ γαρ έν τοις σώμασιν, δέν έπαισθάνεται των καθ' τέως μέν αν έρρωμένος ή τις") έχαστα σαθρών, έπαν δ' άρούδεν έπαισθάνεται, έπαν δ' ρωστήση, πάντα χινείται, χαν άρρώστημά τι συμβή πάντα δήγμα, καν στρέμμα, καν άλλο κινείται, καν όῆγμα, καν στρέμ- τι των ὑπαρχόντων ή μή τεμα, καν άλλο τι των ύπαργόν- λέως ύγιεινόν ουτω καὶ τών των σαθρών ή, ούτω καὶ τῶν βασιλειών καὶ πασών ) τῶν δυτυράννων, εως μέν αν έξω πο- ναστειών, εως μέν αν έν τοίς λεμώσ' άφανή τὰ κακὰ τοῖς πολέμοις κατορθώσιν, άφανή πολλοίς ) έστιν, έπειδαν δ' δ- τα κακά τοίς πολλοίς έστίν.) μορος πόλεμος συμπλακή, πάντ' ἐπὰν δέ τι') πταίσωσιν, ὁ νῦν ἐποίησεν ἔκδηλα.

παθείν είκὸς έκείνον μείζον φορτίον ή καθ' αύτον αλρό-· μενον, γίγνεται φανερά τὰ δυσχερή πάντα τοίς απασιν.

Das demosthenische va votavi ovelon") ist stark gemildert, der Schluss trivialisirt.") συγχρύψαι καὶ συσκιάσαι zeigt wieder die Vorliebe für Verbindung von zwei Synonyma: und Egratery ist wohl durch διακαλύπτειν ersetzt, weil jenes von Anaximenes in engerer technischer Bedeutung gebraucht wurde.

01. 11 22 εί δέ τις ύμων ω 15 εί δέ τις ύμων ω ανδρες ανόρες Αθηναίοι τον Φίλιππον Αθηναίοι τον Φίλιππον όρων 1) návra tě. A suppl., návr' tě. račra T, račra návr' tě. A, vgl.

- 2) So SAT, σώμασιν ήμῶν vulg., wohl aus Anaximenes interpolirt. 3) TIS 7 AT.
- 4) vois mollois von Blass bei Demosthenes mit Unrecht gestrichen,
- 5) απασών S.
- 6) éars rois nollois falsch S.
- 7) Fehit in S, gesichert durch Demosthenes § 21. 8) So mg. F in Ansximenes.
- 9) Wieder unbestimmter nentraler Ausdruck. Von Bogysoris wird später die Rede sein (S. 439).

Ansximenes. De AT sonst keine Sporen der Verfälschung aus Anaximenes zeigen, wird such πάντα bei Demosthenes einzusetzen sein.

εθτιχούνο' όφων καύτη φοβε- ἐἐτιχούντα, φοβερὸ ἐἐνα σύαρονος μὲν ἀνθομέπου λο- σώαρονος μὲν ἀνδρός χρήται γουμές καὶ δυσπολέμητον, σόμορονος μὲν ἀνθομέπου λο- σώαρονος μὲν ἀνδρός χρήται γουμέ) χρήται: μεγάλη γὰς περονοίς: μεγάλη γὰς ξοπέ, ἐτίχη παρὰ πάντ' ἐστὶ τὰ τῶν ἄπαντα τὰ τῶν ἀνθομέπου «ἐθρώπου» πρόγματα: οὰ μὲν πρόγματα τὰ τῶν ἀνθομέπου ἀλλ' ἔγων', εἶ τις αἶρεσίν μοι τοι πρόπους ἔλοιτ' ἄν τις οἰχ δοίη,) τὴν τῆς ἱμετέρος πόλεως ἤτον τὴν ἡμετέραν εὐτυχίαν τίχην αὐλοίμην ῆτὴν ἐκτίνοι. ἦτὴν ἐκείνοι.

Das kräftige φοβερον προσπολεμήσαι ist der Vorliebe für synonyme Verbindungen geopfert.

lm folgenden ist \$ 16, 17 nicht ohne eigene Zuthaten und mit starker Umarbeitung componirt aus Ol, II 22. 23, Phil. I 10 (37). aqoqual gebraucht auch die Rhetorik an Alexander. Die kräftigen Worte der Phil. I 10 Maxedwr avig Adnvalous καταπολεμών και τα των Ελλίνων διοικών sind in der Paraphrase Maxedw ανήρ καταφρονών Αθηναίων καὶ τολμών ἐπιστολάς πέμπειν τοιαύτας gemildert, trotzdem sie Demosthenes mit vollem Recht auch zur Zeit unserer Rede hätte sprechen dürfen. - \$ 18, 19 ist dann verschlechternde Paraphrase aus Hegesipp \$ 17 und Demosthenes, Chers, 21, Ol. II 23.4 - Dann ergieht § 20 einen Anklang an Phil. III 8,") und § 21 ist ein Cento aus Ol. Il 26.º) 25. 24. Beachtenswerth ist wieder § 21 die Erweiterung des Originals zum zweigliederigen Ausdruck avaliψεσθαι καὶ γενήσεσθαι βελτίω. Endlich bietet § 22 ausser einem Anklange an Hegesipp & 7 eine unleughare Imitation der Kranzrede § 67. 68,7) und der Epilog ist Paraphrase von Ol. Il 12, unter Einwirkung von Phil. III 70. 73.

<sup>1)</sup> noovola Dionys (Demosthenes c. 43), Anaximenes.

<sup>2)</sup> Fehlt in SF (Dionys).

<sup>3)</sup> δώιη SF.

<sup>4)</sup> Schäfer III B S. tos. 109 hat die Stellen nebeneinander gedruckt. 5) Lelder ist es nicht kenntlich, welche der beiden abwelchenden Ver-

sionen benutt ist.

6) έν χρηστών, das in S fehlt, nehme leh bei Anaximenes auf. Weil meint, Anaximenes hätte es streichten mänaen, weil er das demosthenische ησελέα durch χαίρα ersetzt; aber dieser Comparativ wird als solcher nicht mehr gefühlt.

<sup>7)</sup> Beweisend aind besonders die wörtlichen Anklänge ἐπὸρ τοῦ μείζω

Eine erneute Vergleichung der Vorlagen, bei der die Beobachtungen der früheren Forscher öfter stillschweigend henutzt sind, war unumgänglich wegen der wichtigen Folgerungen, die sich ietzt daraus unter Voraussetzung der Autorschaft des Anaximenes ergeben. Wir sehen, Apaximenes verwerthet Ol. II. Phil. I. III. Chers., die Krangrede. Diese Reden waren also von Demosthenes selbst edirt. Es ist erfreulich, jetzt eine Bestätigung dieser Thatsache zu haben, da sie von Kirchhoff für die Kranzrede geleugnet. von Bethe für die I. Phil. in Frage gestellt wird.") Die Benutzung der Kranzrede nöthigt zu dem Schlusse, dass Anaximenes erst nach 330 an den späteren Büchern der Oilinaixa gearbeitet hat; und da wir aus Suid, und Laert. Diog, V 10 wissen, dass er Alexander auf seinen Feldzügen begleitet bat, so werden wir geneigt sein, mit der Abfassung des Werkes erheblich unter 330 herahzugehen. Aus der Benutzung des Hegesipp hat man bisher geschlossen, dass der Verfasser unaerer Rede bereits eine Sammlung demosthenischer Staatsreden benutzte, in die auch jenes fremde Werk aufgenommen war. So wahrscheinlich es ist, dass schon zu Anaximenes' Zeit die Rede des Hegesipp in Verbindung mit demosthenischen Reden verbreitet wurde, so werden wir doch dem Anaximenes die Kenntniss des wahren Verfassers zutrauen müssen und es nicht befremdlich finden, dass er Demosthenes die Worte eines Gesinnungsgenossen, der Schulter an Schulter mit ihm kämpfte, in den Mund legt,3)

Wie leichtfertig Anaximenes sich fremdes geistiges Eigentlum aneignete, zeigt ein interessantes Bruchstuck (26 Müller) in Stob. Floril. 117, 5, das die Gedanken des Kephalos über das Alter im einleitenden Gespräche von Platos Staat wiedergiebt und im Eingange wörtlich mit p. 325 b übereinstimmt?:

ποιξσαι την άρχην, τά τε των προγόνων έργα, anch ολι πάτριον έστι μηδενὸι ἀκούειν.

<sup>1)</sup> Rostocker Ind. 1897 S. 6. Bethe gründet seinen Zweilel daranf, dass die Handschriften den Budgetplan auslassen und § 29 nur den Titel Högow ôntôdziśz geben. Die ganze Frage bedarf einer erneuten Behandlung im Zusammenhang mit den auslogen Fällen II. Phil. 28, III. Phil. 46 (mit Unrecht durch Conjectur beseitjüt), Mid. 130.

<sup>2)</sup> Vgl. was S. 442 über den Brief des Philipp ausgeführt ist.

<sup>3)</sup> S. Usener S. 20.

#### Anaximenes.

Plato.

.. τοίς γαρ αστείοις πρεσβύ- ώς εὖ ἴσθι δτι ἔμοιγε δσον

ταις όσον αί κατά τὸ σωμα αί άλλαι αί κατά τὸ σώμα ήέδοναὶ απομαραίνονται, τοσού- δοναὶ απομαραίνονται, τοσούτον αί περί τους λόγους έπι- τον αύξονται αί περί τους λόθυμίαι πάλιν αύξονται. νους έπιθυμίαι τε καὶ ήδοναί.

Das Bruchstück trägt den Stempel der Echtheit an sich durch die durchgebend zweigliederige ') Gestaltung der Rede und vor allem durch den Gebrauch des Wortes agreloc, das, hier dem platonischen Texte hinzugesetzt, auch in der Rhetorik an Alexander eine besondere Rolle spielt.") Doch ehe ich das Verhältniss unserer Rede zu dieser Rhetorik, die ja unleughare Beziehungen zu Anaximenes hat, untersuche, bedarf noch der Brief Philipps und sein Verhältniss zur Gegenrede einer sorgfältigen Erörterung.

II.

Der Brief Philipps eine Ueberarbeitung des Originals durch Anaximenes.

Ich habe hisher vorausgesetzt, dass die Rede mit ihrem Hinweis auf einen Brief, in dem Philipp mit der Kriegserklärung drohe (§ 1, 17, 20), sich auf den uns erhaltenen Brief beziehe. Wer diese Voraussetzung theilt, den Brief aber als unecht verwirft, der konnte mit dem Briefe auch die Tradition von Anaximenes als Verfasser der Gegenrede verwerfen wollen. So muss denn die Frage nach der Authentie des Briefes von neuem aufgeworfen werden. Es geschieht das mit um so grösserem Rechte und hesseren Aussichten auf eine endgiltige Beilegung der Streitfrage, als auch dies Problem durch die werthvollen Mittheilungen der Didymos-Scholien in ein ganz neues Stadium gerückt wird. Die Ansichten der Neueren über den Brief gehen weit auseinander. Während z. B. Blass und Wilamowitz\*) mit Entschiedenheit für seine Echtheit eintreten und mit ihnen gewiss viele aus dem Stile des Briefes die interessante Thatsache glaubten erschliessen zu dürfen, dass ein in isokratischer Schule gehildeter Rhetor die diplomatische Correspondenz des Königs besorgte - manche riethen sogar auf

<sup>1)</sup> Auffallender Weise ist diese am Schluss des angeführten Satzes im Gegensatz zu Plato aufgegeben.

<sup>2)</sup> S. zuletzt Wilamowitz in dieser Zeitschr. XXXIV 623.

<sup>3)</sup> Aristoteles und Athen II 215, 392,

bestimmte Namen -, hat es an entschiedenem Widerspruch gegen die Echtbeit auch neuerdings nicht gefehlt.1) Nun bringt uns Didymos ganz neue Aufklärungen. Er citirt Col. 10, 24 ff. § 23 des Briefes in völlig abweichender Fassung:

Didymos:

die Handschriften:

πρίο]υπαργόν[τ]ων ουν [ύ]- ως δὲ προϋπαργόντων καὶ μών και διά την [έμη]ν εύλά- διά την έμην εύλάβειαν μάλβειαν μάλ λο ν [έπι] τιθεμένων λον ήδη τοίς πράγμασιν έπιχαὶ διὰ τέλους ως μάλιστα τιθεμένων χαὶ καθ' δσον αν [δύν | ασ[θε] \*) πρα[γ | ματε[υ] ομέ- δύνησθε κακοποιούντων, ύμας νων καὶ των . λ. ντ . . έμε αμυνούμαι μετά του δικαίου, πο .....ν πρότερον ύ...... καὶ μάρτυρας τοὺς θεοὺς ποι-... ), [έμας έγω μετα] του όι- ησάμενος διαλήψομαι περί των καίου άμ[υγοτμαι πάσηι μη- καθ' ύμας. γανηι] άντιπαραταττόμενο[ς].

Bereits in der Vorrede der Ausgabe wird hervorgehoben (S. L), dass die Fassung des Didymos im Stil wie im Gedanken rauher und ungehobelter ist. Die schwerfällige Unterordnung der Participia4) ist zwar durch Blass gehoben, aber der Hiat wird nicht vermieden und der Schluss ist weniger feierlich. Es scheint, dass die schmucklosere Fassung die ursprungliche ist, die glattere und elegantere eine spätere Ueberarbeitung darstellt.

Dazu kommt nun noch eine zweite Ansobrung des Briefes Col. 9, 43 ff. bei Besprechung des in X 70 genannten Aristomedes.") Von ibm wird ein anderer Aristomedes unterschieden, & Depaios ό συμπολεμών τοῖς βασιλέως στρατηγοίς Φιλίππω, περί ού άλλοι τε και αίτος δ Φίλιππος έν τη προς Αθηναίους έπιστολή διείλεκται. Aber von diesem Aristomedes ist in der uns erhaltenen Fassung des Briefes überhaupt nicht die Rede.") Also

<sup>1)</sup> S. z. B. Christ, Die Attiensausgabe des Demosthenes A. A. M. XVI 3 S. 1955; Beioch, Griech, Gesch, Ii 5521.

<sup>2)</sup> So Biass (nach brieflicher Mittheilung) evident statt dearshoirter. 3) Die Berliner Editoren erganzen versuchsweise und ror thoror int πολίμων πρότισον ύπαργόντων άεί.

<sup>4) §</sup> tt. 12. 16 nnserer Paraphrase ist sie vielieicht ein Zeichen, dass hier der Stil des Originals durchschimmert,

<sup>5)</sup> Ich werde von ihm an anderer Steile handein.

<sup>6)</sup> S. die Vorrede S. L und über seine spätere Theilnahme en der Schlacht bel issos Schäfer illi 177.

nicht nur die Form, sondern auch der Inhalt beider Versionen des Briefes weicht ab.

Endlich kommt nun noch eine dritte Instanz für die Abweichung des uns überlieferten Briefes von dem Originale in Betracht, die längst bekannt und längst in diesem Sinne geltend gemacht.1) aber von den Vertheidigern unseres Briefes binweggedeutet worden ist. Demosthenes beruft sich in der Kranzrede \$ 76 auf den Brief des Philipp: xal uny ord' o Othernoc ovδεν αίτιαται ξμ' ύπερ του πολέμου, έτέροις έγκαλών. Er lässt dann den Brief verlesen und fährt fort: errav3' ocoauov Anμοσθένην γέγραφεν οὐδ' αίτίαν οὐδεμίαν κατ' έμου. τι ποτ' ούν τοις άλλοις έγκαλών των έμοι πεπραγμένων ούχι μέμνηvat: Also es waren in dem Briefe Philipps die Staatsmänner bezeichnet, die nach des Königs Meinung den Bruch des Friedens veranlassten'. .Wenn Demosthenes urgiren konnte, dass er nicht gemeint sei, so mussten die Namen der anderen eben in dem Briefe stehen'. Wenn sich die Namen in unserem Briefe eben so wenig finden wie in dem in die Kranzrede eingeschwärzten, so ergiebt sich daraus der zwingende Schluss, dass weder iener geschickt componirte Brief noch diese plumpe Fälschung der Brief sind, den Demosthenes hat verlesen lassen. Diese Sätze hat bereits 1839 Droysen mit der ihm eigenen Klarheit und Schärfe ausgesprochen.2) Wie die Sache ietzt liegt, halte ich es für völlig überflüssig, auf die philologischen Kniffe, Ränke und Listen, mit denen die Modernen, z. B. Weil und Blass, die unleugbaren Tbatsachen hinweginterpretirt haben, auch nur mit einem Worte einzugehen. Wer dürfte ihnen daraus einen schweren Vorwurf machen? Doch nur der, welcher die gegen die Echtheit geltend gemachten berechtigten Anstösse mit den guten Gründen der Vertheidiger im Harmonie gebracht, d. h. die uns jetzt urkundlich bezeugte Thatsache einer doppelten Recension durch Divination erachlossen hätte. Oder hätten die Gegner der Echtheit das Recht zu einem Vorwurf? Die sind doch auch in die Irre gegangen. Manner wie Weil und Blass haben im Grunde doch die kapitale Bedeutung der Urkunde richtig eingeschätzt. Sie haben aus Hegesipps Rede richtig abstrahirt, dass die Anordnung etws dem ent-

Zuleist woht von Christ 195<sup>5</sup>, der aber unsere Scholien überschätzt oder misszuverstehen scheint.

S. jelzt Kleine Schriften I S. 182 und Schäfer II<sup>2</sup> 504, III B 112.
 Hermes XXXIX.

spreche, was wir von eisem Briefe Philipps erwarten können. Sie wollten sich mit Recht des Vertrauen in den Werth der Urkunde und die Möglichkeit ibrer Verwerthung nicht erschuttern lassen. Und da sind sie, um die gesibrichste Gegeninstanz zu beseitigen, zu schlechten Justerpreten geworden.

Wir müssen uns nun die Frage vorlegen, oh wir auch in anderen als den drei urkundlich bezeugten Fällen Spuren späterer Bearbeitung in dem uns überlieferten Briefe erkennen und durch die Stilisirung und Ueberarbeitung des Redactora zum Originale vordringen können, etwa wie wir durch die verdeckende jungere Schrift des Palimpsestes die Zuge der Urschrift hindurchschimmern sehen. Aber von dieser Frage lässt sich die andere pach der Person des Ueberarbeiters gar nicht trennen. Wir müssen uns zugleich eine klare Vorstellung vom Zwecke und der Tendenz der Ueberarbeitung bilden. Dass der Redactor seine rhetorischen Konste zeigen wollte, ist bereits erkannt worden. Die Aenderungen des lahalts lassen suf ein historisches und politisches Interesse schliessen, das man einem apäteren Rhetor nicht zutrauen möchte. Vielleicht hat sich schon manchem, der meiner Untersuchung im einzelnen aufmerksam gefolgt ist, der Gedanke aufgedrängt, dass wir sogar die Person des Redactors kennen, dass es kein anderer ala Anaximenes sein kann. Ehe ich die, wie ich meine, zwingenden Beweise vorlege, möchte ich durch einige allgemeine Erwägungen die Wahrscheinlichkeit dieser Hypothese erweisen und versuchsweise die Geschichte des Schriftstückes im Alterthum skizziren. Der Brief steht zum Originalbrief Philipps in ähnlichem Verhältniss wie die Rede zu ihren demosthenischen Vorlagen. Der Redactor hat in beiden Fällen nach gleichen Grundsätzen gearbeitet. Er hat sich von seinen durch lsokrates 1) stark beeinflussten stilistisches und rhetorischen Neigungen zu Aenderungen bestimmen lassen, aber auch durch ein sachliches Interesse, das Streben der Milderung und Versöhnung der Gegensätze. Aus diesem Streben, das wir mehrfach in der Rede beobachtet haben, erklärt es sich, dass im Briese die Nennung des Aristomedes und der politischen Gegner Philipps 2) beseitigt ist. Verständlich ist das nur bei einem Zeitgenossen. In beiden Fällen liegt der aussere Anlass zur Um-



<sup>1)</sup> Das ist seit Benseier oft ausgeführt, von Schäfer gegen die Eehtheit geltend gemacht.

<sup>2)</sup> Sie hatten einst in § 9 ihre Stelle, vgl. S. 440.

gestaltung der Vorlagen in ibrer Einverleibung in das Geschichtswerk. Der antike Historiker muss der Einheitlichkeit des Stiles zu Liebe die Urkunden und auch die Reden, selbst wenn ihm ihr authentisches Original vorliegt, in "seinen Stil umgiessen. Das gilt von Thukydides bis Tacitus. Weiter, unser Brief steht, nicht nur in unserer handschriftlichen Tradition, in engster Verbindung mit der Rede. Denn die Ausrede ist jetzt abgeschnitten, dass der Verfasser der Rede den Brief des Philipp, auf den er sich doch, wenn auch noch so oberflächlich, bezieht, gar nicht gekannt habe, nachdem Ansximenes als der Verfasser bezeugt ist. Den Inhalt des Briefes musste Anaximenes bei der Ausführlichkeit, mit der er Philipps Geschichte behandelt.') und bei der Aufnahme der ganzen Gegenrede des Demosthenes jedenfalls aussührlich mitiheilen. Was war natürlicher, als dass er den Brief der Rede als Gegenstück gegenüberstellte? Endlich beide Stücke sind ausgesetzte Kinder. die, ich glaube gleichzeitig, unter dem Schutzdache der demosthenischen Sammlung ein Heim gefunden haben, nicht ohne wiederholte Gefabr, auch bier dauernd ausgestossen zu werden. Sollten sie nicht von einem Vater gezeugt sein?

Aber wann hat die Aufashme beider Stücke ins demosthenische Corpus stattgefundeu? Der Archettypus unserer Handschriften liegt wohl diesseits der alexandrinischen Zeit. Oh er, wie sicher die Rede, so auch den Brief enthielt, ist zweifelhaft. Denn der Brief fladet sich nur in FY/5 feht in S.d. Gesetzt, dass er wirklich im Archetypus unserer Handschriften fehlte, in älteren demosthenischen Sammlungen muss er gestanden baben. Denn aur aus solchen kann er in FY fhorrgegangen sein, und es ist wahrscheinlieher, dass er zu den Zeiten, wo man noch Demosthener Reden als Documente der Politik und Geschichte las, aufgenommen und später, als immer mehr die rhetorischen lateressen überwucherten, entfernt ist, als dass er überbaupt erst in nachalexandrinischer Zeit aus Anaximenes hervorgeholt und in die Sammlung gerathen ist. Ein alteres Zeugnis, das wir für seine Eristenz haben, hilt uns telder nicht weiter. Der Historiker, den Diotor in seiner Disdochen-

<sup>1)</sup> S. S. 42t.

<sup>2)</sup> Das Fehien der Stichometrie für den Brief scheint mir weder gegen die Echiheit noch gegen die Existenz des Briefes in der Sammlung irgendwie zu entscheiden (gegen Christ S. 195). Denn für die Feststellung der Gesammtzahl demosthenischer Stichen kam js diese Urkunde nicht in Betracht.

geschichte henutzt, citirt (XVIII 10, 1) unseren Brief, und zwar eine Stelle, die, wie ich später zeigen werde, vom Redactor völlig umgearheitet ist. Dadurch gewinnen wir, mag man nun die Stelle auf Hieronymos oder Duris zurückführen, ein schätzbares Zeugniss dafür, dass unsere Paraphrase wirklich schon eine Generation nach Anaximenes existirt hat,1) und eine nicht unwirksame Stütze meiner Anaximenes-Hypothese. Aber leider können wir mit unseren Mitteln gar nicht entscheiden, ob der Gewährsmann des Diodor die Paraphrase im Geschichtswerke des Anaximenes oder in der Schriftensammlung des Demosthenes las. So kann nur der Beweis meiner Ansximenes-Hypothese die Thatsache glaubhast machen, dass der Brief schon sehr frühzeitig Aufnahme in die demosthenische Sammlung fand. Denn hat er den gleichen Ursprung wie die Rede, so spricht ja alles dafür, dass er mit ihr zugleich in die Sammlung gerathen ist. Die Rede hat aber früh ihren jetzigen Platz gewonnen. Didymos' Notiz über Anaximenes als deren Verfasser ist aus Hermipp übernommen.3) Schon vor diesem stand also die Rede im Corpus und war ein Problem der Forschung. Das führt uns hereits in die frühesten Zeiten alexandrinischer Gelehrsamkeit. Ja wir müssen ernstlich mit der Möglichkeit rechnen, dass schon die athenischen Editoren, die so glücklich waren den Nachlass des Demosthenes benutzen zu können und trotz aller Pietät ihrea Geschäftes mit wenig Kritik walteten, den Missgriff begangen hahen, die beiden Stücke aus dem Werke des Apaximenes auszuhehen und mit demosthenischen Reden in Umlauf zu setzen. Die Rede hat dann der Kritik zum Trotze ihren Platz behauptet. Der Brief verlor an Interesse und wurde vielfach aus den Ausgaben entfernt (bei Didymos fehlte er). Denn sein Existenzrecht in dieser Sammlung war noch zweifelhafter als das der Rede, das einseitig rhetorische Interesse verdrängte das historische, und wahrscheinlich hat ihm auch der Umstand geschadet, dass den alexandrinischen Gelehrten die originale Fassung zugänglich wurde. Wann und wie das geschehen, wissen wir nicht; erinnern liesse sich an manche Analogien.2)

Welchen Text, ob Original oder Paraphrase, Philochoros benutzte, lässt die unbestimmte Inhaltsangabe des Dionys ad Amm. It leider nicht erkennen.

<sup>2)</sup> Vorrede S. XI.

<sup>3)</sup> Ich meine die inschriftlichen und archivalischen Forschungen eines Polemon, Diodor, dessen Gelehrsamkelt, wie wir jetzt sehen, durch Hermipp

Dass dieselben Gelehrten, die die originale Fassung des Textes benutzen, sein Verhältniss zur Paraphrase unbeachtet gelassen hätten, mochte man nicht annehmen. Es ist sehr möglich, dass dieselben Forscher, die auf die Coacurrenz des Anaximenes und Demosthenes für die Rede hinwiesen, auch unsere Gestalt des Briefes im Geschichtswerke des Anaximenes wiederfanden und ihr Verhältniss zum Original richtig beurtheilten. So darf ich mir vielleicht met der Höffung schmeicheln, dass einmal ein glücklicher Fund die urkundliche appenzig des Namens Anaximenes auf meine Hypothese setzen wird.

Doch ich verlasse das Gebiet des Hypothetischen und trete wieder auf festeren Boden, indem ich zu beweisen suche, dass unser Brief auch da die Spuren der Ueberarbeitung verräth, wo uns das Original zur Controlle mangelt. Dass dieser Weg mit Aussicht auf Erfolg heschritten werden kann, hat schon Diels S. L angedeutet. Manche von der früheren Forschung erkannten Anstösse und Schwierigkeiten erscheinen jetzt in neuem Lichte, da wir nicht mehr bewusst oder unbewusst durch die Besorgniss, mit der Form und mit einzelnen Sätzen der Urkunden ihren gesammten Inhalt und historischen Werth preiszugehen, an einer unhesangenen Interpretation gehindert werden. Wenn ich hier schon für das Sprachliche die Rhetorik an Alexander verwerthe, so bitte ich mir das vorläufig auf Treu und Glauben zu gestatten. In der nächsten Abhandlung werde ich die Frage nach den Quellen dieser Rhetorik von neuem behandeln und mir das Recht dieser Benutzung der Rhetorik durch ihre Analyse und den Nachweis der Uebereinstimmung mancher zum Theil charakteristischer Eigenthümlichkeiten des Sprachgebrauches in Brief, Rede und Rhetorik erstreiten. Dass die sprachlichen Coincidenzen nicht so zahlreich sind wie sonst in verschiedenen Schriften eines Verfassers, darf nicht Wunder nehmen. Denn in Rede und Brief dürfen wir so zu sagen nur die obere auf die Vorlagen aufgetragene Sprachschicht als anaximenisch in Anspruch nehmen. Umgekehrt müssten wir in der Rhetorik erst den Firniss und die Zuthaten des Redactors aussondern.

and Didymon weltergeleitet warde (Vorrede S. XL), eines Heliodor, den Gicilina die werthvollaten Urkunden verdankt. (Br. Kell 10 dieser Zeitschr. XXX. Directe Benutung scheint mir unwahrscheinlich). Ein derartiger authentischer Forscher wird das Original des Briefen aus dem Archiv des Metroon hervorgeholt nod den Alexandiren vermittelt haben.

um zu der dann immer noch stark gekürzten und verstümmelten anaximenischen Grundlage durchzudringen.

Auf den Gruss und kurze πρέθεσις folgt die Entschuldigung der Lange: un Javuaonte de to unxoc tre entotolis nolλών γαρ υπαργόντων έγκληματων, αναγκαϊόν έστιν ύπερ ά πάντων δηλώσαι καθαρώς. Dass diese Entschuldigung den Rhetor verräth und nicht in den diplomatischen Stil gehört, ist längst bemerkt worden. Ihre Stelle im Proömium entspricht ebenso wie ihr Inhalt dem Recepte der Rhetorik p. 70, 17 tar utr over μαχρός 1, τὸ πλήθος αλτιατέον των πραγμάτων. So unnothig die Entschuldigung im Munde Philipps ist, so verständlich ist sie, wenn hinter ihm der rhetorisirende Historiker steht und seine Leser um Nachsicht bittet wegen der Belästigung mit einer langeren Urkunde. So heisst es auch in der Rede 23 Eva un μακρολογώ. -Der Rhetor stellt stilistische Ansprüche, er will xa3ag@c onlineat. Das ist eine technische Bezeichnung der Rhetorik: 71, 11 xa9aρως διεξελθείν (vgl. 100, 12), wie 71, 22 zeigt, dem ἀπριβώς nahekommend.1)

Anaximenes schreibe ich § 4 zu. Philipp hat sich § 3 ber den Frerel des Diopeithes an seinem Herolde beschwert, und ma soll er sich auf eine Parallele aus athenischer Geschichte berufer: die Athener hätten (zu Beginn des peloponnesischens Kriegen) die Megarer wegen Ermordung des Herolde 3/2-9zufazergor om Mysterien ausgeschlossen. Die Geschichte ist oft genug und sustantielen der Schreiben ausgeschlossen. Die Geschichte ist oft genug und sustantielen der Ausschlusses von den Mysterien. Die geschichliche Reminiscenz und das eine neue Detail ist dem Historiker zurutzusch 3 las dem Originale des diplomatischen Schreiben. Dafür spricht auch der Stil: fast durchweg zweigliederige Fügungdie Lieblingswendung des Briefes 2/5 rotr 7/3/20 5 6/7/2057 die ich überall auf Anaximenes zurückführen mechte, da sie such ber
krates his zum Underdrusse wiederholt. Erzopryjazer di 17/6
dizitzig Fürzuge zich Nachhildung von 111. Phil 41.

t) Ich billige nicht die Aussührungen von Ipselkofer, Die Rhetorik des Auszimenes, Würzburg 1895 S. 30, 31.

Rhet. 75, 7 δεί δέ και τὰ παραδείγματα τοῦς ἐπὸ σοῦ Ιεγομίνοις δικαιοις ὅμοια φέρειν.

ξ 3 τέλος δ' είς τοῦτ' γ'λθε παρανομίας ώστε, 6 είς τοῦτο παρενομίας ἀφῖχθε καὶ δυσμενείας, 7 νῦν δὲ τοσοῦτον ὑμῖν περίεστι τοῦ πρό! ἐμὲ μίσους ἄστε und ābulich 12. 16. 20.

Der letzte Satz von § 5 ist verdächtig.') Denn ri mor' Egrat xacroregor ist Nachbildung von I. Phil. 10, einer Stelle, die auch in der Gegenrede imitirt ist (S. 429). Sinn und Gestaltung des ganzen Satzes erinnert lebhaft an die Rhetorik 56, 12 ff. - 8 6 beginnt mit einem überleitenden χωρίς in der Bedeutung ,susserdem' (πρός τουτοις oder χωρίς τούτων sagt z. B. Demosthenes) wie in der Gegenrede 6 11. Die Pisistratidenreminiscenz, mit der ich die falsche 17. Rede 6 3 vergleiche, wird dem Historiker gehoren. - Die gesuchte Wendung § 9 πόλεμον αίρεσθαι klingt wohl nicht zufällig an die Gegenrede § 14 μείζον φορτίον η καθ' αύvor algousver an. - Recht schulmässig sind die Uebergange § 10 ού μην άλλ' εί δεῖ πάντα τάλλα παραλιπόντα συντόμως είπείν, 11 περί μεν ούν τούτων πολλά λέγειν έγων έτι δίκαια παραλιπείν προαιρούμαι, 12 εί τοίνυν δεί μηδέ τούτο παρα-Lizzar. Sie erinnern an die Pedanterie der Uebergunge in der Rhetorik. § 18 τους δυσχερές υποπτεύοντάς τι καθ' ήμων begegnet uns in dudyson's ein Lieblingswort der Rhetorik (vgl. 13. 13 und die verwandten Ableitungen 9. 18. 25. 25. 51. 26. 52, 6. 11. 68, 19. 69, 2. 85, 12). Es findet sich auch in der Rede § 14 und ist dort bemerkenswerther Weise einem anderen demosthenischen Ausdrucke substituirt (s. S. 428).

§ 19 beschwert sich Philipp über die den Frieden störende Fhütigheit der athenischen Rednert: gaad zip do 1 vig rachtelog vig xag but furusqua vir vir uber der allgemeinen Wendung vertseckt sich ein Citat sus leskrates Philipp 73, wie längst erkannt ist. Bis hierher könnte sa und für sich siles dem Philipp benoso gut ungeschrieben werden wie die Polemit § 14 gegen die biroges. Aber in der Erwartung, dass nun die satimaked-nische Agistion der Redner werde geschildert werden, sehen wir uns völlig getauscht, obgleich dies bei Isokrates geschieht. Vielmehr werden Seiten der Thuigkeit der Redner geschildert, die Philipp ar nicht direkt berühren, und sie werden geschildert mit echt demosthenischen Farben 3: die Wirksamkeit der Feldherren, die sich um die Gunst der Redner bemehne oder ihre Stychphaniet fürchten

Es ist wohl ὅτε (οῦπω) zu lesen. Dann ist es wieder eine echt anaximenische Recapitulation.

<sup>2)</sup> It. Ol. 29, I. Phil. 44. 47, III. Phil. 2. 54, Chers. 19. 22. 23 ff.

müssen, ist gehemmt. Ebenso sind die angesehensten Bürger den Lordoplas der Redner ausgesetzt. Ich meine, in diesen für Philipp gar nicht passenden Klagen erkennen wir den in seinen demosthenischen Farhentopf greifenden Rhetor, der sich übrigens wieder des zweitheiligen Ausdrucks hedient (συναγωνιζομένους ... η συχοφαντούντας, των πολιτών τοίς γνωριμωτάτοις και τών έξωθεν τοίς ένδοξοτάτοις mit Parhomoiose). Nun wissen wir ja (S. 433). dass Philipp in seinem Briefe die Staatsmänner, denen er den Bruch des Friedens zuschreibt, mit Namen bezeichnet hat. Das wird an dieser Stelle geschehen sein, und die Retouche des declamirenden und schönsärbenden Paraphrasten hat uns eines der werthvollsten Stücke des Originals geraubt. Verdächtigt ist damit dann auch der folgende zu der durchaus sachgemässen Erörterung Oher Amphipolis Oberleitende Gedanke.') dass ihn nur sein Ehrgefühl daran hindere, sich diese Leute für eine kleine Summe (vgl. die Gegenrede § 18) zu kaufen. Den athenischen Freunden Philipps, die sich beständigen Beschuldigungen der Bestechung ansgesetzt sahen, wäre mit dieser frivolen Aeusserung schlecht gedient gewesen. Endlich müssen wir nun auch das Isokrates-Citat dem Paraphrasten zuschreiben, zumal derselbe auch sonst unter isokratischem Einflusse steht.

Schwerer ist es über den Schluss von § 22 ins Reine zu kommen, da der Trat verderbt ist. Aber die Worte vörze zich (zie zich von Blass) roceptajesou rip ziejvyn govrog ljuö vi; no ker vara (vara Handschriften, öllið var blass) vynpaglar bit notig afraig bjodopylags stehen fest. Blass' kübne Eingriffe in den Trat sind unstatishti; ich wösste nicht, wie er kri volg viz ich jodopylag erkihren wölle. Der grobe Irribum, dass hir der Abschluss der Friedens und der des Bundesverrages getzent werden, ist anzurekennen. Aber der Irribum ist bei Anzsimeste begreiflich, wenn er 20—30 Jahre nach dem Philokratisches Frieden schrich. Der Abschluss der Symmachie wurde ja erst nach langen Verlandlungen auf ausdrücklichen Winsen der Philipp, der davon das Zustandekommen des Friedens sbihängig machte, ausbriffschem Wilderspruch, besonders des Sruberiorios der Bundesverligen.

<sup>1)</sup> An Ihn erinnert der ähnliche Gedanke in einem alcher unechten Brief Philipps an die Byzantiner bei Sold s. Aslow (Schäfer III 51): «1 τσεαντα χρήματα παραίχου Λίοντι οπόσα μα ξτείτο, δα πρώτης αν έλαβον το Ber ζάντιον. Sollte Anaximenes der Gewährsmann sein?

genossen, durchgesetzt.') Der Friede konnte manchem Athener schon lange gesichert erscheinen, als durch die Frage der Symmachie neue Schwierigkeiten in die Debatte geworfen wurden. So konnte in grösserer zeitlicher Entfernung Anaximenes leicht zu seiner Verschiebung der Symmachie kommen. Aber nimmer konnte 340 Philipp,3) dem alle Stadien der Debatte aus seinen früheren persönlichen Verhandlungen mit den zwei athenischen Gesandtschaften und aus dem Bericht seiner Gesandten in genauester Erinnerung sein massten, so gröblich irrren. Die sich hieran anschliessende Recapitulation, die die Rhetorik des Anaximenes ausführlich behandelt und für jeden Theil der Rede fordert, ist Anaximenes zuzuschreiben. Die genaue Responsion der Glieder und die Benutzung von Isokrates' Archidamos") spricht dafür, und der allgemeine Vorwurf, dass die Athener ia gewohnt seien unherechtigte Ansprüche zu erheben, passt wenig zu dem Ton eines diplomatischen Schreibens.

Den Schlusssatz habe ich schon S. 432 mit dem Originale confrontirt. Die Berufung auf das δίχαιον (vgl. § 11 und Rbet.) und die feierliche Anrufung der Götter als Zeugen hat der Rhetor hinzugefügt. Sie erinaert an die Berufung auf die εξτοια τών 2 ενών, die in der Gegenrede (§ 16) und in der Rhetorik (25, 14) eine Rolle spielt. Für die Unbestimmtheit der Wendung διαλίγωριαι περί τών χαθ' έμῶς sei noch hingswiesen auf die Vorliebe für unbestimmten neutralen Ausdruck, die uns in der Rhetorik an Alexander ausfällt und im hellenistischen Griechisch zunimmt.)

leb habe mieh meist auf die Behandlung solcher Stellen beschrankt, an denen sich mit besonderer Sicherbeit die Ueherarbeitung nachweisen lässt, hitle aber zur Verstärkung meiner Argumentation auch die Beobachtungen von Blass über isokratische Stelleigenthümlichkeiten und Anklünge hinzurauenheme.) Wer Blass'

Vgl. die vorzüglichen Ausführungen Hartels, Demosihenische Studien, Sitzungsberichte der Wiener Akademie Bd. LXXXVIII 1977 S. 390 ff.

<sup>2)</sup> Wenn ich hier und sonst Philipp eitire, will ich ihn natürlich ulcht für den Wortlaut des Originals verantwortlich machen. Aber geprüft hat er ihn gelbatversindlich aufs Genauest.

<sup>3) § 29</sup> ff., s. Spengels Anaximenes S. 112.

<sup>4)</sup> S. meinen Aristess S. 202, oben S. 426. 428.

ich vergleiche noch R(ede) 2 τοὺς ὅρπους ὑπερβάς. E(pistel) t5. R. 20
 ἀν που καιρὸς ἢ und Ε. 16 ἐν καιρὸν λάβῃ, šhuliches in der Rhet(orik sn

Charakteristik des Stiles unseres Briefes und der Gegenrede vergleicht, wird sich die Thatsache, dass Blass trotz der Gleichartigkeit des Stiles die Annahme der Identität des Verfassers abweist, pur daraus erklären, dass hei dem damaligen Stande der Forschung diese Gleichsetzung eine Verwerfung des Briefes bedeutet hätte. Meine frühere Beweisführung für die enge Zusammengehörigkeit beider Stücke (S. 434f.) kann nun noch verstärkt werden. Beide Stücke zeigen manche Berührungen in der Wortwahl und in der Vorliebe für Verhindung von Synonyma, heide isokratischen Satshau und isokratische Hiatmeidung. In heiden sind demosthenische Vorlagen, zum Theil die gleichen, benutzt. In heiden zeigen sich Kenntnisse, die nur einem Zeitgenossen zuzutrauen sind, aber auch Versehen und Oherstächlichkeiten, die den rhetorisirenden und politisch indifferenten Stuhengelehrten verrathen. So drängt alles 14 dem Schlusse, den schon früher Boeckh und Schäfer gezogen haben, dass beide Schriften gleichen Ursprung hahen. Mit dem antiken Zeugniss für den Ursprung der einen ist uns auch der Verfasser der anderen gegeben.

Durch die Thatsache, dass in die demosthenische Sammlang zust Stücke aus einem Geschichtswerke aufgenommen sind, öfflatt sich den Forschern eine neue Perspective, Ich will hier nicht Hypothesen andeuten, die noch nicht ausgereift sind. Aber das glaube ich doch schon jetzt mit gutem Grunde behaupten zu dürfen, dass wir die pseudodemosthenischen Statstreden und die Reste verlorener Reden des Demosthenes und seiner Zeitgenossen mit einigen Erfolge auf die Möglichkeit einer Ableitung aus einer Geschichtsundle rufflen werden.

Auf Grund des für Anaximenes neu gewonnenen Materials müssen wir nun vor allem an das alte Anaximenes-Problem, an die Frage seines Antheils an der schon oft erwähnten Rhetorik, herantreten und dürfen hoffen, jetzt zu einer im wesenlichen sicheren und den Streit der Meinungen ausschliessenden Lösung zu gelangen. Das soll in einem folgenden Artikel gesechehen.

Kiel. PAUL

PAUL WENDLAND.

## ΖU ΗΡΩΛΙΑΝΟΥ ΠΕΡΙ ΣΧΗΜΑΤΩΝ.

Unter deu verschiedenen von Walz und Spengel veröffentlichen Figurensammlungen erweckt die von Herodian) ein besonderes Interesee, weil sie den Namen des berthmitten Grammatikers
an der Spitze trägt. Sie wurde diesem auch zugeschrieben bis auf
Lehrs, welcher im Rhein. Mus. 1843 S. 120 ff. zwei Gründe gegen
dessen Autorschaft geltend machte. Durch die Zweifel von Lehrs
angeregt suchte Foltz in seinen Quaestiones Herodianese, Bonn
1844, weitere Gründe für die Unechtheit beitzubringen. Seit jene
Zeit ist die Frage nicht wieder behandelt worden. Denn der
Sammler der Herodianischen Fragmente A. Lentz schloss sich dem
Urtheil von Lehrs ohne weiteres an (Herodiani reliquiae, Leipzig
1867—70 p. XV).

Und doch ist sie wichtig genug, um von neuem erwogen zu werden. Auf Foltz muss man freilich dabei zurückgreifen. Aber wenn seinen Darlegungen auch der Boden entzogen werden wird, so bieten sie doch Anlass zu Erörterungen, die, wie die Zusammenstellung am Schlusse zeigen mag, zu schätzenswerthen Ergebnissen fohren.

#### A. Die Zusammensetzung von Ἡρωδιανοῦ περὶ σχημίτων.

Die Schrift Pseudo-Herodians η theilt sich in drei Theile, von denen der 1. die σχήματα εν λέξει behandelt, Abweichungen von der Syntax, die sich vom Soloecismus nur dadurch unterscheiden, dass sie ein häußiger Gebrauch der Dichter oder Verwendung in Dialekten sanktionirt. Der 2. Theil bringt die bemerkenswerthessen σχήματο διανοίας: εξρανεία und χαταβολή;

<sup>1)</sup> Walz VIII p. 579 ss., Spengel III p. 85 ss.

<sup>2)</sup> Es sei diese Bezeichnung für den Verfasser der Figurensammlung zur einsacheren Unterscheidung desselben vom Grammstiker Herodian sogleich und ein für allemal gestattet.

der 3. die σχήματα ἐν λόγφ, 33 an der Zahl, unter ihnen ἀποσιώντησις, πολύπτωτον, ἐκαναφορά, ὀμοιοκατάληκτον, ἀσύνδετον. Hieran schliesst sich noch eine kurze Aufzählung der κατασκευαὶ τοῦ λόγου an.

Dass der 1. Theil eine ursprünglich für sich hestehende Einheit hildete und erst später mit den übrigen verhunden wurde, hat Foltz richtig erkannt:

- 1. Die Definition des σχήμα: σχήμα ἐστιν ἐξάλλοξις απὸ τοῦ καταλλήλου ἐπὶ τὸ κρεῖττον μετά τινος ἐναλογίας zeigt, dass der Verfasser nur eine Art von σχήμα kennt: es ist eben die vom Soloecismus nur dedurch unterschiedene Sprechweise, dass sie durch Autoriisten geschicht wind. Soloecismus wird hei den Dichtern schema genannt, sagen die lateinischen Grammatiker.) Eine Sammlung solcher Schemati liegt hier vor. Dass dies σχήματα ἐν λέξει sind, sagt uns erst das nach dem 1. Theil eingefügte Bindeglied: περὶ μέν τῶν ἐν λέξει σχημάτων ἐκανοτίναν ποινάντα, τὰ ἀρ ἀναρα τα τὰ τὰν εἰρημένων ἐκανοτίναν ποινάντα ποτὰ λέκτων ἐστὶν ἰδιώματα ἤπερ ἐμπειρίας σχηματισμοῦ· ὁητέον δὲ ἐξῖς περὶ τῶν ἐν ἀιανοίς τε καὶ λόγω σχημάτων. Es sind die Worte dessen, der die Theie zusammengeschweisst hat.
- 2. Es liegt ein Gegensatz in den Bemerkungen einerseits zu dem σχήμα τατ '.αὐ/θμούς, das zu den σχήματα ἐν ἰδξε gerechnet wird (Walz p. 582), und anderseits zum σχήμα Πινθαφικόν, das unter den σχήματα λόγου steht (Walz p. 605). Beide Male handelt es sich darum, dass zu dem Plural eines Masculinums oder Femininums das Verhum im Singular gesetzt wird, woher auch die Sitte samme, den Neutris das Verhum im Singular heitzusetzen. Verstösse gegen dieselbe sind nun nach dem ersten Theile der Schrift eine Eigenthümlichkeit der Attiker, nach den Ausführungen unter σχ. Πινθαφικόν eine solche der Lyriker und Ilomers. Diese einander entgegengesetzten Beobachtungen können nicht in einer ursprüngeich einbeitlichen Abhandlung gestanden haben, sie zeigen vielmehr, dass hier eine andere Vorlage als dort vom Redactor benutzt worden ist.

flinfallig ist ein dritter Punkt. Wenn nämlich im 1. Theil (Walz p. 555) gesagt wird, dass der Uehergang von der dritten Person zur zweiten die Apostrophe erzeuge, z. Β. τὸν δ' ἀπαμει-

<sup>1)</sup> Charis. p. 265, Diomed. p. 451, Donat IV p. 394.

βέμενος προσέφης Πατρόκλεις Ιππεῦ (Π 20 und 843) und im 3. Theil unter den σχίματα λόγου die Apostrophe (W. p. 596) so erklart wird: γίνεται δταν δέον εἰπεῖν πρὸς ἀμαρτένοντας πρὸς μλο αὐτοὺς ἐκείνους οὐδὲν εἰπεῦμεν, πρὸς δὲ τὸν τὴν δλην ἀποδεράμενον βλάβιν, so besteht allerdings ein Unterschied swischen heiden Delhaitionea, aber kein Widerspruch, denn wie Quint. IX 2, 38 und IX 3, 24 zeigt, giebt es verschiedens Arten der Apostrophe: die eine zihlt zu den  $σ_{\rm c}$  διανοίας, die andere zu den  $σ_{\rm c}$  λέξεως, couther noch weiter unten (S. 622) die Rode sein wird.

Foltr begnögt sich indessen nicht mit dem Nachweis, dass der 1. Theil unsertes Commentar ursprünglich ein Stück für sich war, er geht noch einen Schritt weiter: im 6. Capitel seiner Dissertation sucht er darzuhun, dass der 1. Theil mit dem 2. (2, +3.) blerhaupt nichts zu tuhn hat, dass uns also in Heodicarov regi opphärav zwei verschiedene, irribumlich mit einander verbundens schriften vorliegen. Diese Ansicht vermag ich nicht zu beilen.)

<sup>1)</sup> Fnitz führt folgende Gründe an:

<sup>1. (</sup>p. 31/32). Der 1. Theil ist von soderen Figuren-Schriftstellern niecht benutst worden, wer ihnen sies wohl sicht bekannt. Des Gegenstelle igelie wom 2. Theil, welcher späteren Grammatikern und Bhetoren sehr bekannt gewenn sei. Dieser Netzweis ist jedoch sehr dürftig. Bitte Foltz eine unfangreiche Ueberzlisstimmung mit einem oder dem underen Schematographen dargethan, so konnt die Nichtbenotinnen vieileicht saffallen. So wied man nicht anders sagen, als dass spätere Bhetoren eine Auswahl nach ihrem Gnidikhen traffen.

II. (p. 33). Von des vier Hindschriften des Commentans, deres Collisiones veröffentlicht sind, geben die codé, Paris, in 2 - Theile die Figur die Zielleweis, welche die Figures des 1. Theiles müssut, während die besten Hindschriften jene Figur verglessen. Sie kan nach Foltz nur von einem grammatiens oder librarius eingefügt sein, dem der erste Theil nicht vorlag, — Gegen diese Hibrarius eingefügt sein, dem der erste Theil nicht vorlag, — Gegen diese sich schare hindschriften sind, in denen sich jener Zusatz findet. Die codd, Paris, sind, wie Foltz (p. 8) sebbst dartegt, reich an apäteren Ein- nud Anlägungen, and die Figur zillenausz trigt, wie die frommen Beispiele zeigen, ganz den Charakter der ührigen 

Einschlebsel. Ist es da nicht währscheislich, dass ein apsüterer christlicher 
Rheter nur vermeitallicher Vollständigkeit willen die Figur einschoh, nubekömmert um das, wess in 1. Theile stand?

III. beruft sich Föltz dersuf, dass im Haudschriftenkutuig S. Merci p. 216 et 2. Theil als cin neues, von dem vorhergehende verschiedense Werk sngeführt werde. Villoisson Urtheil, dass das mit Unrecht gesichen sei, 
daned. gr. 18 99, bezweifelt e. —. Nan sehelt ja silerlings nach den Angaben, welche mir die Verwaltung der Bibliothek van San Marco in freundlicher Weise über die Baudschrift gemacht hat, der Verfasser des Katslogs.

### B. Stammt ήρωδιανοῦ περὶ σχημάτων von dem bekannten Grammatiker?

### 1. Die Zeit der Abfassung der Schrift.

Gegen Herodian als Verfasser der genannten Schrift macht Foltz in erster Linie die Zeit der Abfassung gellend (p. 19). Der erste Theil sei vor oder kurz nach Augustus verfasst. Denn

1. die in demselben erwähnten Figuren zara yoovous. άριθμούς, προσώπους u. s. w. seien von den Schemalographen unter der Figur der allolwois zusammengefasst worden, diese sei aber schon dem Gorgias bekannt gewesen, wie aus Rutilius Lupus erhelle, Nun giebt es in der That eine solche zusammenfassende allotwork bei Alexander und Tiber, aber die Berufung auf Rutilius Lupus ist falsch, denn seine allolwaig (Halm p. 13) hat mit den bei Herodian im 1. Theil behandelten Figuren nichts zu thun. Die Definition des Rutilius Lupus lautet nämlich: in hoc schemate divisio et separatio est personarum aut rerum et demonstratio quantum intersit, z. B. ,der eine treibt dies, der andere jenes'. Somit fiele der Beweis. Indessen batte Foltz bei sorgfältigerem Nachforschen den Urbeber der allolwore, die für den 1. Theil der Herodianischen Schrift in Betracht kame, ermitteln konnen. Es ist Caecilius von Kalakte, nach dem Zeugniss des Tiberius, welcher sagt (Walz p. 573); καὶ τὸ τῆς ἀλλοιώσεως στημα είσάνει ὁ Καιχίλιος καί φησιν αυτίν γίνεσθαι κατ' όνομα καὶ πτώσεις καὶ ἀριθμούς καὶ πρόσωπα καὶ γρόγους. Aber. so liesse sich nunmehr einwenden, zwischen Gorgias, dem Lehrer

im Rechte zu sein, wenn er, sinseren Zeichen in der Handechrift folgend. en 2. Theil als ein besondere Weit registritt, "Sequitur Eustem von aften regle tan der Baussela von der Streiben und der Streiben und der Handechrift fügst bei den Worten nagle zur zu gegenten. Den der Schrieben der Handechrift fügst bei den Worten nagle zur "Streiben der Beginn der andern Capitel oder Peragraphen, von denen doch die jeder seinen Titel hat, nicht that". Ferner ist an jener Stelle in besonderes Zeichen germacht, welches im 1, Theil des Godet jede einzelne Schrift von der folgenden ternett. Baus flodet als den Runde ein Stigma, das Zeichen der 6, and in der That wirde die enen Abbandlung genon die sechate in der Reiche der in Godet enthalten Schrifte von der Weitenden. Des Schrifte von der Weitenden des Zeichen der 6, and in der That wirde die enen Abbandlung genon die micht zufällt gerbanden. Das beweits der redactionelle Urbergager: meh sir wir von der Verbanden. Das beweits der redactionelle Urbergage: meh sir ohr ver der Verbanden. Das beweits der redactionelle Urbergage: meh sir ohr ver der Verbanden. Das beweits der redactionelle Urbergage: meh sir ohr ver der Verbanden. Das beweits der redactionelle Urbergage: meh sir ohr ver der Verbanden ver der versiche der Verbanden ver der versichte der Verbanden ver der versiche der Verbanden versichen der versichen der Verbanden versichen der versichte der Verbanden versichen versichen versichen der Verbanden versichen der versichen versichen versichen der Verbanden versichen versichen versichen versichen versichen versichen der versichen der versichen der versichen versicht versichen

von Ciceros Sohne, und Caecilius, der als ein jüngerer Zeitgenosse des Dionysius von Halicarnass gelten darf,1) ist doch gar kein grosser Zeitunterschied. Gewiss. Aber muss, weil Caecilius die άλλοιωσις eingeführt hat, der 1. Theil von Herodian noch vor oder kurz nach Augustus entstanden sein? Man wird dies bezweifeln. Solch schlichte Figurenzusammenstellung wie die in Rede stehende kann, frühe entstanden, nicht nur in den Schulen immer wieder benutzt, sondern auch neu bearbeitet worden sein. Die nachaugusteische Schrift περί εψους beweist dies. Sie erwähnt (c. 23) σχήματα nach πτώσεις, χρόνοι, πρόσωπα, άριθμοί, γένη. Ich hoffe zudem vom 1. Theil unseres Figurencommentars mittelst anderer Anhaltspunkte weiter unten (S. 455) darzuthun, dass er thatsächlich später verfasst ist, als Foltz annehmen zu müssen glaubt.

2. Ich komme zu der zweiten Zeitbegrenzung, die Foltz aufstellt (p. 19). Er behauptet, dass die Dreitheilung in ognματα έν λέξει, διανοίας und έν λόγω sehr alten Ursprungs sein müsse, denn seit Gorgias dem Jüngeren pflege man einzutheilen in oy, dearolas und léteus, und von diesem Brauch sei nach Gorgias gewiss niemand abgewichen. Also sei der Commentar vor Gorgias verfasst.

Diese Annahme steht zunächst in Widerspruch mit den Ergebnissen, die Foltz schliesslich selbst aufstellt: er glaubt nämlich bewiesen zu haben, dass der erste Theil des Commentars aus der Zeit Augusts stamme, der zweite, dem der erste späterhin angefügt wurde, aus Hadrians Zeit. So musste doch die Dreitheilung nach Foltzens eigener Ansicht auch späterhin Verwendung gefunden haben.

Und überdies stehen jenen Behauptungen nicht nur principielle Bedenken, sondern auch die Thatsachen entgegen. Stand jene Zweitheilung in σχήματα διαγοίας und λέξεως wirklich so fest, dass es kein Rhetor wagen durfte, sie anzutasten? Durfte niemand neue Theorien aufstellen oder, wenn die Dreitheilung wirklich vor Gorgias bestanden hatte, auf alte zurückgreifen? Thatsächlich war die Dreitheilung auch späterhin2) noch bekannt: Fortunatian (Halm. rh. min. 126) beantwortet die Frage: genera figurarum quot sunt? folgendermaassen: tria: λέξεως, λόγου, διανοίας. quae eorum

<sup>1)</sup> Susemihl, Litteraturgesch. d. Alexandrinerzeit II S. 485.

<sup>2)</sup> Von dem, was aus nachgorgianischer Zeit Bezug auf die Dreitheilung hat, kennt Foltz nur die ogfuara loyov des Lesbonax. Wie er sich mit diesen abfindet, kann man übergehen.

differentia est? quad λίξεως in singulis verbis fiunt, ut nuda genu, quas uno verbo Εξηλλογικίας possumus dietr. λόγου vero in elacutionis compositionibus, quae pluribus modis fiunt, ut πολύπτοτον, Επανασρομά, δείπτοιχοφή, παρουνιμαία. διανοίας autem in sensibus, ut προθυράπευσις, ήθοποιία, άποστορφή.— Desgleichen bemerkt Marius Victorinus zu Cic. de invent. II 15 (Islam p. 271): omnia enim ornamenta elacutionis id est figures quae sunt aut σχήματα διανοίας aut σχήματα λόγου ut συίδαm oblunt.

Fortunatianus und Victorinus sind späte Zeugen, sie gehören dem 4. Jahrhundert an. Bestand die Dreitheilung nicht früher? Es finden sich keine Spuren, die darauf schliessen lassen. Ps.-Herodian - wenn er der Grammatiker wäre - würde der erste sein, bei dem wir ihr begegnen. Aber vielleicht lässt sich ein Terminus festsetzen, nach dem die Dreitheilung entstanden ist: wohl nach Quintilian. Dieser sagt im 9, Buch über die genera figurarum (IX 1, 15): einige glauben, es gabe nur eine Art von σχιμα (\$ 17), die meisten aber, soviel ich weiss, stimmen darin überein, dass es zwei Theile derselben gebe: διανοίας und λέξεως. Dass er die σχήματα λόγου als drittes Glied nicht kennt, darf man wohl auch daraus schliessen, dass er sich (\$ 18) auf eine Zurückweisung der figurae colorum des Cornelius Celsus einlässt, welche dieser nimia novitatis cupiditate ductus den σγήματα διανοίας und λέξεως zugefügt hatte. Wieviel mehr wurde Quintilian die einschneidende Dreitheilung berücksichtigt haben, wenn er sie gekannt batte! Da dies nicht der Fall ist, Quintilian aher eine reiche Kenntniss der rhetorischen Litteratur besass, so ist es sehr wahrscheinlich, dass die Dreitheilung vor dem Jahre 100 noch nicht existirte.

3. Für eine noch vor dem Grammatiker Herodian liegende Abfassungszeit macht Foltz drittens geltend: Ps.-Herodians Figuren-büchlein ist allem Anschein nach früher als das des Alexander Numenios!) verfasst, da beide in verschiedenen Punkten übereinstimmen und Alexander deswegen nicht ausgeschrieben sein könne, weil er viel mehr biete als Herodian und zudem selbst gestebe, dass er sich auf Vorgänger stütze. Soweit es sich in dieser Begründung um methodisches Verfabren handelt, ist eine Widerlegung rasch gegeben. Bei Uebereinstimmung zweier Schriftsteller wird

Hermes XXXIX.

29

<sup>1)</sup> Walz VIII p. 421 ss., Spengel III p. 10 ss.

man denjenigen, der mehr bietet, nicht für den Ausschreibenden, sondern für den Ausgeschriebene ansehen; und wenn dieser selbst sich auf andere beruft, so thut das nichts zur Sache: von einem Rhetor des 2. Jahrhunderts wird man so wie so erwarten, dass er seine Vorganger nicht unberücksichtig lässt. Aber wie steht es in Wirklichkeit mit der Üchereinstimmung? Foltz stellt (p. 21) dreiertei mebeneinander: die Bemerkungen über περίοδος, παροτομασία und ἀπτίθατον. Wird bei so wenig Punkten kein zwingender Nachweis grührt, dass einer vom andera abhängt, so steht die Behauptung, der eine habe den anderen abgeschrieben, auf schwachen Fassen, da die Treue, mit der sich Lehre und Dedintion in den Rhetoren-Schulen fortplänate, ein nicht zu unterschätzendes Moment hildet. Dieser Vorwurf ist Foltz nicht zu ersparen. Seine-Vergleichung ist weder gründlich noch umfassend genug. Ich werde das erstere zunächst an der περίοδος, später am der fisheror eigen.

Alexander Numenios setzt seine Auseinandersetzung über die von beiden Autoren wesentlich gleich besprochene meglodog an die Spitze seiner Zusammenstellung der σχήματα λέξεως (Walz p. 460). Denn περίοδος, χώλα und χόμμα sind die ersten und obersten Formen der Légic, in ihnen bewegt sich jede Légic, und aus ihnen setzt sie sich zusammen. Die Stellung der Erörterung erregt also keinen Anstoss. Anders steht es bei Ps.-Herodian. Bei diesem heisst es am Schluss des 1. Theiles: όπτέον δὲ έξης περί των ἐν διανοία τε καὶ λόνω σγημάτων. Es folgen die σγήματα διανοίας, und nun will der Verfasser kurz die σχήματα λόγου besprechen (p. 592). Es kommt aber zunächst die Ausführung über die neplodog: yiνεται δέ παν στημα λόγου καὶ διανοίας έν περιόδω u. s. w. Also pachdem die σχήματα διαγοίας abgethan sind, hören wir noch die näheren Bestimmungen, unter denen sie stattfinden. Die Erörterung ist somit nicht am Platze. Sie gehört vor die Abhandlung über die σχήματα διανοίας. Nun hat dieselbe ausser Alexander Numenios und seinem Nachfolger Aquila Romanus keiner der Schematographen: Alexander hat sie richtig nach den σχήματα diavolac an die Spitze der gynugra léceuc gesetzt; so bleibt meines Erachtens nur der Schluss übrig, dass Ps.-Herodian abhangig ist von Alexander Numenios oder, wenn andere Grunde eine Modification dieser Behauptung heischen sollten, von einer beiden gemeinsamen Quelle, und dass er von da die περίοδος an ungeeignete Stelle übertrug.

Auf eine solche gemeinsame Quelle weist uns ein Vergleich der allgemeinen Einleitung Alexanders über die Schemats (Walz p. 426 s.) mit Ps.-Herodians entsprechenden Bemerkungen unter den gynugra digyolac (Walz p. 590). Alexander erörtert an iener Stelle nach den Angabeu über die Arten der Schemsta den Nutzen. den diese gewähren (Walz p. 431). Er findet auf verschiedene Weise statt: 1. ἐπίτασιν νὰο δύναται τῶν πραγμάτων ἐμφαίνειν ώς έγει τα τοιαύτα (folgen Beispiele), indem die Ironie die Rede steigert. 2. zai zaragoliv de zai exlugiv ex two evavτίων, 3. παρένει δε καὶ ξυφασιν ήθους νοηστού, wenn sich der Redner in günstiges Licht zu setzen weiss: 4. kann der Redner den Anschein erwecken, als spräche er unvorbereitet frisch von der Leber weg; und dann erhält auch 5, die Rede durch die Schemsta Abwechslung und bunte Farbe. - Ps.-Herodian erwähnt die heiden ersten Punkte gleichfalls: είσὶ δὲ τῶν τῆς διανοίας σχημάτων ώς ανωτάτω ονομασίαι δύο, έπίτασις και έκλυσις, τούτων τη μέν επιτάσει υποτάσσεται ή είρωνεία, τη δε εκλύσει ή καταβολή (Walz p. 590). Die eigenthumliche Ausdrucksweise (Crouaglat) muthet so wie ein missglückter Versuch, die klare Lehre Alexanders umzuformen. Aber die ausführliche Definition der Exhvarc, die bei Alexander nicht erklärt und durch das kurze Beispiel nicht verständlich wird, weist uns auf einen Vorgänger Alexanders hin.

Sodson gieht es eine Reihe von Schemats unter den σχήματα λόγου Ps.-Herodians, welche sich bei Alexander theils unter den σχ, διανοίας, theils nater den σχ. λέξεως wiederfinden. Diese gestatten keinen sicheren Schluss. Sie stimmen wohl im allgemeinen überein, unterscheiden sich aber durch die nähere Definition und durch die Beispiele, welche Ps.-Herodisn fast immer aus Homer, dieser aus den Rednern nimmt. Dies sind von den σχ. διανοίας: προδιόρθωσις (Alex. N. bei Walz p. 433 s. Ps.-Herod. p. 596), ἐπιδιόρθωσις (A. N. p. 434. Ps.-H. 596), ὑπεξαίρεσις (A. N. p. 437) = xατ' έξοχιν bei Ps.-Herod. (p. 604), ἐπαναφορά (A. N. p. 446 s. Ps.-H. p. 598), amoguomnois (A. N. p. 450. Ps.-H. p. 595); von den σχήματα λέξεως: κλίμαξ (A. N. p. 467. Ps.-H. p. 603), ασύνθετον η διάλυσις (A. N. p. 469 s.), welche der διάλυσις Ps.-Herodians gleichkommen, während sein agevõerov etwas Besonderes insofern bietet, als es (p. 607) die Nichtverbindung von λόγοι, die διάλυσις aber nur die Nichtverbindung von χώλα bezeichnet (p. 603), dann das  $\pio\lambda i \pi \tau \omega r \sigma r$  (A. N. p. 473, Ps.-H. p. 509),  $\delta \mu a o r t \ell \lambda r \sigma r$  (A. N. p. 475, Ps.-H. p. 601),  $\ell \mu o \delta \sigma r \tau \sigma r \sigma r$  (A. N. p. 476, Ps.-H. p. 600) und  $\tau \alpha \mu \sigma \sigma \rho \sigma \sigma r$  (A. N. p. 476, Ps.-H. p. 600) und  $\tau \alpha \mu \sigma \sigma \rho \sigma \sigma r$  (A. N. p. 453, Ps.-H. p. 597) und  $\delta \tau r t \ell \sigma \sigma r \rho \sigma \sigma r$  (A. N. p. 453, Ps.-H. p. 597) und  $\delta \tau r t \ell \sigma \sigma r \rho \sigma \sigma r$  (A. N. p. 453, Ps.-H. p. 597) und  $\delta \tau r t \ell \sigma \sigma r \rho \sigma \sigma r$  (A. N. p. 453, Ps.-H. p. 597) und  $\delta \tau r t \ell \sigma \sigma r \rho \sigma \sigma r$  (A. N. p. 453, Ps.-H. p. 597) und  $\delta \tau r t \sigma \sigma \sigma \rho \sigma \sigma r$  (A. N. p. 453, Ps.-H. p. 597) und  $\delta \tau r \tau \sigma \sigma \sigma \rho \sigma \sigma r$  (A. N. p. 453, Ps.-H. p. 597) und  $\delta \tau r \tau \sigma \sigma \sigma \sigma \rho \sigma \sigma r$  (A. N. p. 454, Ps.-H. p. 454

Schliesslich komme ich noch zur avsi Bedig (A. N. p. 477s. Ps.-H, p. 602). Alexander N. führt drei Arten auf: 1) entsteht sie δταν τὰ άντιχείμενα ὀνόματα ἀναλαμβάνωμεν, z. B. μαλλον γάρ τιμώσιν αί πόλεις των άδίχως πλουτούντων τοὺς διχαίως πενουμένους, 2) όταν αύτὰ στρέφηται τὰ ὀνόματα, 2. Β. σὺ μέν γαρ Ελαβες, έγω δε οία Ελαβον, 3) wenn nicht Worte, sondern Thatsachen gegenüberstehen: ἐδίδασκες γράμματα, ἐγώ δὲ ἐφοίτων. Ps,-Herodian beginnt gleichfalls mit den αντικείμενα δνόματα, aber mit anderen Beispielen: τιμωρία ξπιτίμιον κακίας, οίκ άρετης. Dann entsteht sie nach ihm καὶ κατά διέξοδον: bei zwei- oder mehrfacher Gegenüberstellung, und schliesslich, wenn die naraganis der anoganis entgegengesetzt wird (scil. rov avrov δήματος), wofür das von Alexander N, unter 2) angeführte Beispiel dient: σῦ μὲν γὰρ ἔλαβες, ἐγώ δὲ οῦχ ἔλαβον. Es fehlt also bei Ps.-Herodian die von Alexander N. an dritter Stelle gekennzeichnete artl9egic. Und dies ist von Bedeutung, da Alexander N. hier

<sup>3)</sup> Bei Tiberins (W., p. 534) und Quint, IX 2, 38 ist das Charakteristische der Aposinophe, dass sich der Redner von den Richtern abwendet zum Gegner oder, wie Quintilian silein fortfährt, zu einem Annruf oder Anruf. — Phoebammon (W. p. 5.13) führt nur die von Alexander Namenios an zweiter Steile gegebene Definition auf.

<sup>2)</sup> Ausser Betracht bleibt die von Ps.-Herodian im 1. Theil angezogene Apostrophe, welche nach Quint. IX 3, 24, wo sie outer deu ez. kireur behandelt wird, nonnulli, qui tam perva momenta nominibus diacreverunt, µxxi6βaure vocant. (Es ist Buillius Lupos Halm p. 12).

nicht selbst Neues zugesetzt hat, sondern sicher älteren Quelleu gefolgt ist, denn schon Anazimenes deflairt das ἀντίθετον ε. 26: ἀντίθετον ἐστι τὸ ἐναντίον τὴν ἐνομασίαν ἄμα καὶ τὴν δέναμιν τοὺς ἀντικτιμένοις ἔχον ἡ τὸ ἔκερον τοιούτων. Dagegen ist bei Ps.-Herodian der 1. Theil specialisist: es können sich Einzelsworte gegenüberstehen und ferner in zwei Sätzen doppelte Gegensätze gehorgen sein.) — Dass Alexander N. bei dieser Figur den Ps.-Herodian augeschrieben habe, wie Foltz glaubt, halte ich nach dem Gesagten nicht für möglich. Alexander N. überhefert altere Lehre, die Herodian übergeht. Anderseits ist Ps.-Herodian in der Specialisirung der Theile überlegen.

Daraus folgt, dass sich die Uebereinstimmung hei Ps-Herodian und Alexander durch Beuntzung ein und derselben Quelle erklärt. Ich gelange so zu demselben Ergebniss wie Witamowitz, 7) welcher Ps.- Herodian und Alexander Numenios auf eine Quelle zurückführt: den echten Alexander Numenios. Damit ist der von Foltz aufgestellte Terminus ante quem verlorra, ein Terminus post quem gewonnen.

Haben uns die bisher bestimmten Zeitgrenzen noch keinen Beweis gegen die Autorschaft des Grammatikers Herodian geliefert, so bielet

4. eine solche das im 1. Theil enthaltene Schema (Walz p. 550), nach dem die beiden Formen der Steigerung für den Positiv stehen können. Es handelt sich für uns um die Erklärung der Homerstelle 2 277, welche vollständig lautet;

275 ώς δ' ὅτ' ἀπὸ σχοπιῆς εἶδεν νέφος αἰπόλος ανήρ

έρχόμενον κατά πόντον ὑπὸ ζεφύροιο ἰωῆς.

τις δέ τ' άνευθεν ξόντι μελάντερον ή τε πίσσα
φαίνετ' ίδν κατά πόντον, άγει δέ τε λαίλαπα πολλήν,
δίγησεν τε ίδων υπό τε σπέος ήλασε μήλα.

Der Verfasser des Figurencommentars lehrt<sup>3</sup>): der an Stelle des Positivs stehende Comparativ μελάντερον ἤύτε πίσσα

Diese beiden Pnokte erwähnt Quintilian IX 3, 81, der noch die Gegensätze der sententiae hiuzufügt, welche Ps.-Herodian weglässt.

Antigon, v. Karystos S. 52 Anm. 12.
 Walz p. 580 δν μόν οἶν είδεσεν ἐνομάτων ὧδέ πων συνίστατας τὸ σχήμα:

ίβδομάτη δ' ίκόμεσθα Λάμου αίπὺ πτολίεθχον (x 81) — καὶ μελάντερον ήντε πίσσα (d 277).

τὸ μὲν γάς πρότερον ὑπεςθετικὸν ἀντὶ ἀπολύτου κείμενον κακίαν οἰκ

lässt einen stillen Vergleich zu, da er entweder auf eine andere Wolke oder auf die gewöhnliche Schwärze der Wolke besogen werden kann.

Das richtige Urtheil über diese Erklärung gewinnen wir aus den Scholien:

Ps. Herod. schol. Venet, A. | schol. Venet. B. | schol. Townl. τὸ δὲ δείτερον μελάντερον ή ύτε μελάντερον] μελάντερον (,μελάντερον πίσσα] ή διπλή. we downte- dute nlocal hore niova) ori toling elonger por, uelarre- uelar ing, abiσυγκριτικόν ούτε μελάντερον ρον δέ έστι νώτερον ή τ' αντί απολύτου πίσσης ούτε μέ- των αλλων νε- οίωνοί (Od. κείμενον λελη- λαν ώς πίσσα, φών. zz 216). θυζαν έχει την κέγρηται δὲ τώ TON allow YEσύγχρισιν, την συγχριτικώ άνσων μελάντεάναφοράν ήτοι τὶ άπλοῦ. τὸ δὲ oor. πρός έτερον ζόντι Αρίσταργος

νέφος ποιού- διά τοῦ -, ὁ δὲ Ζηνόδοπος διά τοῦ ὶ. στιχτόν μενον ἢ πρὸς δὲ μετὰ τὸ μελάτερον, ἔπειτα ἀπο διλές δὰ φοσαχίν τοῦ χῆς ἀταγνουσίον ἡίτε πίσοα, [ν' ], τῷ αἰπότέφους μελα- λῷ πόξξω διατελώνει μελάντερον αίνη κάτητα.

«τα σα με νέτα οι τὸ τέφος χαι δμοιον πίση.

Kiar und deutlich enthält schol. Venet. A zwei verschiedene Erklärungen der betreffenden Worte. Die eine, welche von Aristonikos stammt, stellt einfach fest, dass der Comparativ für den Positiv gebraucht sei; die andere, von Nikanor berrührend, lost die Schwierigkeit, indem durch Interpunktion hinter μελάντερον των selbiständige, gleichartige Stattheile geschaffen werden und die Ergätrung zu μελάντερον der freien Phantasie des Leser vorbehalten bleibt. Deutlich getrennt sind diese beiden Erklärungen auch in den schol. Townl., verbunden und nach der mit T gemeinsamen Vorlage fast bis zur Unverständlichkeit gekürzt in den schol. Venet. B.

legriferat, δει γεγέσηστα de das Deptema διόματι, de ή τξε σεμασία μηθαμίαν διαφορίαν λικηβαιούστες κατά τέγε τζε φωνής desilably ή priti διακε τών iddes έναμμα τους δια δε σύτε τός του δειδηρώ εθέδαν τέγε τελευτείων διόξειακε έμείαν. το δεί δείτερον μιλάντερον ήξει πέσα συγρατικών είναι διακδέστο καιάμουν λεληδίαν έχει τήν σέγεραση, τό άναρορού ζειο πρόε δείτερον νέρου ποιούμουν» ή πρόε φυσικήν του νέφετο μελανότητα.

Bei Pa-Herodian sind die beiden Erklärungen des Aristonikon und Nikanor zu einer zusammengeschweisst, ohschon sie eigentlich unvereinhar sind. Daraus folgt, dass er sie zusammen gefunden und somit wohl Scholien, wie sie Venet. A bietet, benutzt hat. Dem widerspricht nicht der Umstaud, dass das mittlere Scholion über die Lessrt Lörzz unberücksichtigt blieb: es gebörte nicht zur Sache. Mit dieser Annahme ist viel gewonnen. Denn standen dem Pa-Herodian schon die Vier-Männer-Scholien, d. i. die Auszige aus den Schriften des Aristonikon, Didymos, Nikanor und Herodian, zur Verfügung, so ergiebt sich von selbst, dass der Figuren-Commentar nach Herodian entstanden ist.)

II. Thataachliche Widersprüche zwischen dem Figurencommentar und der Ueberlieferung vom Grammatiker Herodian.

1. Es ist eine richtige Beobachtung von Lehrs (a. a. 0.) geween, dass die Auffassung von <sup>2</sup>ην in der Hesiodstelle τῆς δ² <sup>2</sup>ην τρείς κεφαλαί (Theog. 321), wie sie sich bei Pa-Herodian unter dem Schema Pindaricum (Walz p. 605) findet, wonach einfach der Singular für den Plural gehraucht sei, in Widerspruch steht mit Herodians Lehre üher <sup>2</sup>ην (Lentz II 785).")

2. Nach dem Zeugniss des Etym. M. hat Herodian ein Buch περί σχημάτων verfasst, dessen Inhalt sich auf Wortzua ammen setzung bezog (Lentz II 847). Nicht mit Unrecht behauptet Foltz (p. 25, 5), dass zwei Bücher, die denselben Titel

Anf Niks nor fuset die im 2. Theil des Commentars unter dem Asyadeton (Wals p. 601) gegebene Erklärung von II. A 322: ἀσύνδατον δὰ τὸ τὸν μὸν λόγον ἡςτημένον δχον τοῦ προτέρου διανοήματος, τὴν δὰ φράσιν καχαφαρμένη».

Toner at suiteres ava dovud, palden' 'Odrager.

εύρομεν έν βήσσησι τετυγμένα δώματα καλά. (κ 251)—καλ Ερχεσθον κλισίην Πηληϊάδεω Αχελήσε

χειρός έλοντ' αγέμεν Βριστίδα καλλιπάρχον (Α 322).

Vgl. Schol. Venet. A: στεκτέον κατά τὸ τέλος τοῦ στίχου. αυτοτελής γὰρ ὁ λόγος καὶ ὁ ἐξῆς ὁμοίως. τὸ δὲ ἀγέμεν ἀντὶ τοῦ ἄγε(τον).

<sup>2)</sup> Es ist aber ein Irrthum von Lehrs, wie Foliz p. 22 s. mit Recht bemerkt, dass eine der Erklärung des Apolionios Dyscolos entgegenstehende Ansicht über das Pronomen σφάταρον in der Hesiodstelle (Εργα 2): άννθαστα σφάταρον πατέρ 'μμασίονσια (Walz p. 586) gegen Herodisa spreche.

trügen, aber verschiedenen Inhalt hätten, schwerlich von demselben Verfasser herrühren könnten.')

4. Zu erwähnen ist schliesslich noch ein zwischen Ps. Herodian und Herodian bestehender Unterschied in der Lesart von K 252, der indes nicht zu sicheren Schlüssen führt:

άστρα δὲ δὴ προβέβηχε, παρψχηχεν δὲ πλέων νίξ τῶν δύο μοιράων, τριτάτη δ' ἔτι μοίρα λέλειπται.

Wals p. 581: νεφεληγερέτα Ζεύς κλητική γάρ άντι δρθής κάτας της νεφεληγερέτης.

<sup>3)</sup> In ähnlicher Weise lässt nämlich Herodian κόρως απα κόσως (π. παδούν πο. 428, Lentz II 300), πάνδος αια πάδος (l. l. n. 378, Lentz II 259) edstehen. Ueber die Arten des Metaplasmus vgl. Charisius p. 277, Diamedes p. 435; über ihren Gebrauch hei Herodian Lentz, pracf. p. 86.

Auf diese Stelle verweist Ps.-Herodian unter der Autistrophe (Waiz p. 607 s.): Εξ ἀπιστρόφου δέ έστι φράσις ή τὰ συνέροντα την Εφιμγείαν Ενηλλαγμένα Εχουσα', καὶ δὲ μεγάλα κτυπέσισαι πίπτον (Ψ 119) ἀντὶ τοῦ πίπτουσαι Εκτίπουν. καὶ ,κάμε τείκριν'. (Β 101) καμών γὰς Ετευξέν. τοιοῦτο λέγουσιν είναι καὶ τὸ ,παρφίχηκε δὲ πλέον ντὶς τῶν δὲο μοιράων'. νοείσθω δὲ τὸ πλέον (Ναν. πλέω) τῆς νυκτός, 8 εἰαι δύο μοίσωι.

Herodian citirt den Vers in seiner Abhandlung περί παθών, fr. 584 bei Lentz II p. 361 nach Εριπ. Cran. 1375, 9 (rgl. Εγιπ. 176, 48) πείτευακει άπλ τοῦ πτῶ πάπτεγκα καὶ διατερ ἐποῦ οἰχῶ οἰχίσω ἄχτικα καὶ κατὰ μεταβολέν τοῦ τὶ εἰς ω ἄχτικα - "Ομηφος παράχτωκε νὰ πλέω") νέξ, οῦτως καὶ ἀπο τοῦ πέπτεγκα πείτευακε. Es stehen sich also gegenüber παράχτικε πλέον und παράχτικε πλέον me ersten Falle ist durch die Erklarung anscheinend πλέον gesichert, im zweiten Falle gan gewis παράχτικε. Es handdel sich um vielumstrittene Worte:

παρψίχηκε (cod. D) oder παρψίχηκεν (cod. AC) bieten die Homenhandschriften, παρψίχοικεν las Aristarch<sup>9</sup>) und wohl auch Aristonikos sowie Tryphon, παροίχοικεν dagegen Dorotheos von Askalon, welcher die beiden letztgenannten bekämpft, und Apollonios Drekolos,<sup>4</sup>)

Das  $\pi \lambda \hat{\epsilon} \omega'$  der Epimerismen haben die Homerhandschriften AC; bei Aristot, poet. 25 (p. 1461 a 25) der Parisinus. Für Autochthon und Apion (bei Porphyrios ed. Schrader p. 150 nach Venet. B) war es die feststeheude Lesart, die es zu erklären galt.

<sup>1)</sup> napa'znas Cramer, nliw Cramer nliwy Lentz,

Schol, Venet, A<sup>1</sup>: <sup>1</sup>/ Αρίσταρχος ,παροίχωκεν<sup>2</sup>. Vgl. Ludwich, Aristarchs homer. Textkritik I 314. Ludwich meint, παρόχωκεν sei verschrieben für παροίχωκεν.

<sup>3)</sup> Schol, Venet, A: yeageras nal octas.

άστρα δὲ δὴ προβέβηκε, παροίχωκεν δὲ πλέων νίξ τῶν δύο μοιράων, τριτότη δ' έτι μοϊρα λέλειπται.

rappilanne yan pin passignin, rapping i ses paiga zizarren.

1 delig j pinon jang "D' Djeggerog i vil. mi de zilou; disersus (§) fair

5 delig j pinon jang (b 11), oʻzum mi dugbi'na te quamoriy da 1 delig j pinon jang ili da saman ili da

πλέων: cod. Hom. D (bei Aristot, die jüngeren Hdss.).

 $\pi\lambda Lor$  kommt sonst nicht vor, soweit ich sehe.) Und es ist mir sogar wahrscheinlich, dass selbst bei Ps.-Herodian im Verse  $\pi\lambda Lo$  gestanden hat und nur in der Erklärung  $\pi\lambda Lo$  gebraucht worden ist. Ich schliesse das aus den Erötterungen des Aristoteles, Autochtbon, Apion bei Porphyrios') und des von mir unten citirten Charris, welche nachweislich  $\pi\lambda Lo$  oder  $\pi\lambda Lor$  Issen und doch  $\pi\lambda Lor$  in geradezu verführerischer Weise in ihrer Erklärung gebrauchten.

Ist es somit ziemlich zweifelhaft, oh zwischen Pa-Herodian und Herodian hinsichtlich des  $\pi\lambda\ell\omega$ , das zudem von  $\pi\lambda\ell\omega$  graphisch wenig verschieden ist, ein Unterschied besieht, so wird man ebensowenig auf  $\pi\alpha\rho\rho\rho\rho\gamma\gamma\kappa$  hier und  $\pi\alpha\rho\rho\rho\gamma\kappa$  dort Gewicht legen, da man mit der mangelhaften flest der Haudschriften zu rechnen hat. Steht doch das landläuße  $\pi\alpha\rho\rho\rho\gamma\kappa$ , das wir hei Pa-Herodian Inden, in den Epimerismen Cramers selbst an der Stelle, wo nothwendig  $\pi\alpha\rho\rho\rho\gamma\kappa\kappa\kappa$  gelesen werden muss.

Mit diesem negativen Ergebniss ist indes für uns die Bedeuung der Stelle nicht erledigt. Sehen wir davon ah, einen Widerspruch zwischen Ps.-Herodiau und Herodian festzustellen, so tritt eine andere Frage in den Vordergrund: hat sich Ps.-Herodian von der Gelebramkeit, die das Allerthum auf jene Stelle verschwendet hat, etwas zu nutze gemacht? Und bietet sich so Gelegenheit, irgend ein Ablängigkeitsverhältniss und somit eine Zeitbestimmung ausfündig zu machen? Trotz der Fülle dessen, was die Scholien zu K 252 s. von Kritikern und Lytikern<sup>9</sup>) überliefern, gewinnen wir aus ihnen keinen Ahalt.

<sup>1)</sup> Dindorf hat es allerdings im Anfang des Porphyrios-Schollons von Venet B im Vers (Schol. gr. in II. III p. 434, 22), aber Schrader, der Venet. B neu verglichen hat, liest πλέω (p. 147, 12).

<sup>2)</sup> Beispleisweite seira die Worte des Antochthoa nageführt: Advig Des de graes Ert retakapiesw van B poeçain, Autopiens bit vie refers, sinicus opsits als angeführ vi milos v vie oleu poeçain B. Atlor you piegos toli vie vuntie al bio, al yo va bio voi évèc alutora. Trotadem enthist et gleich derund file Lessett alden.

<sup>3)</sup> Den Vera 253 τῶν δίο ρουράσον α. a. w. verwarfen Ariatsrch, Aristo-phase, Zenodol, verderer în gar aicht schrieb, da aie an der genaven, fast antenomischen Bestimmung, während dech die vorhergehende alligemeine vollkommen genüge, and an dem anhomerischen rῶν δύο Anatosa nahmen Venech. A 10 Χ-23 ἀθτατίσει, δίν απόσομαν τὸ αφαλαιασδιά είπειδε, ιδευφαλό βι προβέβηταν. τὸ γύο τοῦ παιροῦ τοῦνο άπαιταῖ τὸ δὰ προβέβηταν. τὸ γύο τοῦ παιροῦ τοῦνο άπαιταῖ τὸ δὰ προβέβηταν.

Aber ein Scholion zu Od. a 58 ist es, das sich gleichfalls mit iener Stelle beschäftigt 1) und einen überraschenden Aufschluss giebt:

Schol. Od. a 58.

Herodian (Walz p. 607 s.).

ξέμενος καὶ καπνὸν ἐποθοώσκοντα] τρόπον έρμηνείας άντίστρο- φράσις ή τὸ συνέχοντα σον ο Χαξρίς φησιν είναι, δταν την ξομηνείαν ένηλλαγμένην έναστρέφωσι τὸν σχηματισμὸν έχουσα, ταὶ δὲ μεγάλα κτυαί λέξεις ώς τὸ γασσάμενος πε- πέουσαι πίπτον (Ψ 119). λεμίνθη (Δ 535) αντί του ένασ- αντί του πίπτουσαι έκτύσατο, καὶ κονίσαλος ώρνυτ' άέλ- πουν. καὶ κάμε τεύγων' λης (Γ 13) ἀντὶ τοῦ κονισάλου, (Β 101), καμών γὰρ ἔτευξεν. καὶ παρώγηκεν δὲ πλέων νύξ τῶν τοιούτο λέγουσιν είναι καὶ δύο μοιράων' (Κ 252), παρόν οβ- τὸ ,παρψχηκε δὲ πλέον νὺξ τως φάναι το πλέον της γυχ- των δύο μοιράων, νοείσθω τός, δ έστι δύο μοιραι. τὸν δὲ τὸ πλέον τῆς νυκτός, αὐτὸν δη τρόπον κάνθάδε, Όδυσ- ο είσι δύο μοίραι. σεύς δὲ καπγὸν ἀποθρώσκοντα ίμειρόμενος ίδειν της γαίης θανέειν ίεται. τινές δε λείπειν φα-

σὶ τὸ ,τούτου τυχών'. Μ. Q.

έξ όντιστρόφου δέ έστι

Wir sehen, dass die Erklärung, welche Ps. - Herodian von K 252 s. giebt, die des Chaeris ist: sie deckt sich mit ihr im Wortlaut, Noch mehr: Chaeris gab auch der Figur, die Zenodot noch nicht kannte,") Aristarch aber an mehreren Stellen beobachtet batte.") den Namen. Seine Definition hat man freilich geandert. und aus dem Tropos ist ein Schema geworden.

κατά τὸ άκριβές τὸ παρεληλυθός καὶ τὸ περιλειπόμενον ώσπερ άστρονόμου τινός, σύχ Όμηρικον δέ και το ,ταν δύο. οί δύο μέν γαρ λέγει και τοις δίο, των δίο δὲ ή τοῖς δύο οἰκ έστιν είρεῖν παρ' Όμήρφ. Ζηνό-Soros (où)de typaper. 'Aprotogangs fortes). Was aber die Lytiker betrifft, so giebt Porphyrios (in Venet. B, Porphyrii quaest, Hom, ed. Schroder p. 147 sq.) in ausführlicher Breite die Lösungen des Metrodor, Chrysippos. Aristotejes. Antochthon and anderer ungensanter Gejehrter, von denen Antochthon, wie S, 458 A, 2 zeigt, dem Ps.-Herodisn noch sm nächsten kommt, 1) Den Nachweis verdanke ich Schrader Porphyr., Addends (zu p. 150) p. 485.

<sup>2)</sup> Schol. A zu @ 207 und 526.

<sup>3)</sup> Schol. Arist. A 243 (BT), B 101 (BT), K 368 (A), Z 256 (A), Y 119 (ABT). Die Stellen sind von mir bereits angegeben in meiner Dissertation De Lesbonsete grammstico, Greifsweid 1890 p. 97 zn dem σχήμα Τυρηνικόν, weiches sich mit dem derigroomer deckt.

Auf welche Weise Ps.-Herodian zu Cheeris gekommen ist, laum sagen. Jedenfalls aber bestätigt das Beispiel eine Beobachtung, die ich hei Gelegenheit der Vergleichung des  $\sigma_Z$ .  $\Pi_L rodo_{LP} \sigma_Z$ ,  $\Pi_L rodo_{LP} \sigma_Z$ ,

#### Ergebniss.

I. Gegen die Annahme, dass Herodian der Verfaaser der Figurensammlung sei, sprechen

- 1. Ps.-Herodians Erklärung von ny (Lehrs),
  - Ps.-Herodians Erklärung von νεφεληγερέτα, welche mit der Lehre Herodians in Widerspruch stehen.
  - vielleicht auch der Umstand, dass die Ueberlieferung Herodian ein Buch περί σχημάτων zuschreibt, welches sich mit dem vorliegenden nicht deckt, zwei Schriften mit gleichem Titel aber kaum von demselhen Verfasser herrühren (Foltz).
  - die von Ps.-Herodian benutzten Quellen.
     II. Quellen und Zeitbegrenzungen.
  - Der 1. Theil der Schrift, den Ps.-Herodian wohl einfach als Ganzes übernommen hat, setzt allem Anschein nach das Vorbandensein der Vier-Manner-Scholien zur lius voraus.
  - Im 2. Theil ist der echte Alexander Numenios benutzt (vgl. Wilamowitz).
  - 3. daneben auch eine Quelle, die auf Chaeris zurückführt.
  - Die Dreitheilung in σχήματα ἐν λέξει, διανοίας καὶ λόγου zeigt, dass der Commentar nach Quintilian verfasst ist.
- 5. Die Erklärung von II. A 322 fusst auf Nikanor. Stimmt uosere über die Quellen zuerst angeführte Vermuthung, so müssen wir wohl die Entstehung des Büchleins Ἡρωδιατοῦ περὶ σχημάτων in eine Zeit verlegen, die weit hinter Herodian, dem Sohne des Apollionio Dykolos, liegt.

Leipzig-Reudnitz.

RUDOLF MÜLLER.

<sup>1)</sup> De Lesbonacte grammatico p. 92.

# ZUR FAMILIENGESCHICHTE SEIANS.

In den Notizie degli scari 1903 p. 366 ist eine aus Volsinii in Etrurien stammende Inschrift publicirt, die ein besonderer Interesses vereifent, deren Bedeutung aber von dem Herausgeber Gabrici nicht erkannt worden ist. Es ist eine oben abgebrochene, am rechten und unteren Rande beschädigte Marmorplatte von 1,16 m Breite, 0,50 m Höhe und 0,56 m Dicke. Der erbaltene Text lautet

PRAEFECTVS · AEGY
TERENTIA · A · F · MATER · EI
COSCONIA LENTVLI I · MAI.VC
GALLITTA · VXOR · EIVS · AI

5 EMPTIS • ET · AD · SOLVM · DF BALNEVM · CVM · OMN IBVS · DED

ICA · CO

Dies hat bereits der Herausgeber mit Unterstützung von Bormann im weseultichen richtig?) ergänzt zu .... praefectus Aegy-[pri st] Terentia A. f. mater eijus el Cosconia Lentub?) Maluofin. f.] Gallita uzor eius aefdibus] emptis et ad solum defiectii) balneum cum omn[i apparatu? Vulsiniens]ibus dedferunt ob publ]ica co[mmoda.]

És hat also ein praefectus Aegypti, d. b. einer der höchsten ritterlichen Beamten, gemeinsam mit seiner Mutter Terentia A. f. und seiner Frau Cosconia Gallitta, Tochter eines Lentulus Maluginensis, für die Bürgerschaft von Volsinii ein Bad erbaut, nach-

Ich babe nur in Zeile 4 statt des vom Hersungeber vorgeschingenen ardei/fielu], für das der Ramm nicht reicht, ardeiburg eingesetzt, ferner um die durchschulichte Bachsubsenabli für die einsteinen Zeilen zu rezielen in Z. 1 und 2 um Schinsse ein ef zogefügt und in Z. 6 statt ornatu vielmehr annands gewählt.

<sup>2)</sup> Das zweite I in Lentulii ist ein Fehler des Steinmetzen

dem er das hierfür erforderliche Terrain angekauft und die auf diesem befindlichen Gebäude batte niederreissen lassen.

Zu einer näheren Bestimmung der Zeit wie der betreffenden Personen kann, da die beiden Frauen völlig unbekannt sind, nur der Vater der jüngeren von ihnen, Lentulus Maluginensis, einen gewissen Anhalt gewähren. Maluginensis ist neben Cossus das älteste Cognomen der pstricischen Cornelier, das in den Fasten zuletzt unter dem Jahre 361 v. Chr. erscheint, dann im zweiten Jahrhundert einmal als zweites Cognomen von einem Scipio (M. Cornelius Scipio Maluginensis Cic. de orat. 2, 260; Liv. 41, 14 u. 5.) geführt wird und endlich wieder unter Augustus und Tiberius, diesmal bei einem Lentulus, hegegnet. Unter dem Einflusse des durch Atticus und Varro erweckten genealogischen Interesses war es seit dem Ausgange der Republik zumal in den patricischen Geschlechtern üblich geworden, die alten, seit langer Zeit nicht mehr geführten Cognomina der Familie wieder neu aufleben zu lassen, und so haben auch gerade die Cornelii Lentuli, wie schon Mommsen CIL 1 p. 14 erkannt bat, damals die alten Namen der inzwischen ausgestorbenen Familienzweige Maluginensis, Scipio1), Cethegus2) als zweites Cognomen, Cossus als Praenomen zu ihrem alten Namen Lentulus angenommen. Diese Namen tauchen alle zu ungefähr derselben Zeit auf, und zwar drei von ihnen anscheinend bei drei Brüdern, da der erste Lentulus Scipio (Publ. Consul 2 n. Chr.) und Lentulus Maluginensis (Consul 10 p. Chr.) pach den capitolinischen Fasten beide Cn. f. Cn. n. sind, und auch der erste Cossus Lentulus, dessen Grossvater unbekannt ist, Cn. f. heisst. Das Cognomen Maluginensis ist pun bis jetzt pur für einen einzigen, übrigens auch schon von Gabrici angeführlen Mann sicher bezeugt, nämlich für den Consul des Jahres 10 n. Chr. Ser. Cornelius Cn. f. Cn. n. Lentulus Maluginensis\*). Dieser wird schon in seinem

Ueber die Lentuli Scipiones, die schliesslich ihr ursprüngliches Cognomen Lentulus ganz abwerfen und sich dann nur Scipio nennen, s. Klebs Prosopogr, imp. Rom. I 456, Grong bei Pauly-Wissowa RE. IV 1391 f.

<sup>2)</sup> Dies beweist der Lontulus Cethegus an der stadtömischen Inschrift CIL VI 6072. Auch der Ser. Cornelius Cethegus, Consol 24 n. Chr., wird wegen seines bei den Cethegir Völlig ungebränchlichen, dagegen von den Lontult geführten Praenomens Servius wohl ein ursprünglicher Lontulus Cethegus sein.

Die Inschrift ClL VI 7700 einer Cornelia Maluginensis hiberta) Memor bezieht sich wohl auf eine Freigelassene eben dieses Ser. Maluginensis.

Consulate in den capitolinischen Fasten als flamen Dialis bezeichnet und ist dann wohl der von Augustus im Jahre 11 v. Chr. nach 75iähriger Vakanz als erster wieder eingesetzte Flamen. Später wird er noch bei zwei Gelegenheiten von Tacitus erwähnt, zunächst ann. 3, 58 u. 71 unter dem Jahre 22 n. Chr., wo er das bei der Losung ihm zugefallene Proconsulat von Asien beansprucht, aber ans Rücksicht auf seine priesterlichen Obliegenheiten zurücktreten muss, sodann ann. 4, 16 anlässlich seines im Jahre 23 erfolgten Todes, Zwar pflegt man, so z, B, Klebs in der Prosopographie (I 456) und Groag (Pauly-Wissowa IV 1387), auch seinem Sohne den Namen Maluginensis beizulegen, allein Tacitus sagt ann. 4, 16 bezüglich des letzteren nur, es sei als Nachfolger des verstorbenen flamen Dialis filius Maluginensis (d. h. der Sohn des Maluginensis) patri suffectus; wie dieser Sohn aber geheissen hat, ist völlig ungewiss1). Man wird also, da wir andere Lentuli Maluginenses bis jetzt nicht kennen, die auf dem Steine von Volsinij genannten Personen zunächst in der Zeit ienes flamen Dialis, also in den ersten Jahrzehnten des ersten nachchristlichen Jahrhunderts suchen milssen.

Als Anhaltspunkte für die Bestimmung des zu Beginn der Inschrift genaant gewesenen Mannes kann dabei dreierlei verwerthet werden:

- 1. Sein Amt als praesectus Aegypti.
- Er ist, obwohl selbst, wie seine Carriere beweist, nur Ritter, dennoch mit einer Frau aus einem der vornehmsten römischen Patriciergeschlechter verheirathet gewesen.
- 3. Er und seine Familie müssen Beziehungen zu Volsinii gehabt haben.

Nun kennen wir thatschlich eine Persönlichkeit, bei der alle jene drei, doch gewiss nicht alläglichen Umstände genau so zusammentreffen und die gerade in der zusächst anzunehmenden Zeit, nämlich zu Ende von Augustus' Regierung und zu Anfang von der des Tiberius gelebt hat. Es ist das L. Seius Strabo, der Vater Seians.

Dieser war nämlich:



<sup>1)</sup> Nicht unmöglich wäre es, dass der Ser. Cornelius Cethegus (s. oben 8. 482 A. 2), den Dio im Index zu Buch 57 als Snhn eines Servins bezeichnet, ein Sohn des flamen Dialis ist; wenigstens ist dieser der einzige Ser. Cornelius, den wir aus den letzten hundert Jahren vorher überhaupt kennen.

- 1. Praesectus Aegypti und zwar unter Tiberius in dessen ersten Regierungsjahren.
- 2. Er war zwar aur Ritter (princeps equestris ordinis neant in Velleius 2, 127), aber doch mit einer Dame des höchsten römischen Adels verheirathet, da Velleius a. a. O. seinen Sohn Seian als materno genere clarissimas seteresque et insignis honoribus complezum familias bezeichnet.
- 3. Er stammte eben aus Volsiaii, wo seine Familie auch zeit-weilig gelebt haben muss, denn Seian ist dort geboren (Tacitus ann. 4,1 und 6, 8; vgl. Iuvenal 10, 74). Wir besitzen aus Volsiaii auch bereits eine ihm zu Ehren gesetzte Inschrift (CIL XI 2707), auf der der Herausgeber Bormann nach meinem Vorschlage den Namen des Strabo [L. Seio. . f. Str]aboni [pra]efecto [pra]etori ergänzt hat.

Da es kaum wahrscheinlich ist, dass um dieselbe Zeit zwei verschiedene praesecti Aegypti, beide mit vornehmen Damen verheirathet, zu dem in der Kaiserzeit wenig bedeutenden Volsinii nähere Beziehungen gehabt haben sollten, so darf unser Stein wohl auf Seius Strabo und seine Angehörigen bezogen und demnach in der verlorenen ersten Zeile sein Name L. SEIVS· .. F. STRABO erganzt werden. Die Inschrift würde dann in die Jahre gehören. während deren Strabo Aegypten verwaltet hat. Nun war er nach dem Tode des Augustus (August 14 n. Chr.) noch als alleiniger praefectus praetorio in Rom und hat dieses Amt dann auch noch eine Zeit lang mit seinem ihm im Jahre 14 von Tiberius als Collegen zur Seite gestellten Sohne Seian bis zu seiner Versetzung nach Aegypten gemeinsam bekleidet. Er kann also die Provinz kaum vor 16 oder 17 n. Chr. übernommen haben. 1) Andererseits kann er aber seine dortige Stellung auch nicht allzu lange innegehabt hahen, denn er ist als Praefect von Aegypten gestorben; dies ergiebt sich aus Plinius n. h. 36, 197, wo sein Name von Otto Hirschfeld (diese Zeitschr. VIII 473) hergestellt ist. Da wir schon im Jahre 20/21 einen anderen praefectus Aegypti, C. Galerius, im Amte finden (CIG 4711), so muss der Tod des Strabo vor dieses Jahr fallen, seine Verwaltung Aegyptens und damit auch unsere Inschrift

t) Der terminus ante quem, den man früher für die ägyptische Statthalterschaft des Strabo durch den Präfecten Vitrasius Polilo vom Jahre 17 zu haben vermeinte, ist hinfillig, da er nur auf: falscher Ergänzung einer ägyptischen Inschrift (ClG 4963) beruht; vgl. Dessu, Prosopogr. III p. 456.

eus Volsinii') also zwischen 16 (oder 17) und 20 n. Chr. angesetzt werden.

Die Bedeutung des Fundes dürste nun darin beruhen, dass er nus über die Familie und die Verwandtschaftsverhältnisse des Seius Strabo und damit auch Seians neuen Aufschluss gewährt.\*)

Zwar über die Abstammung des Strabo väterlicherseits erfahren wir, da der Name seines Vaters in der ersten Zeile mit verloren ist, auch jetzt noch nichts und bleiben bier auf Vermulbungen angewiesen. Die Seij begegnen uns erst in den letzten Jahrzehnten der Republik, und zwar wird als frühester ein M. Seius L. f. erwähnt, der als Ritter in einem Process verurtheilt (Cic. pro Planc, 12), gleichwohl später für das Jahr 74 gegen einen vornehmen Mitbewerber zum curulischen Aedilen gewählt wurde und als solcher bei schwerer Theuerung dem Volke Spenden an Getreide und Oel in so verschwenderischer Höbe machte, dass sie nur bei einem geradezu fürstlichen Reichthume des Mannes überhaupt haben möglich sein können. Dann finden wir 20-30 Jahre später in dem Jahrzehnt von 54-44 bei Cicero und Varro häufig einen mit beiden Mannern befreundeten (so z. B. Cic. fam. 9, 7, 1 und 7, 12, 1), such dem D. Brutus nabe stehenden (ebd. 11, 7, 1) M. Seins genannt, der von dem gleichnamigen Aedilen offenbar verschieden ist. Ohne politisch thätig zu sein - etwa abgeseben von seiner Anklage eines Anhängers Milos im Jahre 52 (Asconius zu Cic. Milon, p. 55) - scheint er sich im wesentlichen der Bewirthschaftung seiner bedeutenden Güter gewidmet zu baben. Varro\*) gewährt uns im dritten Buche seines 37 v. Chr. verfassten Werkes rerum rusticarum (vgl. z. B. III 2; 6; 10; 11; 16 n. ö.) einen interessanten Einblick in den rationellen Betrieb eines grossen Gutes des Seius zu Ostia"), auf dem eine Geflügelzucht, Bienenwirthschaft und Fischzucht im Grossen eingerichtet war und aus dem Seius als hervorragend tüchtiger Landwirth und Geschäftsmann

Diese ist demosch jünger sis die sudere dem Strabo in Volsinii gesetzte, die ihn uoch ais praesectus praeserio bezeichnet.
 Was sich bisher hierüber feststellen liess, hat Borghesi (oeuvr. IV

Was sich bisher hierüber feststellen liess, hat Borghesl (oeuvr. IV 4351) gesammelt und combinirt.
 Wie mir mein Freund Edusrd Norden bemerkt, wird sich auch

frg. 60 von Varros menippiachen Satiren auf nnseren M. Seius beziehen.

4) Daber werden sich wohl die verschiedenen Freigelsssenen Namens

Seins erklören, die suf Inschriften sus Ostis (s. z. B. CIL XIV 1587. 993 u. č.)
Vorkommen,

einen sehr hohen Ertrag zu ziehen verstand. Nach den Zeitverhältaissen, hei dem gleichen Reichthume heider uad hei dem Fehlen anderer in Betracht kommender Seier?) wird man in diesem Landwirthe M. Seius wohl den Sohn des älteren M. Seius L. f., zugleich aher wohl auch den Vater des L. Seius Strabe vermuthen dürfen, dessen Geburt doch kaum viel über das Jahr 40 v. Chr. hinaufgerückt werden kann. Aher auch wenn man dies nicht annehmen will, so darf doch soviel als wahrscheinlich angesehen werden, dass Strabe väterlicherseits aus einer sehr reichen, wohl zumal auch in Etrurien begüterten Ritterfämmlie stammte, die manche Beziehungen zu den vornehmen Kreisen hatte und aus der mindestens ein Mitglied hereits zu curulischen Ametern gelangt war.

Völlige Sicherheit hietet unser Stein nun aber bezüglich der Mutter Strahos, deren Namen Terentia wie den ihres Vaters A. (Terentius) er uns direct nennt. Das Praenomen Aulus findet sich in der gens Terentia ganz ausschliesslich bei einem bestimmten einzelnen Zweige der Terentii Varrones, aber auch hei diesem auscheinend nur in der geraden Linie vom Vater auf den Sohn sich forterhend immer aur bei einem einzigen Vertreter. Näher bekannt sind die drei letzten Träger des Namens\*), zunächst A. Terentius A. f. Varro, der als Legat in Asien - wahrscheinlich des Murena 82/81 v. Chr. - auf zwei griechischen Inschriften (Inscr. Graec. XII 48: Lebas-Waddington 320) genannt ist und der nach seiner Rückkehr in Rom angeklagt, aber, von seinem Vetter Hortensius vertheidigt, freigesprochen wurde. Von diesem A. Varro wurde ein Licinius Murena adoptirt, der von da an A. Terentius A. f. Varro Murena heisst. Mit Cicero befreundet wird er in dessen Briefen in den Jahren 49 (fam. 16, 12, 2) und 46 (ebd. 13, 12), sowie unter dem Jahre 48 von Caesar (b, civ. 3, 19, 4) als Officier bei der Armee des Pompeius in Epirus erwähnt; er wird ferner auch der auf der stadtrömischen Inschrift CIL VI 1324 genannte Aedil Varro Murena sein. Endlich folgt zu Beginn der augusteischen Zeit der

<sup>1)</sup> Abgezehen von einem bereits um 58 v. Chr. von Clodius ermoordetes litter Q. Seins Patriamus (Gis. pro dom. 118 und 139, de haruny, resp. 30), der sehon aus chronologischen Gründen nicht der Vater des Strabo gewesen sein kann, wird um noch bei Gilluin 3, 9 ein jener Zeit angehörender Schreiber Cn. Seins in Argos erwähnt, der natürlich zu der Familie in keineriei verwandseinklichen Beitelbungen gestunden haben kann.

Vgt. über sie u. a. Dessau, Prosopogr. III p. 304 und Mommseu, Sitz.-Ber. d. Berl. Akad. 1892, 849.

bekannteste der drei, nämlich A. Terentius A. f. (CIL XIV 2109) Varro Murena, der wie den Zeitverhältnissen nach, so vor allem wegen seines zweiten Cognomens Murena unbedingt der Sohn des vorigen sein muss. Es ist der Freund des Horaz, der Besieger des Alpenvolkes der Salasser vom Jahre 25 v. Chr. (Dio 53.25 Strah. 4, 206) und der Consul des Jahres 23, der während seines Consulate eine Verschwörung gegen Augustus anstiftete und dabei seinen Tod fand. Diesem Zweige der Terentii Varrones wird nun auch der A. Terentius, der Vater unserer Terentia, angehört haben und letztere also gleichfalls aus einem der vorgehmeren Häuser Roms hervorgegangen sein. Nach dem Lebensalter ihres Sohnes und ihres Enkels zu schliessen, wird sie um 60 v. Chr. geboren sein. Man wird sie daher nur für eine Tochter des älteren Varro Murena und demnach für eine Schwester des Consuls von 231) halten können. Dann ist aie aber zugleich auch die Schwester einer anderen, sehr bekannten Terentia A. f. jener Zeit gewesen, namlich der Gemahlin des Maecenas, von der es feststeht (Dio 54, 3), dass der Verschwörer Murena ihr Bruder war. Es würden also die beiden Schwestern jede einen Mann aus einer reichen etruskischen Ritterfamilie geheirathet haben. Endlich müsste dann auch noch der Ritter C. Proculeius, der nahe vertraute Freund des Augustus, ein Bruder (aber wohl eher ein Stiefbruder) unserer Terentia sein. da er nach Dio a. a. O. Bruder des Murena und der anderen Terentia gewesen ist.

Bei diesen einflussreichen verwandtschaftlichen Beziehungen ist nun aber die glanende Carriere schon des Seius Strabo auf des einfachste erklärt. Zunal die Übertragung eines derartigen Vertrauenspostens wie des Gardecommandos durch Augustus wird verständlich, wenn Strabo der Neffe des Proculeius, des Maeconas und vor allem der beim Kaiser sehr einflussreichen <sup>3</sup> Terenti gewesen ist. Auch die von Velleius bezeugte, durch unsere Inschrift bestätigte vornehme Heiralt des Strabo braucht bei solchen Familienbeiteinungen nicht zu verwunderen.

<sup>1)</sup> Es ist ehersktristisch, wie schoened Vetteius 2, 91 den Murcuaalso, wie wir Jetat sanehmen dürfen, den Grossoheim des Seinn – Im Vergleiche zu seinem Mitrerschworenen Gespio behandelt (Murena zine koefeinore polntil videri bonus), ganz im Gegensatze zu dem wenig günstigen Urbleit, des z. B. Dio (54, 3) ober 1th fällt.

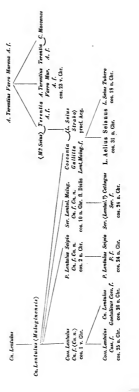
<sup>2)</sup> Vgl. die Nachrichten über das Liebesverhöltniss des Augustus und der Terentia bet Dio 54, 19 und 55, 7.

Erst durch die neue Inschrift ist endlich der Name von Strabos Frau, der Mutter Seians, bekannt geworden, Man hatte bisher vielfach angenommen, dass Seians Mutter lunia geheissen habe und eine Schwester des Q. Iunius Blaesus, Consuls 10 n. Chr., gewesen sei, weil Tacitus diesen mehrmals als avunculus Seians bezeichnet. Hiergegen hätte schon immer der Umstand sprechen müssen, dass die lunii Blaesi eine überhaupt erst mit dem Consul des Jahres 10 zu Ansehen gelangte Familie sind und daher auf sie die Bezeichnung als eine der clarissimae, veteres, insignes honoribus familiae bei Velleius doch ganz und gar nicht passt, Durch den neuen Fund ist iene Vermuthung ja nun auch widerlegt, und das Verwandtschsstsverhältniss zwischen Seian und Blaesus muss ein anderes gewesen sein. Thatsächlich wird avunculus in der späteren Litteratur in sehr viel weiterem Sinne als in dem ursprünglichen "Mutterbruder" gebraucht. Gerade Tacitus verwendet es wiederholt auch für den Bruder der Grossmutter (z. B. ann. 2, 43 und 83: 4, 3 und 75: 12, 64) und Seneca (ad. Helv. 17, 3) für den Schwager der Mutter, d. h. für den Mann von deren Schwester. In dem letzteren Sinne könnte es auch bei Tacitus von Blaesus gebraucht und dieser mit einer Schwester von Seians Mutter verheirathet gewesen sein.

Der Name der Mutter selbst war nach unserer Inschrift Cosconis Gallitta; sie stammt aber, da sie Tochter eines Lentulus Maluginensis ist, trotz der in dieser Zeit auch gar nicht auffallenden Namenverschiedenheit, die sich durch Adoption oder Benennung nach mütterlichen Verwandten erklären msg, aus der patricischen gens Cornelia, also aus einem der allervornehmsten römischen Geschlechter, genau so wie es schon aus Velleius für Seians Mutter anzunehmen war. Fraglich kann zunächst nur das Verwandtschaftsverhältnis sein, in dem sie zu dem bis jetzt als einzigem bekannten Manne jenes Namens, zu dem Flamen Dialis, gestanden hat. Wenn sie die Mutter Seians gewesen ist, der nach Tacitus (ann. 4, 1) als Jüngling, prima iuventa, noch zu dem 4 n. Chr. gestorbenen C. Caesar nahe Beziehungen gehaht hat, also kaum nach 15 v. Chr. geboren sein kann, so muss sie selhst spätestens zwischen 35 und 32 v. Chr. geboren sein. Dann kann aber der Consul 10 n. Chr., der noch im Jahre 22 die Statthalterschaft von Asien zu übernehmen im Stande gewesen wäre, unmöglich ihr Vater gewesen sein. Wir werden daher vielmehr zu schliessen haben, dass schon der Vater des Flamen Dialis, Cn. Cornelius Lentulus, das zweite cognomen Maluginensis geführt hat und dass Cosconia Gallitta seine Tochter. also eine Schwester des Ser. Lentulus Maluginensis war. Wer aber dieser Cn. Lentulus (Maluginensis) gewesen ist, bleibt zweisel-Keinesfalls darf man mit Groag (Pauly - Wissowa RE, IV 1364) den Co. Lentulus Augur, Consul 14 v. Chr., dafür halten. denn dieser war gerade der Hauptgegner des Ser. Maluginensis bei seiner Bemühung um die asiatische Statthalterschaft (Tac. ann. 3, 59). Eher könnte man an den Cn. Lentulus denken, der nach einer Inschrift aus Urbinum CIL XI 6058, anscheinend während des Krieges gegen Sex. Pompeius, als Praetor in Sicilien eine Flotte befehligt hat, s. Klebs Proson, I 451, Groag Pauly-Wissowa IV 1361. Auf alle Fälle aber würde der betreffende Cn. Lentulus es gewesen sein, der das alte Cognomen Maluginensis annahm und dieses sowie die beiden übrigen cornelischen Cognomina seinen drei Söhnen Cossus Lentulus, P. Lentulus Scipio und Ser, Lentulus Maluginensis ertheilte. Diese drei Consularen würden dann Brüder der Cosconia und Oheime Seians, ihre Söhne dagegen die Vettern des letzteren gewesen sein. Nun hebt Velleius 2, 127 es hervor, dass Seian 30 n. Chr. ausser consulares fratres - als den einen von diesen hat Borghesi den L. Seius Tubero, cos. 18 n. Chr., erwiesen - auch consulares consobrinos habe und wirklich finden wir in der Zeit von Seians höchster Macht von 24 bis 28 n. Chr. nicht weniger als fünf Männer, die wir nach den obigen Darlegungen wohl für Vettern Seians halten dürfen, als Consuln und zwar alle in ungewöhnlich kurzem Intervall nach ihren Vätern, d. h. sehr früh zu der Würde gelangt. Es sind dies P. Lentulus Scipio cos. 24, Ser. Cethegus cos. 24, Cossus Lentulus cos. 25, Cn. Lentulus Gaetulicus') cos. 26 und Q. lunius Blaesus cos. 28. Der unten folgende Stammbaum (S. 470) soll das verwandtschaftliche Verhältnis Seians zu den verschiedenen im Laufe der obigen Untersuchung behandelten Personen veranschaulichen

Diese aus der Inschrift von Volsinii neu zu erschliessenden Verwandischaftsverhältnisse dürften nun aber auch die Person Seians und seine ganze Stellung in einer wesentlich anderen Beleuchtung erscheinen lassen. Das Bild eines Parvenus, das sich zumal unter

Zu diesem sind n\u00e4here Beziehungen Seisns auch sonst bezengt; sein Sohn war n\u00e4mlich nach Tacitus ann. 6, 30 mit der Tochter des Gaetuliens verlobt.



dem Eindrucke der Laciteischen Darstellung nur zu leicht aufdrangt, ist danach durchaus unberechtigt. Seins gehörte vielmehr von Haus aus, schon durch seine Mutter und seine Grossmutter, in die Kreise der allerersten Gesellschaft Roms; er ist nicht nur mit die Rasies der allerersten Gesellschaft Roms; er ist nicht nur mit einer ganzen Reilte von Familien des Hochadels, darunter den vorzehnsten Priestern des Statets, nabe vermandt. Auch seine Beziehungen zum Kaiserhaust, und zwar schon von frühester Jugend an, mussten sich unter diesen Verhältnissen von selbst ergeben, und nach alledem dirfthe gicht einmal seine Bewerbung um die Wittwe des Drusus, die Schwiegertochter des Tiberius, als eine so abenteuerliche Vermessenbeit erscheinen, wie sie Tacitus folgend auch die Neueren hinzustellen pflegen.

Breslau. CONRAD CICHORIUS.

### MISCELLEN.

### IG I 424.

M. E. Dunham hat im American Journal of Archaeology Yul 1903, 297f., 16 die Inschrift des Archedamos von Thera, welche sein attisches Bürgerrecht beweisen sollte, neubehandelt und durch richtige Lesung zunächst aus einer falschen Erganung eine Lautgruppe gemacht, die keinen Sina giebt. Seine Entsifferung folgt hier in Typen, wobei ich die sicheren, wenn auch nur theulweise erhaltenen Buchstaben ausschreibe und auf die genauen Formen keinen Werth lege:

| AR+EA.MOSIOOER            |
|---------------------------|
| A I O SKA I + O L O M O A |
| +ESTE. MVMAAIE+           |
| SOIK MESEM                |

Dunham: 'Αρχέδ[α]μος ho Θεςαΐος καὶ χολονοδχες τει νύνφαι έχσοικ[οδό]μεσεν.

Was ist xal χολονοδχες? "Die neuen Zeichen ergeben bisher keinen Sian" urtheilt U. von Wilmowitz D. Lit.-Ztg. 1904, 475; und doch zeigt die Autotypie, dass gut gelesen ist; nur das erste ε in Z. 3 durfte wohl einzuklammern sein.

Wenn eine richtige Lesung Unsinn ergiebt, wird man berechtigt sein möglichst leichte Schreibfehler aurunehmen. Ich verlange deren zwei: in  $\mathbb{Z}$ .  $\mathbb{Z}$  ist V für  $\mathcal{S}$  geschrieben, was im Grunde derselbe Buchstabe, nur anders gerichtet, ist, und  $\Delta$  für  $\mathbb{R}$ . Das zweite ist bei diesem Alphabet schwerer zu erklären als bei anderen, wo der linke Strich senkrecht steht; doch ich komme nicht darum. Das ergiebt (die verbesserten Buchstaben gegen meine sonstige Gewohnheit in runden Klammern).

> ' Αρχέδ[α]μος [h]ο Θεραίος και χολί(ς) ό(ρ)χεστέ[ς] Νύνφαι έχσοικ[οδό]μεσεν.

Lahm war er zwar — aber die Nymphe erfasste ihn, und der νυμφόληπτος wurde zum Tänzer und rühmte sich der Kunst, die

in Thera seit alter Zeit hei schönen Knahen viel bewundert wurde. Er war und blieb auch in Attika ein Theräer.

Berlin. F. HILLER von GAERTRINGEN.

### ZU DEN KENTAUREN DER FRANÇOISVASE.

In Th. Wiegands vortreffliches Werk über die Poros-Architektur der Akropolis hat sich ein kleiner Schönheitssehler eingeschlichen, den ich möglichst schnell ausmerzen möchte, damit er nicht weiter um sich fresse. Einer Anregung von A. Brückner allzu schnell folgend, will Wiegand (S. 77) in der Kentaurenschlacht der Françoisvase einen Feuerhrand wahrnehmen, der durch die Beischrift mvoog als solcher bezeichnet sei; danach werden dann die angeblich ähnlichen Gegenstände in den Händen des Typhon gleichfalls als Feuerhrände hestimmt. Aber der vermeintliche Feuerhrand auf der Françoisvase ist wirklich und wahrhaftig ein Pferdeschwanz und zwar der des nach links sprengenden Kentauren Asholos, während TYPOS d. i. Ilúggoc der Rothe' der Name des rechts unter Melanchaites (Hesiod aon. 186) getödtet daliegenden Kentauren ist, der ja auch sonst ohne Beischrift bliebe. Bei dieser Gelegenheit mag auch hemerkt werden, dass der von Milani (Atene e Roma V 711) neugewonnene Kentaurenname OFPANAPOS doch wohl our für OEPANAPOS verschrieben (vgl. 1705]EIPON im Götterzug, ANTAIOS für ANKAIOS in der kalydonischen Jagd) und naturlich Θέρρανδρος att, für Θέρσανδρος zu lesen ist. Ofpavopoc, woran man auch denken konnte, ware für Klitias doch zu geschmacklos.

Halle.

C. ROBERT.

## DIE ZEIT DER HINRICHTUNG DES SOKRATES.

Nach der gewöhnlichen Annahme, die auch Zeller, Phil, d. Gr. II 1\* S. 45 Ann. 1 verritit, fällt Sokrates' Tod in das Ende des Thargelion Olymp. 95. 1. Bestümmend für den Ansatz des Monats — über das Jahr ist kein Streit — war dahei die ühliche Daitrung der Delien, die nach Plat. Phaedo 5Saf. die Vollstreckung des Todesurtheils verzügerten, auf den 7. Thargelion. Dieser Daitrung segenüber bat schon Robert, dessen Ausführungen Zeller entgangen sind, in dieser Zeitschr. XXI (1856) S. 161ff. auf schwerwiegenüle litterarische und urkundliche Indicien hingewiesen, welche nothtigen.

das Fest in den Frühling, und zwar in den attischen Anthesterion, den delischen Hieros, zu verlegen, und er hat auch bereits aus diesem neuen Ausstze die Folgerung für die Chronologie von So-krates' Tode gezugen (a. a. O. S. 168). Es sei mir gestattet, auf eine erst seit kurzem bekannte und daher noch nicht verwerthete Stelle aufmerksam zu machen, die unter der Voraussetzung der Ohlichen Datirung in Schwierigkeiten verwickelt, während sie mit Roberts Annahme sich sehr wohl verträgt und ihr daher eine Bestätigung bietet.

Der herkulaneische Index Academicorum enthält in der neuen Ausgabe Meklers (Berlin 1902) einige früher unbekannte Columnen, die das jetzt erstmals verwerthete Oxforder Apographon geliefert hat. Eine von diesen (X hei Mekler S. 6) birtet Z. 5 ff. folgendes:

N ..... HTHCATTP . EIPE CN ') ECO ...
A ... CTWN .. k\*) OCIETIAAIYHPONEIC ...
KEAIHN

*NATUNCUKPAICYCYTO* 

Mekler stellt her:

Πλάτων Σωκράτους (γεγ)ογ(ως μαθ)ητής ἀπ(ολ)ειφθίεντο)ς δ(τ' ην) ξτων (εί)χοσι έπτὰ ἀπῆρεν εἰς (Σικελίζου)

Die Worte γεγονούς und ἀπολεισγθέτος ὅτ' ἡς hat Bücheler ergänzt. Eine andere Herstellung habe ich Gött. gel. Anz. 1902 S. 957 A. 1 vorgeschlagen, nämlich: Πλ. Σουχε, γεγ. μαθ. ἀπολεισγθέζε νέος ἔδ' ἄτ' ἀν ἐτών κτλ. Sie schliesst sich enger an die überlieferten Zeichen und giebt den Sinn, den man erwartet. Dass Sokrates bei seinen Lebzeiten von Platon verlassen worden sei, wäre eine soriel ich sehe einzig dastehende Angabe, Handelt es sich aber um die durch Sokrates' Tod herbeigeführte Trennung, so kann man wohl asgen, slass Sokrates den Platon verlassen habe, nicht aber umgekehrt. Der Gedanke wäre übrigens auch sprachlich so ungeschiekt ausgedrückt wie möglich. Zur Betonung von Platons Jugend zur Zeit von Sokrates' Tod habe ich a. a. O. auf Laert. Diog. 2, 41, Olymp. in Plat. Gorg. 163 (Jahrh. Suppl. 14 [1848] S. 392) und Prol. 3 p. 199 Herm. verwiesen.

<sup>1)</sup> Nur der mittlere, schräge Strich ist vorhanden,

<sup>2)</sup> Der schräge Strich unten rechts fehit,

Nach unserem einzigen Zeugniss über Platons Alter beim Tode seines Lehrers,1) und zwar einem sehr alten und, wie der sonstige Inhalt des Index, jedenfalls aus guter Quelle abgeleiteten Zeugniss zählte also Platon 27 Jahre, als Sokrates von ihm schied. Nach der Angahe Apollodors bei Laert. Diog. 3, 2 war nun Platon Ol. 88, (1) am 7. Thargelion geboren,2) mithin Ol. 95, 1 Ende Thargelion über 28 Jahre alt. Fällt also Sokrates' Tod in diese Zeit, so stehen die Angaben der beiden vorzüglichen Gewährsmanner mit einander in Widerspruch. Wurde Sokrates hingegen schon Ende Anthesterion hingerichtet, so blieb Platon im Alter von etwa 27 Jahren 91/2 Monaten zurück, konnte also bei runder Bezeichnungsweise noch 27jährig genannt werden. Zogen sich dann die Vorbereitungen zur Abreise noch einige Zeit hin, so mochte Platon sehr wohl, ehe er zu Eukleides nach Megara ging, der Angabe Hermodors bei Laert, Diog. 3, 6 entsprechend, das 28. Jahr vollends zurückgelegt haben. Man könnle sogar versucht sein, in dem Wortlaute bei Laert, Diog.3) eine besonders sorgfältige Kennzeichnung der Zeitfolge - Tod des Sokrates, Platons Geburtstag, Abreise nach Megara - zu erblicken.

Nun wird freilich die Angabe, Platon sei am 7. Thargelion, eem Geburtstage Apollons, zur Welt gekommen, durch die mythischen Beziebungen Platons zu dem Gotte') in hohem Grade verdichtig. An dem oben besprochenen Sachverhalt Badert das our weing. Fiel Platons Geburtstagi nidie Zeit vor Ende Thargelion, so besteht bei der alten Datirung von Sokrates' Tode die gleiche Schwierigkeit fort. Es bleibt also, da das Olympiadenjahr dem stütischen Archotenejahr (des Diotimon) gleichusetzen ist, aur der Skirophorion — im günstigsten Falle; denn die lange Zeit', welche nach Plat. Phaedo p. 58 c zwischen der Bekranung des Schiffes der Festgessnützchaft und ersiere Ruckkehr von Delos verfloss,

Der gleich zu erwähnende Hermodoros spricht nicht von Sokrates\* Tode, sondern von der Abreise Platons nach Megara.

<sup>2)</sup> Vgl. dazu Diels, Rh. Mus. 31 (1876) S. 41 ff.; Zeller, Phil. d. Gr. II. 14 S. 390 Anm. 1; Basse, Rh. Mus. 49 (1894) S. 72 ff., der such den überdiastlammenden Apsatz des, Philochoros bespricht.

<sup>3)</sup> Έπείνου (εcil. Σωμφάτους) δ' ἀπελθύντος γενόμενος διττά καί είπουν έτου, καθά φταιν Έμμόθωμος, είε Μέγαρα πρόε Εὐκλείδην οὐν καί άλλως τιαί Σωκρατικοίε ύπεχώρησεν. Nur soviel enthielt der nrsprüngliche Text. Vgl. Usener Epicar, XXIV.

<sup>4)</sup> Vgl. die Stellen bei Zeller, Phil. d. 6r. II 14 S. 435 Anm. 1.

kann auch noch ein gutes Stück dieses Monats umfasst haben. Diesem Spielraum von einem Monat steht bei dem früheren Ansatze der Delien ein solcher von vier Monaten gegenüber. Mit diesem Spielraum aber vermehrt und vermindert sich auch die Zulässigkeit, die Angabe des Lebensalters nach rückwärts abzurunden: je näher der Zeitpunkt lag, an welchem Platon sein 28 stes Jahr vollendet hatte; desto weniger konnte er als 27 jährig bezeichnet werden. Es ergiebt sich also, auch wenn wir von dem 7. Thargelion als Platons Geburtstag absehen, bei der alten Datirung der Delien und der Hinrichtung des Sokrates eine Schwierigkeit, die bei Roberts Ansatz wegfällt.

Bern.

KARL PRAECHTER.

## UEBER TAP IN APPOSITIVEN AUSDRUECKEN II.

Den von mir in dieser Zeitschr. XXXVI 313ff. angeführten Beispielen des abgeschwächten yap (scilicet, nämlich) hat Stahl (Berl. Phil. Wochenschr. 1902 Sp. 585) zwei sehr interessante hinzugefügt:

Herodot 1 82: Λακεδαιμόνιοι δε τὰ έναντία τούτων έθεντο νόμον, οὐ γὰρ χομῶντες πρὸ τούτου ἀπὸ τούτου χομᾶν, ψο durch die Einschiebung des adversativen Particips die Abschwächung eine gewisse Modification erleidet, und

Soph. El. 523 ff.: . . . . . . κακώς δέ σε λέγω κακώς κλύουσα πρός σέθεν θαμά. πατίρ γάρ, ούδὲν άλλο σοὶ πρόσχημ' ἀεί, ώς έξ έμου τέθνηκεν.

Abgeschwächtes yaq in einfacher Aufrechnung findet sich Platons Lysis p. 215e: ἐπιθυμείν γὰρ τοῦ τοιούτου ξχαστον, ἀλλ' οὐ τοῦ όμοιου, τὸ μὲν γὰρ ξηρὸν ὑγροῦ, τὸ δὲ ψυχρὸν θερμοῦ πτέ.

Eine ganze Reihe von Beispielen liefert Herodot, und aneinigen dieser Stellen bietet die Anwendung der Partikel auch in handschriftlicher Beziehung Interessantes dar.

VI 86β: βούλομαί τε άναμνησθείς ποιέειν παν τὸ δίχαιον, καὶ γάρ, εἰ ἔλαβον, ὀρθώς ἀποδοῦναι, καί, εἴ γε ἀρχήν μή έλαβον, νόμοισι τοισι Ελλήνων γρήσομαι ές υμέας, mit dem bei Herodot so gewöhnlichen Uebergang im zweiten Gliede.

ΙΧ 60: νῦν ὧν δέδοκται τὸ ἐνθεῦτεν τὸ ποιητέον ήμιν, άμυνομένους γάρ τη δυνάμεθα άριστα περιστέλλειν άλλήλους. wo bei der gewöhnlichen Erklärung aus ποιητέον ein δεί oder ähnliches zu ergänzen wäre.

VI 53 ist die recipirte Lesart: τάδε δὲ κατὰ τὰ λεγόμενα έπο Έλληνων έγω γράφω, τούτους τους Δωριέων βασιλέας μέχοι μέν Περσέος του Δανάης . . . καταλεγομένους κτέ.; die Handschriftenklasse α (A und B) bietet aber τούτους γέρ δή voic, und die Wahrscheinlichkeit ist grösser für eine Ausmerzung dieser Worte als für die Hinzufügung derselben; yap on ist bekanntlich echt herodoteisch für einsaches vao.

Aehnlich scheint die Sache VII 2 zu liegen: ἐόντες δη μητοὸς οὐ τῆς αὐτῆς ἐστασίαζον, ὁ μὲν Αρτοβαζάνης . . . Ξέρξης δὲ κτέ. Statt μὲν giebt α: μὲν γάρ; jedoch mag die Nachfolge der Buchstaben αρ die Einschiebung der Partikel veranlasst haben. Eben dasselbe ist das Verhältniss IX 41: βουλευομένων δὲ αίδε ήσαν αί γνωμαι, ή μὲν Αρταβάζου κτέ., wo umgekehrt die Klasse & nach µév ein yco hinzufügt.

Recht eigenthumlich ist die Stelle VII 137: τὸ δὲ συμπεσείν ές τοὺς παίδας . . . ές Νικόλαν τε . . . καὶ ές 'Ανήριστον . . . δήλον ων μοι, ότι θείον έγένετο τὸ πράγμα έκ τῆς μήνιος. οί πεμφθέντες ὑπὸ Λακεδαιμονίων ἄγγελοι ἐς τὴν 'Λσίην, προδοθέντες δέ . . . ήλωσαν, wo α ol γαρ bietet. Dass of nicht Artikel, sondern Pronomen ist, scheint sicher; dann bleibt es aber zweifelhaft, ob of als Demonstrativ oder Relativ zu fassen ist. Für jene Auffassung lassen sich I 172 (τοῖσι γὰρ, vgl, Stein zu dieser Stelle), II 124 (της μέν γάρ) und Il 148 (τοῦ γάρ) herheibringen; bei der letzteren, welche mir wahrscheinlicher vorkommt, würde sich eine ungemein starke Abschwächung der Partikel ergeben.

Frederiksborg. KARL HUDE.

### ILIASSCENE AUF EINEM SILBER-RHYTON.

Es scheint, dass in manchen Fällen die richtige Deutung eines mythologischen Bildwerks bloss deshalb nicht gefunden wird, weil sie gar zu nahe liegt. Das gilt auch von dem Silber-Rhyton aus Tarent, von dem der V. Band der Jahreshefte des Österreichischen Archäologischen Instituts auf Tafel I eine vorzügliche Heliogravure und auf S. 116 ff. eine feinsinnige Besprechung von A. Puschi und F. Winter gebracht hat, die der zweite der genannten Gelehrten im Beiblatt des VI. Jahrgangs derselben Zeitschrift S. 6 s. noch durch einen Nachtrag ergänzt hat. Während nun Winter in joner ersten Besprechung den von L. de Laigue (Rev. arch. 1901 II. p. 153 s.) geäusserten Gedanken an einen italischen Localmythos — Poseidon und Saturia — energisch zurückwies, glaubt er in dieser zweiten die Möglichkeit einer Beziehung zu einem localer tarentinischen Mythos offen halten zu müssen. Ich hatte es nicht für anblig befunden, meine Deutung des Denkmals öffentlich auszusprechen, da ich es für selbstverständlich hielt, dass sie auch andern Fachgenossen sofort eingefallen sei. Wenn man uns aber jetzt aufs neue mit italischen Mythen droht, will ich doch nicht langer zügern, sie zu veröffentlichen.

Eine reich geschmückte Frau, an deren Gewandung vor allem ein grosser Schleier auffällt, ruht im Schooss eines am Boden gelagerten älteren Mannes, der sie noch dichter an sich heranzuziehea sucht, indem er den Arm um ihren Nacken legt und mit der linken Hand ihren Unterarm kräftig packt. Dabei ist sein Haar vor Erregung gesträubt und die weit aufgerissenen Augen sowie die wulstigen Lippen geben dem etwas hageren Antlitz einen Ausdruck starker Sinnlichkeit. Die Frau sträubt sich nur ganz wenig, indem sie den linken Arm mit gespreitzten Fingern weit von sich streckt. Dagegen verräth die Art, wie sie mit dem rechten Arm den Schleier über dem Haupte emporbebt, eher die Absicht, die Schönheit dieses Armes sowie ihres Gesichts, dessen Ausdruck eine Mischung von Sinnlichkeit und Aengstlichkeit zeigt, zu voller Geltung zu bringen. Auch hat sie sehr sorgfältig Toilette gemacht. Sie ist mit einem Diadem, mit Halskette und Armspangen geschmückt, sie hat einen feinen, die Arme freilassenden, mit eingewebten Sternen besäeten Peplos angelegt, ausserdem Mantel und Schleier. Aber der Peplos ist ihr von der linken Schulter und der linken Brust berabgerissen und das Haar hangt ihr wirt um Stirn und Schläsen, ein Beweis, dass schon stürmische Liebkosungen vorausgegangen sind. Also eine Scene voll heisser, sinnlicher Gluth. Brauche ich noch auszusprechen, dass es die dies anarn ist? Wem dies nicht ohne weiteres einleuchtet, der moge erwägen, dass wir kein jugendliches Liebespaar, sondern einen älteren Mann und eine reife üppige Frau, also allem Anscheine nach ein Ehepaar, vor uns haben, und er möge sich erinnern, dass nicht nur die Gewandung der Frau bei Hera sehr gewöhnlich ist, sondern auch dass das Lüpfen des Schleiers und die damit verbundene, für die λευχώλενος so charakteristische Schaustellung des

schönen Armes sowohl bei der Hera am Parthenonfries als auf der dieselbe Scene darstellenden Metope aus Selinunt wiederkehrt.

Ξ 314 νωι δ' άγ' ἐν φιλότητι τραπείομεν εὐνηθέντε· οὐ γός πω ποτε μ' ώδε θεὰς ἔρος οιόἐὸ γιναικὸς θυμὸν ἐνὶ στήθεσαι περιπερχυθείς ἐδάμασσεν, 328 ώς σόο νῦν ἔραιιαι και με γλικὸς ἵμερος αἰρεῖ.

Das ist die Hiasstelle, die dem Künstler vorschwebt.

Aber - und hier beginnt die Abweichung von der Ilias das Götterpaar wird belauscht. Von links ist Athena, von rechts ein dem Zeus ungefähr gleichalteriger Mann herbeigeeilt, und beide beobachten, dieser auf einen Stab, iene auf ihren Speer weit nach vorn gelehnt, gespannt die Liebesgruppe. Dass dieser Gott Poseidon ist, wird trotz dem Felilen des Dreizacks füglich nicht bezweifelt werden könnnen. Erst die hellenistische Zeit kann sich keinen Zeus ohne Blitz, keinen Poseidon ohne Dreizack vorstellen. Das ist schon Romantik der Mythologie. Die echt hellenische Kunst giebt den Göttern ihre Attribute nur, wo sie der Situation entsprechen. Auch auf dem Parthenonfries erscheint Poseidon ohne Dreizack, und Zeus selbst trägt auf dem Rhyton wie auf der selinuntischen Metope weder Blitz noch Scepter. Poseidon und Athena, die Führer der achäischen Partei, beohachten die Schäferscene, um zu warten, bis Zeus - Επνω καὶ φιλότητι δαμείς - entschlummert, Dann wollen sie aufs Schlachtfeld zurück und sich in den Kampf mischen. In der Ilias, d. h. in der uns vorliegenden endgültigen und auch für den Verfertiger des Rhytons massgebenden Redaction, nimmt allerdings nur Poseidon am Kampfe theil, nachdem ihm Hypnos gemeldet hat, dass Zeus eingeschlafen sei. Aber diesem als Pendant Athena zugesellen, obgleich sie in der Ilias beim Schiffskampf bberhaupt nicht betheiligt ist, war nach der Parteistellung der Göttin des Künstlers gutes Recht,

Die Zufigung dieser heiden Götter ist dadurch gerechtfertigt, dass erst durch sie dem Beschauer die Bedeutung der dargestellten Liebesscene für die Handlung der Ilias ins Gedächtniss gerufen wird. Sie könnte an sich sehr wohl der Phantasie des Verfertigers obtstammen, aber doch liegt auch für dieses Motiv der Keim in dem Wortlaut der Ilias:

Ε 330 αίνότατε Κρονίδη, ποΐον τὸν μῦθον ἔειπες; εί νῦν ἐν φιλότητι λιλαίεαι εὐνηθῆναι

'Ιδης έν κορυφήσι, τὰ δὲ προπέφανται ἄπαντα, πώς κ' ἔοι, εἴ τις νῶι Θεῶν ἀειγενετάων εὕδοντ' ἀθφήσειε, Θεοῖσι δὲ πᾶσι μετελθών πεφοάδοι:

fragt die ängstliche Hera - man erinnere sich jetzt wieder ihres angstlichen Gesichtsausdrucks auf dem Rhyton - in der Ilias, Was hier als gefürchtete Möglichkeit hingestellt wird, lässt der Kunstler, indem er das Motiv der verhüllenden goldenen Wolke aufgiebt, wirklich eintreten, ein bekanntlich in der Entwickelungsgeschichte der Sagenmotive häufiger Vorgang, für den es genügt an das Wägen von Hektors Leichnam zu erinnern.3) Aber mag diese Umgestaltung der Scene such noch so sehr durch rein sachliche Erwägungen begründet sein, unzweifelhaft kommt dadurch in den Vorgang ein frivoler Zug und unzweiselhaft war dieser von dem Künstler heahsichtigt. Welch ein Gegensatz zu der feierlichen Gestaltung der Scene auf der Metope von Selinunt und auf dem pompeisnischen Wandbild, das doch wohl auf den Cyklus des Theon von Samos zurückgeht. Winter hat, wie ich glaube mit Erfolg, den Nachweis zu führen gesucht, dass das Rhyton das Werk eines ionischen Kuustlers aus der zweiten Hälfte des 5. Jahrhunderts sei. Mag es nun, was er zuerst snnahm und was mir auch jetzt noch das wahrscheinlichste ist, aus Ionien importirt oder mag es, wie Winter jetzt glaubt, in Tarent selbst unter ionischem Einfluss gearbeitet sein, jedesfalls passt diese witzige Lascivität vortrefflich für einen Ionier des ausgehenden fünften Jahrhunderts, einen Zeitgenossen und Landsmann des Parrhasios, der in seinen Mussestunden minoribus tabellis libidines malte, eo genere petulantis ioci se reficiens.

C. ROBERT.

Ygl. Bild und Lied S, 96, wozu ich aber bei dieser Gelegeaheit nachtragen m\u00f6chte, dass die Weiterbildung des Motirs von \u00e4 1891. schon in der Ilias selbat und zwar durch den Dichter der Upop\u00e4sia 1 106. erfolgt ist,

### Hilfsbücher für den griechischen und lateinischen Unterricht.

Aly, Prof. Dr. Fr., Cicero, sein Lehen und seine Schriften. Mit Titelbild. gr. 8°. (VIII u. 194 S.) 1891. geh. 3,60 M., geh. 4,60 M. Blass, Dr. F., Professor an der Universität Halle, Die Aussprache des Griechischen. 3. umgearh. Aufl., gr. 8 (VIII u. 140 S.) 1888, geb. 3,50 M. Bohme, 20., Oberfebrer, Gin Jahr Unterrichtinber lateinifden Gram-

matif (Lebraufgabe b. Untertertia.) gr. 8. (VI u. 111 G.) 1898. geh. 1,80 D. Cauer, Dr. Friedrich, Oberl. am Gymnasium zu Elberfeld, Ciceros Politisches Denken. Ein Versuch. gr. 8. (VI u. 1488.) 1903. geh. 3,60 M.

Cauer, Prof. Dr. Paul, Direktor des Stüdt Gymnasiums und Realgymoasiums in Düsseldorf, Die Kunst des Übersetzens. Ein Hilfsbuch für den

lateiuischen und griechischen Unterricht. Dritte, vielfach verhesserte nnd vermehrte Auflage. Mit einem Exkurs über das Präparieren. gr. 8. (XI n. 166 S.) 1903. geh. 3,60 M.

- Grammatica militans. Erfahrungen und Wünsche im Gebiete des lateinischen und griechischen Unterrichts. Zweite, vielfach verhesserte u. z. Teil umgearh, Aufl. gr. 8. (IV u. 186 S.) 1903. geb. 3,60 M.

- Palaestra vitac. Eine neue Aufgahe des altklassischen Unterrichtes. gr. 8. (VIII u. 156 S.) 1902. geb. 3,40 M.

Detto, M., Brof. am Rgl. Gomnafium gu Frantfurt a. D., Borag und feine Beit. Ein Beitrag gur Belebung und Erganzung ber altflafilicen Studien auf höheren Lehranftalten. Mit Abbilbungen. Zweite verbeferte Auffage. gr. 8. (VIII u. 186 S.) 1892. geb. 3 Bi., geb. 3,50 D.

Engelhardt, M., Professor am Realgymnasium zu Bromberg, Die lateinische Konjngation nach den Ergebnissen der Sprachvergleichung dargestellt. gr. 8. (VIII a, 140 S.) 1887. geh. 2.40 M. Die Stammzeiten der lateinischen Konjugation wissen-

schaftlich und pådagogisch geordnet. Handbuch für Lateinlehrer, gr. 8. (47 S.) 1892. geh. 1,20 M. Gemoll, Dr. Wilhelm, Direktor das Königl. evang. Gymnasiums in Liegnits, Die

Realien bei Horaz.

Heft 1: Tiere und Pflanzen. - Kleidung und Wohnung in den Gedichten des orax gr. 8. (IV u. 80 S.) 1891. geh. 1.80 M. Horax gr. S. (X' u. vb. S. 1981). Heft 21: Kosmologie, — Miseralogie, — Krieg. — Speisen und Getranke, Mahlseiten. gr. N. (108 S.). 1982. Heft 21: Kosmologie, — Miseralogie, — Krieg. — Speisen und Gerake, Mahlseiten. gr. N. (108 S.). 1982. Heft 3: Der Mensch. A. Der menschliche Leih. B. Der menschliche Geist. — Wasser und Erde. — Geographie. gr. N. (117 S.). 1984. Heft 4: Das Afrachwesen. — Die Familie. — Gewerbe und Kunste. — Her Staat.

er. 8, (186 S.) 1895. geh. 8,20 M.

Heynacher, M., Gymnasialdirektor in Hildesheim, Was ergiht sich aus dem Sprachgebrauch Caesars im bellum gallicum für die Bebandlung der lateinischen Syntax in der Schule? Zweite vermehrte Auflage, gr. 8. (IV u. 134 S.) 1886. geh. 3 M.

- Beiträge z. zeitgemäßen Behandlung der lateinischen Grammatik auf statistischer Grundlage, gr. 8, (52 S.) 1892, geb. 1 M. Rettner, Guftab, Die Gpifteln bes Borag. gr. 8. (IV u. 178 G.)

1900. geb. 3,60 M. Marx, Anton, Hülfshüchlein für die Aussprache der lateini-

schen Vokale in positionslaugen Silben. Dritte Auflage. gr. 8. (VI u. 93 S.) 1901. 3 M. Methner, Dr. Rudolf, Professor am Gymnasium in Bromberg, Untersuchingen zur lateinischen Tempus- und Moduslehre mit besonderer

Berücksichtigung d. Unterrichtes. gr. 8. (VIII u. 313 S.) 1901. geh. 6 M. Schlmmelpfeng, G., Erziehliche Horazlekture. 2. erweiterte geh. 1,20 M. Auflage, gr. 8. (62 S.) 1899.

Tegge, Dr. Mug., Brof. am Rgl. Gymnaftum in Rattbor, Studien gur latel. nifchen Synonymlf. Gin Beltrag gur Methobit bes Gymnafials unterrichte. gr. 8. (VIII u. 439 3.) 1886. geb 10 M. Welfseufels, O., Prof. am Franzosischen Gymnasium in Berlin, Loci disputa-

tionis Horatianae ad discipulorum usus collecti brevibusque commentariis illustrati. 8 (XVI n. 184 S.) 1885. geh. 2,40 M. - Horaz. Seine Bedeutung für das Unterrichtsziel des Gymnasiums u.

die Prinzipien seiner Schulerklärung. 8. (XVI u. 247 S.) 1885. geh. 3 M.

### INHALT.

| Seis                                                                                                               |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| TH. MOMMSEN †, die römische Provinzialantenomie. Ein Fregues 22. A. VON PREMERSTEIN, Lex Tappala (Mit einer Tafel) |
| C. CICHORIUS, zur Familieugeschichte Seinus                                                                        |
| MISCELLEN.                                                                                                         |
| F. HILLER VON GÄRTRINGEN, IG 1 424                                                                                 |
| C. ROBERT, zu den Kentauren der Françoisvase                                                                       |
| K. PRAECHTER, die Zeit der Hinrichtung des Sokrates 473                                                            |
| K. HUDE, über γάρ in appositiven Ausdrücken II 476                                                                 |
| C. ROBERT, Hissseene auf einem Silber-Rhyton                                                                       |

#### Jährlich erscheint ein Band von vier Heften zum Preise von 14 M.

Mit 2 Beilagen der Weidmannschen Buchhandlung in Berlin.

Fur die Redaktion verantwortlich: Professor Dr. C. Rohert in Halle a. S., für die Anseiges des Umschlage; die Weidmannsche Buchhandlung.

Umschlagdruck von W. Permetter in Berlin.

Tp. und.



# HERMES

## ZEITSCHRIFT FÜR CLASSISCHE PHILOLOGIE

BERAUSGEGER

VON

FRIEDRICH LEO UND CARL ROBERT

NEUNUNDDREISSIGSTER BAND. VIERTES HEFT.

BERLIN 1904.
WEIDMANNSCHE BUCHHANDLUNG
SW. ZIMMERSTRASSE 94.

# Simmel & Co. in Leipzig.

Spezialbuchhandlung für klassische Philologie nnd Linguistik.

Großes sehr sorgfältig gepflegtes Lager von Büchern, Zeitschriften, Dissertationen und Gelegenheitsschriften besonders aus dem Gebiete der klassischen Philologie und Alltertunkunde in neuen und antiquarischen Exemplaren. Kataloge darüber cratis und frauko.

Hinreichend bekannt mit der ältern und neuern philologischen Litte ratur erlauben wir uns den Herren Gelehrlen und Direktoren wissenschaftlicher Bibliotheken, von Seninaren, Schulen und Museen unsere Firmz zur alfanfigen Lieferung neuer Bücher und Zeilschriffen sowehl als auch zur Ergänzung größerer Bibliothekslücken auf anfaquerischem Auge unter Zusicherung philallicher und sorgfältiger Ausführung aller Aufträge zu empfehlen. Beste Referenzen von im und ausländischen Gelehrten und Bibliotheken.

Ankauf größerer Büchersammlungen und einzelner wertvoller Werke.

Verlag der Weidmannschen Buchhandlung in Berlin.

# BERLINER KLASSIKERTEXTE

HERAUSGEGEBEN VON DER
GENERALVERWALTUNG DER KGL, MUSEEN ZU BERLIN
HEFT I

# DIDYMOS

KOMMENTAR ZU DEMOSTHENES

Soeben erschien:

NEBST WÖRTERBUCH ZU DEMOSTHENES' ARISTOKRATEA

BEARBEITET VON

H. DIELS UND W. SCHUBART MIT ZWEI LICHTDRECKTAFELN

gr. Lex. 8', (L111 u, 95 S.) gch, 9 M.

thre griechischen Payvi geschüftlichen Inhalts haben die Königlichen Mussen seit nummehr eff Jahren durch eine regelmäßige Veröffentlichung — die "Agyptischen Urkunden" — bekannt gegeben; dagegen sind lite Herarischen Payvir läsier um durch gelegenliche Publischionen, die neist von private Seite ausgingen, zugänglich geworden. Jerk neist von private Seite ausgingen, zugänglich geworden. Jerk neist der Beleitung gewachsen sind, 301 auch von ihnen eine Gesantansgabe veranstaltet werden, und zwar unter freundlicher Mitwitkung der HH Geb. Regierungstäte Prof. Dr. Dies und Prof. Dr. von Wilamewitz Moellenderf, deneu wir auch die Auregung daan verlanken. Be Herausgabe erfolt in zwangissen Hefen. Jeder der herausgepenen Texte soll eine Einelung und einen hurren Kommentar erhalten, auch eine Schriftpreber Texten vollständige Reproduktionen in Photographie oder Lichtfunke bergestellt, die, soweil der Vorrat reicht, durch die Weidmannsche Buch handlung bezogen werden können.

### DIE HYPOTHESIS ZU KRATINOS' DIONYS-ALEXANDROS.

Unter den schonen Gaben, mit denen Grenfell und Hunt die Wissenschaft wiederum in ihrem neuesten Oxyrhynchoshand he-schenken,") sit keine für die griechische Litteraturgeschichte werthvoller als das Blatt, das die Hypothesis zu Kratinos' Dionysalexandros enthält. Die Liehenswürdigkeit der verdienten Finder gestattete mir schon vor der Veröffentlichung Einsicht in diesen Schatz zu nehmen, und ich glaube, meinen Dank für ihr Entgegenommen nicht besser abstatten zu können als durch badige Erörterung einiger Fragen, die sich an das kosthare Blatt knüpfen und in der Editio princeps naturgemäss nicht alle herücksichtigt werden konnten.

Der Papyrus trägt die Nummer 663, er misst 19,8×12,3 cm und ist in einer kleinen Unciale geschrieben, welche die kundigen Ilerausgeher dem Ende des zweiten oder der ersten Halfie des dritten Jahrhunderts zuweisen. Beträchlich grösser als die übrige Schrift ist die Ueherschrift der zweiten Columne. So seltsam der Plats für diese Üeherschrift gewählt ist, so dankbar müssen wir dem Schreiber für seine Laune sein, denn sie erheht zur Cewissehit was sonst Vermuthung beiben würde. Achalich wie in dem Berliner Didymos-Papyrus<sup>3</sup>) wird von Ahkürzungen reichlich Gebrauch gemacht, in der Regel steht der letzte Buchstabe des ahgekürzten Wortes über der Linie: Für die Einzelheiten der Abkürzungen verweise ich auf die Angaben der Herausgeher. Die Paragraphos flodet sich einmal in der Erzählung an einem starken Einschnitt der Handdlung, dann am Schluss der Inhaltsangahe und

Hermes XXXIX.

The Oxyrhynchus Papyri Part IV London 1904 p. 69 ff.
 Berliner Klassikertexte Heft I, Didynos Kommentar zu Demosthenes bearbeitet von H. Diels nud W. Schubart.

endlich am Ende der ganzen Hypothesis; in kürzere wagerechte Striche scheinen die ersten Buchstaben des Titels um Dichternamens in der Ueberschrift von Col. II eingeschlossen zu sein. Der Text ist bis auf zwei starkere Corruptelen (Z. S und 13) recht soezflitg, besonders in ortloorgabinsche Hinischt. Auffallend ist die starke Ungleichheit der Buchstabenzahl in den einzelene Zeilen, on 12 (Z. 9) steigt sie in der ersten Columne bis auf 21 (Z. 24), in der zweiten bis auf 23 (Z. 48). Die Schrift scheint in der linken Columne etwas tiefer anzusetten als die erste Zeile der Ueberschrift in der rechten, denn die englischen Herausgeber setten die erste gezählte Zeile in Col. 1, von der kein Buchstabe lesbar ist, in diesehle Hobe wir die zweite Zeile von Col. III.

#### Col. 1

...... ζητ( ) . . . . . . αὐτὸν μὴ απέργεται κ(αὶ) ούτοι μ(ἐν) πρ(ὸς) τοὺς θεατάς τινα π(ερί τ)ών ποιη(των) διαλέγονται χ(αί) 10 παραφανέντα τὸν Διόνυσον έπισκώ(πτουσι) (καί) γλευάζουσ(ιν), δ δ(έ) παραγγελλομένων αὐτῶι παρά μέν [ Ηρας | τυραννίδο(ς) 15 αχινήτου παίρια δ' Αθηνάς εύτυγί(ας) κ(α)ι(ά) πόλεμο(ν) τῆς δ' 'Αφροδί(της) κάλλιστό(ν) τε κ(αί) έπέραστον αὐτὸν ὑπάργειν χρίνει ταύτην νιχάν. 20 μ(ε)τ(α) δε ταυ(τα) πλεύσας είς Auxedaluo(va) (xal) Thy Elevny έξαγαγών έπανέρχετ(αι) είς την Ίδην, ακού(σας) δ(έ) μετ' όλίγον τοὺς 'Αχαιοὺς πυρ-25 [πολ]είν την χώ(ραν) φ[εύ(γει) πρός

Col. II. Διονυσ[αλέξανδρος Κρατ[ίνου τον 'Αλέξαν[δ(φον) κ(αλ) την μ(έν) 'Ελένη(ν) 30 είς τάλαφον ωσπ[ερ δρνιν χρύψας έαυτὸν δ' εἰς χριὸ(ν) μ(ε)τ(α)σκευάσας ύπομένει τὸ μέλλον παραγενόμενος δ' 'Αλέξανδ(ρος) κ(αί) φωρά-35 σας έχατερο(ν) άγειν έπὶ τὰς ναύς πρίοσ)τάττει ώς παραδώσων τοίς 'Αχαιοί(ς), οχνούσης δέ τῆς Έλένη(ς) ταύτην μ(έν) οίχτείρας ώς γυναίχ' έξων έπικατέ(χει), 40 τον δ(έ) Διόνυ(σον) ώς παραδοθησόμενο(ν) ἀποστέλλει, συνακολουθ(οῦσι) δ' οἱ Σάτυ(φοι) παφακαλοῦντές τε κ(αί) οὐκ αν προδώσειν αὐτὸν φάσχοντες, χωμφ-45 δείται δ' έν τω δράματι Περικλής μάλα πιθανώς δι'

τοίς 'Αθηναίοις τὸν πόλεμον.

Die ersten Zeilen der ersten Columne werden sich schwerlich herstellen lassen. Subject ist voraussichtlich ὁ 'Ερμής, mit αὐτὸν wird Dionysos gemeint sein, den der Güterhote gesuch hat (ζητή-σος), das μή deutet auf eine von Hermes erheilte Warnung, etwa κ(α) κελεύ(σος) αὐτὸν μή (ποιείν την καρίσν, okwohl die Lesung der Hersusgeher nicht ganz zu den letzten Worten stimmt; in ρ. αὐτο καρία choi ein Infiniti αυτ -σενειν stecken.

ξιισάσεως ώς έπανειονώς

Sicher scheint mir dagegen, dass die Hypothesis nicht erst in Col. I begann, sondern mindestens eine vorangehende Columne einnahm, denn in Z. 6 wird sehon von der Parabase gesprochen und die Exposition erfordert bei Inhaltsangaben in der Regel mehr Worte als die spatere Handlung. In V. 6 wird der Chor der Satyrn einfach als o\tios eingeführt, es musste im Vorangehenden also gesagt werden, dass sie den Chor bildea, weiter

stahen aus.

musste Dionysos' Ankunft auf dem Ida und sein Entschluss, die Rolle des schäferlichen Königssohnes Alexandros zu übernehmen, irgendwie begründet werden. Bei der nicht übermässig kaappen Darstellung war mit solchen Angaben eine Columne schnell gefüllt.

- Z. 6. Meine von den ersten Herausgebern nicht in den Text aufgenommene Ergänzung ἀπέρχεται scheint mir gesichert, sie füllt die Lucke genau und das Abtreten des Hermes wird durch die folgende Parabase gefordert.
  - Z. 8. Der Papyrus giebt πυωνποιη, Blass hat dafür vorgeschlagen ὑπλες τοῦ ποιητοῦ, was sich von der Ueberlieferung doch recht weit entlerat; die Präposition rægel wird schon durch die Analogie der Aristophanes-Hypotheseis, die meistens die Parabase ganz ähnlich einleiten, emplohlen, ich komme auf die Verwandtschaft dieser Hypothesen noch zurück; παρέι τοῦ ποιητοῦ würde mir sachlich besser gefallen, aber anch der Plural wäre für eine Parabase wie die der Ritter durchaus angemessen, und wir kommen dann mit einer geringeren Aeuderung der überlieferten Buch-
  - Z. 121. Das überlieferte παραγενομένων ist unmöglich, die Aenderung προτεινομένων, die die Herausgeber vormziehen scheinen, doch recht gewallsam, in dem von mir vorgeschlagenen παραγγελλομένων ist die Praposition παρά vielleicht auffallend, aber doch nicht unertraglich, die Gaben werden ihm von des Göttinnen angekündigt.<sup>1</sup>)
- Z. 30. Die englischen Herausgeber ergänzen am Schluss rugör, weil τάλαρος ölter, z. Β. ε 247, Arist. Früsche 5591. der Käsekorb ist. Danchen denken sie an τάρχος, aber beide Vorschlüge scheinen mir unmöglich, denn das Vergleichsobject mussein lebendes Wesen sein. Nun ist τάλαρος nach Athen. 123d in den berühmten Spottversen Timons auf die alexandrinische Bibliothek terminus technicus für den Geflögelkorb, und so seheint es mir sicher, dass Kratinos dem zum Wüdder verkehrten Dionyso die Helena als Gans oder Henne zur Seite stellte. Gerade für sie, die aus dem Ei der Leda Entsprossene, lag ja die Umwandlung is einen Vogel besonders nahe.

Ehe ich auf die Erzählung eingehe, verlangt die Ueberschrift einige Worte der Erläuterung. Der Dionysalexandros heisst das

Ich erinnere an Wendungen wie Aisch. III 90 παραγγελλομένης έπ' αιτόν ήδη στρατείας.

8. Stück des Kratinos, wie ist diese Nummer zu verstehen? Grenfell und Hunt weisen mit Recht darauf hin, dass wir für die Antigone, die Alkestis und die Vögel in den Hypothesen entsprechende Nummern haben, aber leider ist bisher in allen drei Fällen das Princip der Bezifferung ganz dunkel. Weder in alphabetischer noch in chronologischer Ordnung kann Antigone das 32., Alkestis das 17., die Vogel das 35. Stück ihrer Verfasser gewesen sein. Vielleicht sind wir aber wenigstens bei den Vögeln berechtigt, durch eine leichte Aenderung die Nummer der alphabetischen Reihenfolge anzupassen. Dass die alphabetische Ordnung bei Aristophanes' Stücken in Alexandria durchgeführt war, macht der Novatische Index 1) wahrscheinlich, und in dieser Liste haben die Vögel den 31. Platz. Mir scheint nun die Correctur la statt le durch die Nummer des Dionysalexandros empfohlen zu werden, denn unter Voraussetzung der im Alterthum üblichen, auch in Novatis Index vorliegenden Freiheit, dass die alphabetische Ordnung nur den Anfangsbuchstaben berücksichtigt, lässt sich das Stück in einer alphabetischen Liste an den S. Platz rücken. Wir erhalten dann folgende Reihenfolge: 'Apriloyou, Bouxolou, Bousupus, Anliades, Διδασχαλίαι, Δραπετίδες, Διόγυσοι, Διογυσαλέξανδρος.

Eine dieser Komödien, die Atovogot, ist nur durch Oros' Lexicon Messamense (Rabe Rh. Mus. 47, 406) bekannt, deshalb hat Kock\*) unter Zustimmung von Herwerden\*) den Titel als verschrieben aus Διονυσαλέξανδρος beseitigen wollen. Aber auch von Busiris und Didaskaliai giebt es nur je eine Erwähnung, und von einer Verwerfung der diorvoot hatte schon die für Kratinos so charakteristische Pluralform des Titels abhalten sollen. Hinzukommt. dass Epicharm, dessen Benutzung durch die alten attischen Komiker eingehender untersucht zu werden verdient, 1) so gut Aiorvooi wie einen Bougioic verfasst hat. Mit grosser Wahrscheinlichkeit werden wir also die Nummer 8 auf den Platz des Atorvoake Eardoog in einer alphabetisch geordneten alexandrinischen Kratinos-Ausgabe zurückführen dürfen.

t) Diese Zeitschr, XIV 461, Kaibel, Pauly-Wissowa Realeucyclopadie II 972 f.

<sup>2)</sup> Rhein. Mus. XLVIII 238.

<sup>3)</sup> Collectanea critica, epicritica, exgetica p. 3.

<sup>4)</sup> Das Erscheinen einer Arbeit über das Verhältniss der attischen Komodie zur dorischen ist in absehbarer Zeit zu erwarten.

Wichtiger noch ist, dass die Schlussnotiz eine Datirung fast his unis Jahr gestattet: wenn Perikles als Urheber des Krieges angegriffen wurde, muss das Stück 430 oder 429 aufgelhört sein, es ist also die alteste Komödie, über deren Inhalt wir Genaueres erfahren. Diese Handhabe zur Datirung entschädigt einigermaassen und das bedauerliche Pehlen der didaskalischen Notizen. An sich wäre ja denkbar, dass die Angaben über die Aufführung der Erzählung des Inhalts vorangingen, aber aus später zu erörternden Gründen ist das unwahrscheinlich.

Als besonderen Gewinn darf man es ansehen, dass wir gerade die Inhaltsangabe einer Mythenparodie erhalten haben, denn bei dem Fehlen derartiger Aristophanischer Stücke tritt dieser Zweig der alten attischen Komödie iu den modernen Darstellungen mehr als billig zurück, so wie er schon von der antiken Theorie geflissentlich bei Seite geschoben worden ist. Wir stehen noch immer viel zu sehr unter dem Einfluss des Platonios, der Kratinos' Odysseis in die letzte Zeit der alten Komodie setzt') und ihnen die Parabase abspricht, obwohl wir noch heute einen Vers aus ihrer Parabase baben (fr. 146 Kock) und das Stück wahrscheinlich zu den ältesten des Dichters gehört.2) Dem Schema und der unglücklichen Idee zu Liebe, dass der persönliche Spott aufhörte, weil die Dichter nach Eupolis' Bestrafung durch Alkibiades und dem Siege der Oligarchie angstlich geworden waren, wird das hunte Nebeneinander der alten Komödie von Platonios in ein Nacheinauder verwandelt. Demgegenüber muss wieder und wieder betont werden, dass in der alten Komödie schon die Keime für die mittlere wie für die neue vorhanden sind. Mythenparodie und realistisch-ethologische Schilderung des täglichen Lehens sind die Stoffe der alten dorischen Komödie. In Attika kommt durch die Rügelieder des Chors der scharfe politisch-persönliche Spott hinzu und schafft das neue Gebilde der specifisch attischen Komödie, aber darum sterben die Mythenparodien und die Sittenschilderungen noch nicht ab. Gewiss werden auch Stücke dieser Art durch

<sup>1)</sup> Pistonius de com. diff. 12 τουάντα δέ δρόμαντα και έν τῆ παλακῆ παρθέξα δταν εἰρεῖν, ἄπερ τελανταίον ἐδιδάχθη λοιπόν τῆς ἐλιγαρχίαι κρατυνθέξεις οἱ γοῦν Όδοσεῶι Κρατένου οἰδονός καντέμφει» ξουακ, ἐδιακρο κρά ἐδ τῆς Όδυσεῶι Ομέρου τοικόται γὰς αἰ κατά τῆν μέσην καιμεθίαν πουθέκαι εἰκίν.

<sup>2)</sup> Kaibel in dieser Zeitschr. XXX 74 ff.

einige Pfefferkörner persönlicher Angriffe gewürzt, aher das geschieht auch noch in der mittleren, gelegentlich sogar in der neuen Komodie; das Hauptziel ist hei Stücken wie Pherekrates' Θάλαττα, Κοριαννώ und Phrynichos' Μονότροπος sicherlich ethologische Schilderung, hei Kratinos' Βούσιρις, Διόνυσοι, Διονυσαλέξανδρος, Όδυσσής, Τροφώνιος, hei Hermippos' Αγαμέμνων, 'Αθηνάς γοναί, Ευρώπη, Κέρκωπες, hei Phrynichos' Κρόνος, bei Aristophanes' Jaldaloc. Joanara die Parodie der Götter- und Heldensage, Von der Art dieser Parodie können wir uns nun endlich durch die Hypothesis eine deutlichere Vorstellung machen, Zwei Mittel sind es hesonders, mit denen die komische Wirkung erzielt wird: einmsl wird der Gott seiner göttlichen Würde entkleidet, mit sllen menschlichen Schwächen ausgestattet, zur Possenfigur herabgedrückt. Dann sher ändert der Dichter keck die allbekannten Mythen, schiebt Gestslten hinein, die gar nichts mit ihnen zu thun haben, und schafft so einen Knoten drolliger Verwicklungen, der sich kaum lösen, wohl sher zerhauen lässt. Viel wagt der Komiker in der Vermenschlichung der Götter. Diesen Dionysos, den es gelüstet, an Stelle des Königsohnes den Richter über die Göttinen zu spielen, der sich von Aphrodite die schöne Sterbliche verschaffen lässt, der vor den Achsiern flieht, im Hause des von ihm copirten Alexandros Schutz sucht, der es nicht verschmäht. Thiergestalt anzunehmen, und der sich achliesslich widerstandslos von Alexandros der Helena berauhen und den Griechen übergehen lässt. der hat wahrlich mit dem mächtigen Feinde des Lykurgos, mit dem Bezwinger des Pentheus gar nichts gemein, und doch scheint er uns ein alter Bekannter, denn er gleicht aufs Haar dem Dionysoa der Frösche. Dass Aristophanes im ersten Theil der Frösche sehr stark mit überkommenem Gut, dem eisernen Bestand der alten dorischen Posse, wirthschaftet, ist längst hervorgehoben worden.4) jetzt sehen wir klar, dass auch die ganze Charakteristik des Dionysos zu diesem Erbgut gehört. Gegen die seit Stallhaum\*) üblich gewordene Auffassung des Dionysos als Personification des athenischen Publicuma hat Kaihel3) hereits berechtigte Einwendungen gemacht, man hat hier, wie auch sonst oft, zu viel hinter

<sup>1)</sup> Vgl. Arch. Jahrb. VIII 1893 S. 65 und 87.

<sup>2)</sup> De persona Bacchi in Rania Aristophania Lipsine 1835; mir leider nicht zugänglich.

<sup>3)</sup> Pauly-Wissowa II 981.

dem derben Uebermuth der Posse gesucht. Es ist ein hübscher Zufall, dass wir jetzt bei allen drei Meistern der alten Komödie denselben Possendionysos nachweisen können, zu Kratinos' Dionysalexandros, zu Aristophanes' Pröschen tritt Eupolis mit seinen Taxiarchen,') und vielleicht bescheren uns die ägyptischen Grüber und Kehrichthaufen auch noch einmal den ältesten Bruder dieser Sippe, den Dionysos des Epicharm.

Auffallender als die Charakteristik des Gottes ist die Freiheit der Mythenbehandlung. Wie der Ersatz des Paris durch Dionysos motivirt war, erfahren wir ja leider nicht, aber was nachber mit Dionysos und Helena vorgeht, ist seltsam genug. Warum flüchtet das Paar gerade zu Alexandros, wenn der Gott doch Ursache hat, seine Gefährtin und sich vor ibm zu verstecken? Offenbar war die Flucht in Alexandros' Haus pothig, um einen mit dem Epos halbwegs vereinbaren Schluss des Stückes zu ermöglichen, schliesslich muss Paris die Helena bekommen, denn wo bliebe sonst der troianische Krieg! Die Furcht des Gottes aber dient zur Begründung der usragneun des edlen Paars. Mit Recht erinnern Grenfell und Hunt an die megarischen Ferkel der Acharner, die auch heute noch beim Lesen so überwältigend komisch wirken: einen ähnlichen Juhel wie sie werden die Heroine im Hühnerkorh und der blokende Dionysos im Schafsfell bei dem athenischen Publicum erregt baben. Die komische Wirkung genügt durchaus. um diesen Einfall des Dichters zu motiviren, aber vielleicht liegen auch abgeblasste mythische Erinnerungen im Hintergrunde. Von einer Flucht der Götter, bei der sie sich in Thiere verwandeln. weiss schon Pindar fr. 91 nach alter epischer Quelle zu erzählen?) und es ist wohl möglich, dass dieser Mythos dem Komiker vorgeschwebt hat. Allerdings verwandelt sich Dionysos bei iener Flucht vor Typhoeus nach Ovid met. V 329 und Antoninus Liberalis 28, 3\*) in einen Bock, sein Opferthier, und es ist auffallend, dass Kratinos dafür den durchaus nicht dionysischen Widder eingesetzt hat.

Diese drei Stücke hat bereits Count Aristophone p. 281 mlt Recht zusammengestellt, der Typus ist gewiss nach von vielen anderen damals verwerthet worden, δειεκόλασε δὲ ταῦτα τότε τὰ λήμματα sagt der Scholisst zu Ar. Frö. 741.

<sup>2)</sup> Vgl. v. Mess Rheig. Mus. LVI 170.

Belde folgen Nikander, wie kürzlich Bethe glänzend bewiesen hat, in dieser Zeitschr. XXXIX 1 ff.

Für die Geschichte der dramatischen Technik ist die Hypothesis ehenfalls lehrreich. Wie zu erwarten, ist Kratinos genau so erhaben über Raum und Zeit wie Aristophanes, Dionysos eilt nach Sparta und kommt im Handumdrehen mit der Helena wieder, gerade wie Amphitheos in den Acharnern den Weg nach Sparta und zurück während der Verse 133-175 macht. Der gerauhten Königin folgen natürlich sofort die gesammten Achäer, was dem Dionysos flugs gemeldet wird. Mit derselben Freiheit, die wir aus den Aristophanischen Stücken kennen, wird der Schauplatz vom lda, wo die Hutte eines Hirten den Spielhintergrund hilden mochte, nach Troja verlegt und die Skene als Haus des Alexandros aufgefasst. Wichtig ist dann besonders die Zahl der Schauspieler. Von der Beschränkung auf die Zweizahl, die Kaibel für die Odysseis wahrscheinlich gemacht hat, ist hier keine Rede, in den Scenen beim Hause des Alexandros gehraucht der Dichter drei Personen. Alexandros, Dionysos, Helena, in dem Gericht über die Göttinnen sogar vier, denn dass die Göttinnen alle drei selbst aufgetreten sind und ihre Versprechungen gemacht haben, ist nach der Ausdrucksweise des Grammatikers, der zwischen Darstellung und Bericht zu scheiden weiss, gewiss nicht zu bezweifeln. Wir haben zu dieser Scene mit ihrer Verbindung des Helden und einer in sich zusammengehörigen Dreiheit ein Gegenstück in der Göttergesandtschaft der Vogel. Im Grunde ist es ein Streit um Worte, ob man in diesen Scenen eine Person, etwa den Triballer und Aphrodite, als Parachoregema fassen oder von vier Schauspielern sprechen will. Es ist den sorglichen Bemühungen Beers,') dem man in der Regel folgt,\*) doch nicht gelungen, die vielen Rollen der Aristophanischen Komodien auf 3 Schauspieler zu vertheilen,3) nur in drei Komodien (Ritter, Ekklesiazusen und Plutos) kommt er oline Parachoregemata aus, und wenn in den Acharnern z. B. der dritte Schauspieler 11 verschiedene Rollen erhält und gleichwohl 4-5 Personen noch unversorgt bleihen, so geht das ganze Princip doch arg in die Brüche. Eine grosse Rolle, die einen geühten Schauspieler erfordert, hat in den Acharnern eigentlich nur Dikajopolis, neben ihm kommen etwa noch Euripides und Lamachos in Betracht, alle andern Figuren sind so episodenhaft, dass für ihre Darstellung wohl

<sup>1)</sup> Ueber die Zahl der Schauspieler bei Aristophanes, Leipzig 1844.

<sup>2)</sup> S. A. Müller, Lehrbuch der griechischen Bühnensiterthümer 173f.

<sup>3)</sup> Vgl. besonders die Zusammenstellung S. 140 ff.

ziemlich jeder Statist hesähigt war. Wenn wir nun auch bei Kratinos sehen, dass er ein Zusammenspiel von vier Personen nicht scheute, so werden wir Aristoteles' vorsichtigen Worten poet. 5 p. 1449 b 3 τίς δὲ πρόσωπα ἀπέδωκεν (sc. τη κωμφδία) η προλόγους η πλήθη υποκριτών και όσα τοιαύτα ryvonrat noch mehr Gewicht beilegen; die vielbenutzte Angabe des Tzetzes (Com. Gr. Fr. ed. Kaihel I p. 18) of ev vi Array πρώτον συστησάμενοι τὸ ἐπιτήδευμα τῆς κωμφδίας (ήσαν δὲ οί πεοὶ Σουσαρίωνα) τὰ πρόσωπα ἀτάκτως εἰσῆνον καὶ γέλως ήν μόνος τὸ κατασκευαζόμενον. ἐπιγενόμενος δὲ ὁ Κρατίνος κατέστησε μέν πρώτον τὰ έν τη κωμωδία πρόσωπα μέχρι τριών στήσας την άταξίαν verträgt sich schlecht mit den Angaben der Hypothesis. Auch hier, wie so oft, krankt die spätere Theorie der Komödie daran, dass sie ihre Entwickelung möglichst genau nach dem Muster der Tragödie construirt, während wir ja noch jetzt mit Händen greifen können, dass die seit dem Ende des 5. Jahrhunderts immer zunehmende Beeinflussung der Komödie durch die Tragodie erst ziemlich spät einsetzt. Die älteste aus einer Fülle komischer Enisoden locker zusammengesetzte Komodie stellt an ihre Sprecher keine grossen Anforderungen und braucht es deshalh auch mit deren Zahl nicht so genau zu nehmen, auch in dieser Hinsicht zeigen uns die Acharner die altere Technik besonders gut.

Eine erhebliche Schwierigkeit enthält der Schlusssatz der Hydenbeis. Zunöchen muss man sich über den Sinn der schlierten Wendung μάλα πεθαναίζα δε έμαβασεος klar werden. Was μησασια als terminus technicus bedeute, wird von den Bhetores haufig ausseinandergesetzt, am bündigsten vielleicht von Tiberius de figuris Dem. 14 ξιμφασις όξ ἐστεν ὅταν μὴ αὐτό τις λίγη ἐσταρίγμα άλλὰ δε' ἐτέρου ἔμφαίνη, danach ist ξιμφασις die verseckte Anspielung. Das Adjectivum πεθανός oud sein Adrebium haben in der spateren Gracität viel von ihrer ursprünglichen Kraft verloren, aus "überzeugend, glaubwürdig" ist allmählich geschicht geworden; ist absenderes charakterisisches Beispiel führe ich au Plut. quaest. conv. IX 15 ἀρχήσατο γὰρ πεθανώς τὴν περεχέχην.) Also sehr geschickt durch versteckte Anspielungen mid in dem Stück Perikles als Übrherber des Kraftes verspotet. Das ist

<sup>1)</sup> Vgl. auch schol. Ar. Wesp. 248 und Hyp. I Ar. Fro. am Ende.

die Weisheit des Erklärers, denn das Wort Eugagic besagt, dass der Spott nicht etwa so unverhüllt war, wie in den älteren Aristophanischen Stücken. Es ist natürlich nicht erlaubt, dem Verfasser der Hypothesis den Glauben gänzlich zu versagen, es werden Ausfalle gegen Perikles nicht gefehlt haben, aber so viel scheint mir die Hypothesis doch deutlich zu lehren, dass der politische Spott nicht der Hauptinhalt der Komödie war. Hätte Perikles als zweiter Alexandros geschildert werden sollen, der um eines Weibes willen den Krieg entfesselt,1) so war die Einfügung des Dionysos nicht nur überflüssig, sondern geradezu störend, der Dichter hätte dann eben keinen Διογυσαλέξανδρος, sondern einen Περικλεαλέξανδρος geschrieben. Dass ihm die Hauptsache die Mythentravestie war. geht aus jedem Satze der Hypothesis hervor, in der schlechterdings nichts an Perikles erinnert.

Es scheint mir methodisch interessant, mit den neugewonnenen Kenntnissen einmal die Vermuthungen zu vergleichen, die auf Grund unseres bisherigen Materials von den berufensten Kritikern über den Inhalt des Dionysalexandros vorgetragen worden sind. Ich schicke voran, dass wir diesem Stücke gegenüber immerhin eine bessere Position hatten, als vielen andern, denn der Titel ist ausdrucksvoll und die namentlich überlieferten Fragmente belaufen sich auf 12. freilich ist kein längeres darunter. Casaubonus wies das Stück dem jüngeren Kratinos zu und bezog es auf den Tvrannen Alexander von Pherae (Animady, ad Athen, p. 228); derselben Combination neigte Meineke später hist, crit, 413 zu, während er ursprünglich an Alexander den Grossen gedacht hatte. Immerhin hielt Meineke seine Hypothese doch für so unsicher, dass er die Fragmente (II 37) unter denen des älteren Kratinos mittheilt, Etwas entschiedener sprach sich Kock für den älteren Dichter aus (1 23) inter fragmenta nullum est quod ab antiquae comoediae poeta scribi non potuerit. Richtig bezog er die zweite Hälfte des Namens auf den troischen Heros, meinte aber (zu fr. 38), vielleicht werde Paris, wenn er am Schluss des Stückes zur Helena reise, von Aphrodite prächtig als Dionysos ausgestattet. Für ihn spielt also Alexandros den Dionysos.\*) Die geistreichste Deutung trug dann Zielinski in den Quaestiones comicae 13 vor, nicht Paris

<sup>1)</sup> Vgl. Ar. Ach. 523 ff.

<sup>2)</sup> Eine unglückliche Vermuthung wagt er dann noch zu dem namenlosen Fragment 286, das er dem Dionysalexandros zutheilen möchte.

trete als Dionysos auf, sondern der Theatergott hoc est populus Atheniensis qualis est in Ranis erscheine in der Rolle des Richters über die drei Göttinnen, aber seine Auswahl gehe auf den besten zegoszérng. für Athen. An die Stelle der drei Göttinnen wären also drei attische Parteifüllter getreten, gewiss ein sehr lustiger, der attischen Komödie durchaus angemessener Gedanke. Wieder nach anderer Richtung gingen Kaibels Vermuthungen, die ich dem Ranusscript seiner Comici entnehme, er dachte an eine Verspottung der Aischyleischen Lykurgie, und wollte die Frage öffen lassen, ob Alexandros als Dionysos oder Dionysos als Alexandros aufgetreten sei.

Es ist kein sehr tröstlicher Anblick, wenn man so die besten

Kenner der griechischen Komödie im Dunkeln tappen und von dem Ziele um so weiter abirren sieht, je mehr Witz, Gelehrsamkeit und Scharfsinn sie aufbieten, und man wird hiernach sehr geneigt sein, bedingungslos den Satz zu unterschreiben, den Friedrich Leo vor 31 Jahren an den Schluss seiner Doctorthesen stellte fieri non potest ut atticae comoediae ullius argumentum e fragmentis refingatur. Zum Glück ist die Sache nicht ganz so schlimm, und als postumer Opponent will ich die These des verehrten Herausgebers dieser Zeitschrift widerlegen; wenigstens ein Gelehrter hat die allgemeinen Umrisse des Stückes ganz richtig gezeichnet: W. H. Grauert sagt im zweiten Bande des Rheinischen Museums (1828) S. 62 nach Ablehnung der Thesen des Casaubonus und Meineke: ego ad Paridem eam spectasse suspicor, cuius sub specie fortasse indicium de dearum pulcritudine et quae sequebantur ridicule executus est Dionysus. Diese Inhaltsangabe ist freilich ziemlich allgemein gehalten, aber sie ist zutreffend. Wenn sie in der Folgezeit kaum Beachtung gefunden hat.") so ist daran vielleicht gerade ihre Einfachheit schuld, ein einfacher Ersatz des Alexandros durch Dionysos schien wohl für einen Meister der alten attischen Komödie wie Kratinos zu plump und salzlos.

Ich glaube, wir werden aus diesem Fall die Lehre ziehen dürfen, dass auch bei der Reconstruction attischer Komödien einfache Combinationen den künstlichen meist vorzuziehen sind.

Versuchen wir nun, die erhaltenen Fragmente dem Rahmen des Stückes, den die Hypothesis bietet, einzufügen, so ergiebt sich

<sup>1)</sup> Meineke hist, crit, 413 n. 88 erwähnt sie ohne Abgabe eines Urtheils.

leider ein ziemlich unbefriedigendes Resultat. Ueherraschendes Licht fällt allerdings, wie Grenfell und Hunt schon bemerkt haben. auf fr. 43 Kock

ό δ' ήλίθιος ώσπες πρόβατον βη βη λέγων βαδίζει.

Hier wird Dionysos vom Chor, oder wahrscheinlicher von Alexandros geschildert, wie er die Rolle des Widders spielt. Damit ist den Anzweiflern der Geltung von  $\beta\tilde{\eta}$   $\beta\tilde{\eta}$  als Schafsgehlök auch die letzte Ausslucht versperrt1) und es wird den Vertheidigern des uralten Itacismus nun wieder der Nachweis obliegen, dass im 5. Jahrhundert v. Chr. die attischen Böcke "Wi Wi' geschrieen haben.

Sicher ist ferner, dass fr. 38

στολήν δὲ δή τίν' είχε; τοῦτό μοι φράσον.

- θυρσόν, προκωτόν, ποικίλον, καργήσιον

in den Anfang des Stückes gehört. Voraussichtlich trifft der Chor auf der Suche nach Dionysos jemand, der ihn gesehen hat; das kounte Hermes sein, der im Beginn der Hypothesis erwähnt wird, oder, was mir glauhlicher erscheint, ein Hirt, von dem der Gott Hirtenkleider für die Durchführung seiner Rolle als Alexandros entlehnen musste. In ein Gespräch des Gottes mit diesem Hirten wurde fr. 37 gut passen

ένεισιν ένταυθοί μάγαιραι χουρίδες

αίς κείρομεν τὰ πρόβατα καὶ τοὺς ποιμένας. Der Pluralis xeloouer nothigt wohl nicht unbedingt mehrere Hirten anzunehmen.

Es lässt sich weiter denken, aher damit verlassen wir schonden festen Boden des in der Hypothesis Gegehenen vollständig, dass Dionysos verirrt von einem Hirten aufgenommen in seiner appigen Weichlichkeit den Schmutz und die Einfachheit der Behausung des Hirten übel aufnahm und mit den Fragmenten 42

παραστάδας καλ πρόθυρα βούλει ποικίλα und 39 ούχ άλλα βόλιτα χλωρά χωισπώτην πατείν zurechtgewiesen wurde.

Dass fr. inc. 281 ποιμήν καθέστηκ' αλπόλος καλ βουκόλος, wie schon Kock vermuthete, in unser Stück gehört, möchte ich mit Grenfell und Hunt für sehr möglich halten und ihm dann seinen Platz in der ersten Scene nach der Parahase anweisen, wo die Satyrn παραφανέντα τὸν Διόνυσον ἐπισχώπτουσι καὶ γλευά-

1) Den letzten ergötzlichen Versuch, das unbequeme Zeugniss zu beseitigen, hat Januaris Am. Journ. of Phil. XVI 46 gemacht.

ζουσι. Auch das zweite namenlose Fragment, das Kock dem Dionysalexandros zutheilen wollte, 286

καὶ μὴ πρόσισχε βαρβάροισι βουκόλοις

kann dem Stücke angehören und einer Warnung des Hermes an Dionysos entnommen sein,

Damit ist aber die Zahl der Fragmente, die sich einigermaassen einpassen lassen, bereits erschöpft; schon für 41

νακότιλτος ώσπερεὶ κωδάριον ἐφαινόμην

weiss ich keine recht geeignete Stelle vorzuschlagen,¹) und noch weniger für 40

εν σαργανίσιν άξω ταρίχους Ποντικούς.\*)

Die Fragmente 44. 45 gehören wohl heide Chorpartien au und haben mit der Handlung nichts zu thun, 46—48 enthalten einzelne Worte und lehren nichts, wenn auch 46 χηνοβοσχοί, βουχάλοι dem Milieu der Anfangsseene gut entspricht.

Der Fund der Hypothesis verbreitet aber auch nach einer anderen Seite bin unerwartetes Licht, wir lernen durch ihn unsere Aristophanischen Hypotheseis richtiger einschätzen. Seit Leos scharfsinnigen Bemerkungen zur attischen Komödie (Rhein, Mus. XXXIII 405 ff.) gelten die ausführlichen Inhaltserzählungen der Aristophanischen Hypotheseis für byzantinisch, und auch Gröbl,3) der nicht ohne Erfolg manche Theile der Hypotheseis in Schutz nimmt, giebt doch gerade die Inhaltsangaben preis (S. 40), man könne, sagt er ganz witzig, bei ihnen keinen höheren Zweck erkennen ausser etwa den, ihren Lesern das Lesen der Komödie zu ersparen'. In der That besitzen wir ja auch wenigstens zwei durch Aufschrift als Machwerke des Thomas Magister gesicherte byzantinische Hypotheseis (Wolken VIII und Frösche III). Nun lehrt uns der Papyrus, dass schon ums Jahr 200 n. Chr. Komödienausgaben existirten, die ihre Leser über den Inhalt des Stückes durch eine aussührliche Erzählung der Fabel ausklärten, das macht eine Revision des Leo-Gröblschen Urtheils nötbig. Vergleicht man

2) Kaibel dachte an ein Hochzeitsmahl, zu dem Poseidon die Fische zu bringen verspricht, wie Epich. fr. 54, aber eine solche ausführliche Schilderung hat kaum in nuserem Stücke Platz.

<sup>1)</sup> Sprach vielleicht Dionysos den Vers, nachdem er seine Rolle sia Widder aufgegeben hatte?

<sup>3)</sup> Die ältesten Hypothesels zu Aristophanes, Programm der Kgl. Studienanstalten zu Dillingen 1889/90; die etwas umständliche aber sorgfältige Arbeit hat weniger Berücksichtigung gefunden als ale verdient hätte.

nnn die ziemlich eingehende ganz schlicht gehaltene Erzählung des Papyrus mit den Aristophanischen Hypotheseis, so sieht man bald, dass fast zu iedem Stück eine Hypothesis erhalten ist, die der des Dionysalexandros in Ton und Anlage nahe steht, es sind dies Ach. I, Ritt. I, Wolken III, Wespen I, Frie. I, Vogel III, Lys. I, Frösche I, Plut. II.1) Das Gemeinsame besteht vorwiegend in der Anspruchslosigkeit der Erzählung, die weder stilistisch gekünstelt noch mit billiger historischer Weisheit verziert ist. Vergleicht man damit die stilistische Ziererei und die fadenscheinige Gelehrsamkeit einiger anderer Hypotheseis (Ritt. II, Wolken II. VIII. X, Vogel II, Frösche III. IV. Plut. 1), so wird man kaum bezweifeln, dass die erstgenannten Aristophanischen Hypotheseis mit der Kratineischen viel enger zusammengehören als mit denen des Thomas Magister und Genossen. Auch Aehnlichkeiten in Einzelheiten fehlen nicht, von denen mir eine besonders wichtig erscheint: wie die Kratineische Hypothesis, so pflegt die ältere Gruppe der Aristophanischen von den Chorgestingen die Parabase allein oder vorwiegend zu berücksichtigen.") und zwar mit ganz entsprechenden Wendungen, die ich hier zusammenstelle:

Hyp. Krat. Dion.: χαὶ οὖτοι μὲν πρὸς τοὺς θεατάς τινα περὶ τῶν ποιητῶν διαλέγονται.

Hyp. Ar. Ach. I: ὁ χορὸς ἀπολύει τὸν Διχαιόπολιν χαὶ πρὸς τοὺς διχαστὰς διαλέγεται περὶ τῆς τοῦ ποιητοῦ ἀρετῆς χαὶ ἄλλων τινῶν.

Hyp. Ar. Ri. 1: οί Ίππεις περί τε τοῦ ποιητοῦ τινα καὶ τῶν προγόνων, ἔτι δὲ καὶ τῶν συγκινδυνευόντων σφίσιν ἐπὶ ταῖς μάχαις ἵππων πρὸς τοὺς πολίτας ἀδροτέρως διαλέγονται.

Hyp. Ar. Wo. III: (αἱ Νεφέλαι) άποχαταστάσαι πρὸς τοὺς Θεατὰς περὶ πλειόνων διαλέγονται.

Hyp. Ar. Fri. I: ὁ μὲν χορὸς περὶ τῆς τοῦ ποιητοῦ τέχνης χἀτέρων τινῶν πρὸς τοὺς θεατὰς διαλέγεται.

Hyp. Ar. Fro. 1: δ μέν των μυστών χορός περί τοῦ την πολιτείαν έξισωσαι καὶ τοὺς ἀτίμους ἐντίμους ποιῆσαι χἀτέρων τινών πρὸς τὴν Αθηναίων πόλιν διαλέγεται.

Etwas anders und offenbar verkümmert ist die Formulirung aur Hyp. Wesp. I: περιέχει δὲ καὶ δικαιολογίαν τινά τοῦ χοροῦ

<sup>1)</sup> leh rede nur von der eigentlichen Erzählung, nicht von den Schlussbemerkungen.

<sup>2)</sup> Nur Hyp. I Ar, Fro. wird auch der erste Mystenchor erwähnt,

Zufällig können so weitgehende Uehereinstimmungen, wie se die Bemerkungen über die Parabasen aufweisen, doch kaum entstanden sein, unsere Aristophanes-Inhaltsangahen und die zu Kritinos sind also aus einer gemeinsamen Quelle herzuleiten. Da aus diese breiten Erzählungen von der wortkargen Knappheit der tragischen Hypotheseis so auffallend abstechen und in der That fast den Verdacht erwecken, als wollten sie flüchtigen Lesern die Lecture der ganzen Komödie ersparen, dürfen wir den gemeinsamen Verfasser aller dieser Inhaltsangahen keinesfalls im vorchristlichen Alexandria suchen. Da steht dann zwischen Didymos und der Ahfassnugszeit des Papyrus etwa in der Mitte ein Mann, dessen Bedeutung für die Aristophanesüherlieferung längst anerkannt ist, und dem wir nun auch die Inhaltsangaben werden zuschreiben dürfen, ich meine natürlich Symmachos. Dass dieser Grammatiker den Kratinos gerade so behandelte wie den Aristophanes, zeigt eine Notiz des Herodian de dict. sol. p. 39 (II 945 L.): εἰσὶ μέντοι οῖ καὶ διὰ τοῦ γ γθάgovor (sc. nvégallor). (čoriv) er rioir er Mal9 anois Keatiνου· παρεφύλαξε Σύμμαχος und die Verweisung auf einen Kratinoscommentar schol. Ar. Wesp. 151: τον ὑπεκλυόμενον οίνον φασί τινες καπνίαν καλείσθαι. έν δέ τοίς περί Κρατίνου διώρισται, (δτι) τον επόθετον η και παλαιόν. Wenn auch an der zweiten Stelle Symmachos nicht genannt wird, so ist doch die Beziehung auf ihn überaus wahrscheinlich, denn späte namenlose Aristophanesscholiasten haben gewiss keine Kratinoscommentare mehr geschrieben. In Symmachos' erklärender Ausgabe ausgewählter Aristophsnischer Komodien herrschte die Rücksicht auf die Schule vor, wie Wilamowitz Herakles I' 280 gezeigt hat, und den Bedürfnissen des Schulbetriebes entsprechen auch die aussührlichen Inhaltsangaben durchaus. Die Classikerlectüre in der Schule geht langsam vorwarts, wird wohl auch im Alterthum gerade wie bei uns nicht immer ganz his zum Ende des Stückes vorgedrungen sein, da ist

es für den Schüler angenehm und interessant, wenn er den lahalt vorher kennen lernen kann. Bei der Tragödie ist das weniger nöthig, weil die Stoffe viel bekannter sind.

Naturlich nehme ich nicht an, dass die Inhaltsangaben der Arstineischen Stütches worlich ab von Symmachos verfasst seien, sie werden ehen so oft erweitert wie gekürzt worden sein — die Kratineische ist entschieden etwas magerer als die andern, — aber soweit Scholien überhaupt einkuter hatten haben, ist ihr Verfasser meines Erschtens Symmachos.

Absichtlich habe ich hisher den auch Susserlich durch die Paragraphoe ahgesonderten Schlussealze hei Seite gelassen, denn es ist keinewegs nothwendig, dass diese letzte Bemerkung von demselben Verfasser stammt wie die Inhaltserzählung. Auffallend ist als Fehlen didaskalischer Angaben, die in den gleichartigen Hypotheseis zu Aristophanes häuße auf die Erzählung folgen (Ach. I, Wesp. I, Fri. I, Lys. I, Frosche D), mitunter jedoch weghleihen (Ritt. I, Wolt. III, Vogel III, Plu. II). Niemals gehen hei Aristophanes solche Notizen den Symmachischen Inhaltsangahen voran, wir werden also die ohen offen gelassene Frage, oh uns vielleicht didaskalische Angaben mit dem Anfang der Hypothesis verloren gegangen sind, entschieden verneinen dürfen. Von sonstigen Bemerkungen am Schluss der Hypotheseis lassen sich drei Arten unterscheiden.

1. Oft wird ein lobendes ästhetisches Urtheil geställt: Ach. 1: τὸ δὲ δράμα τῶν εύ σφόδρα πεποιημένων καὶ ἐκ παντὸς τρόπου τὴν εἰρι την προκαλούμενον.

Ri. 1: τὸ δὲ δρεμα τῶν ἄγαν καλῶς πεποιημένων.

Wo. 1: τὸ δὲ δράμα τῶν πάνυ δυνατῶς πεποιημένων.")

We. 1: πεποίηται δ' αὐτῷ χαριέντως.

Fro. 1: τὸ ἀὲ ὁρᾶμα τῶν εὖ πάνυ καὶ φιλολόγως πεποιημένων.\*)

Bachtung verdient, dass ein entsprechendes nichtsasgendes urtheil einmal in einer Hypothesis vorkommt, die keine Symmachoserzählung enthält, Vo. l: τὸ δράμα τοῦτο τῶν ἔγαν δυνατωῦ; πεποσημένων, während Hyp. Vo. III den Charakter des Symmachos trätt. aher das säthetische Urtheil nicht hat.

2. Viel seltener finden wir in dieser Gruppe von Hypotheseis

<sup>1)</sup> Wiederholt am Schluss der späten Hyp. Wo. X. 2) Aebnlich wiederholt in der Hyp. des Thomss Msgister.

<sup>2)</sup> Achnich wiederholt in der riyp, des Inomes megiste Hermes XXXIX.

Angaben über den Ort der Handlung, nur Vo. III heisst es: ἡ ἀδ σκητή ἐν πέτραις καὶ ὀρτέοις und Fro. I lesen wir ganz am Schluss die Univichte Bemerkung: οὐ ἀδοῆλωναι μὲν ὅπου ἐστὲν ἡ σκητή, εἰλογώντατο ὁ ἐν Θήβαις: καὶ γὰρ ὁ Διόνυσος ἐκεῖ-Θεγ καὶ ποὸς ἐνὰ Ἡδοκλία ἀρκινεῖκαι Θηβαῖον ὅντος ἐνὰ Ἡδοκλία ἀρκινεῖκαι Θηβαῖον ὅντος ἐνὰ Ἡδοκλία ἀρκινεῖκαι Θηβαῖον ὅντος.

3. Einige Male Ireffen wir auch kurze Bemerkungen über Zweck und politischen Hintergrund des Stückes. Wesp. 1: τοῦτο ὁ δράμα πεποτηται αὐτῷ οἰκ ἐξ ὑποκιμένης ὑποθέσεως, ἀλλ. ὡσανεὶ γενομένης. πέπλασται γὰς τὸ ὅλον. ὁιαβάλλει δὲ Αθηναίους ὡς φιλοδικοῦντας καὶ σωφοροίζει τὸν δημον ἀποστήγαι δικών καὶ διὰ τοῦτο καὶ τοῦς δικαστὰς σφηξὲν ἀπεκαζει κέντρα έγουα καὶ πλίττυσει.

Fried, 1: τὸ δὲ κεφάλαιον τῆς κωμφδίας ἐστὶ τοῦτο΄ συμβουλεύει Αθηναίοις σπείσασθαι πρὸς Λακεδαιμονίους καὶ τοὺς ἄλλους Ἑλληνας.')

Va. III: ὁ δὲ σκοτὰς τοῦ δράματος διασύραι πάλιν τοῦς. 39 ηναίους ὡς φιλοδίκους ἡ δὲ σκηγἡ ἐν πέτησαις καὶ ὀφτέοιςἐγράφη δὲ μετά τὸν Μλαβιάδην ὑπὸ τῆς Σαλαμείλας νεὼς μετατεμφθήναι διά τὴν περικοπὴν τών Έρμῶν καὶ φυγεῖν ἐξι Λακκδαμίνα.

Mit dieser letzten Gruppe von Bemerkungen hat der Schlusssatz der Kratinos-Hypothesis am meisten Aehnlichkeit, ohne doch in der Form mit einem der Aristophanischen Beispiele so übereinzustimmen, dass man gemeinsamen Verfüsser annehmen möchte.

Dass die didaskalischen Angaben aus Alexandria stammen, ist azweifellos, dass Symmachos sie seinen Inhaltsangaben beifügte, wahrscheinlich, aber nicht sieher, denn in vier Fällen sind sie ohne Verbindung mit der Erzählung des Stoffes erhalten. Unwahrscheinlich ist es, dass die paar Angaben über den Ort der Handlung auf Symmachos zurückgehen, und ebenso wenig Sicherheit hahen wir, dass die Schlussbemerkung der Kratinos-Hypothesis und der Ahnlichen bei Aristophanes von ihm herrühren.

So bleibt der einzige Theil der Aristophanischen Hypotheseis, für den der neue Fund entscheidende Bedeutung gewinnt, die viel angeseindete Inhaltserzählung.

1) Das Folgende ist vielleicht von anderer Hand.

Basel.

A. KÖRTE.

# DIE SCHRIFTSTELLEREI DES ANAXIMENES VON LAMPSAKOS. (Vgl. oben 8, 419),

III. Anaximenes' Rhetorik.

1. Analyse der Vorrede.

Schon Desiderius Erasmus hat erkannt, dass die Rhelorik an Alexander nicht das Werk des Aristoteles sein kann, für das sie der gefälschte Widmuugsbrief ausgiebt.1) Spengel hat, die Annahme des Petrus Victorius mit neuen Gründen slützend, sie dem Anaximenes zugeschrieben, weil das Zeugniss des Quintilian III 4, 9 auf sie zutrifft, nach dem Anaximenes zwei γένη, das δικανικόν und das dnurvoorxov, und siehen Arten der Beredsamkeit (darunter das characteristische ἐξεταστικόν) annahm. Er wies weiter darauf hin, dass das jüngste historische Factum die Besiegung der Karthager durch Timoleon (341/0) ist2) und dass die Exempel in die Mitte des 4. Jahrhunderts führen. Die seitdem fast allgemein anerkannte Autorschaft des Anaximenes ist neuerdings mit den verschiedensten Gründen angefochten worden. Man hat es für unvorsichtig erklärt, die aus Quintilians Zeugniss sich ergebende Benutzung des Anaximenes von einem Theile aufs Ganze auszudehnen. Man hat geglauht, die Techne zwischen Aristoteles und Hermagoras ansetzen zu müssen.3) Man hat andererseits den Brief

Hermagoras ansetzen zu müssen.") Man hat andererseits den Brief

1) Die neuere Litterstur bei Susemihl, Gesch. der griech. Litterstur in
der Alexandrinerzeit II 451 ff.: Jofelkofer, die Rhet. des Annx., Würzborg 1889.

<sup>3)</sup> Susemihl und Thiele bei Snsemihl nnd In dieser Zeitschr. XXX 124 ff. Zeiler II 2 S. 78 nimmt Abhängigkeit von Aristoteles, Ipfelkofer Einfluss des Aristoteles auf elnige später interpolitre Partieen sn.

ins 3. Jahrhundert binaufgerückt. 7) und mancher mag jetzt mit. V. Rose den Technographen und den Epistolographen gleichsetzen. Man erkennt zwar an, dass das Buch im wesentlichen die Tradition der voraristotelischen rézyrar wiedergiebt, aber man rechnet mit sarken Eingriffen und Zuthaten des Redactors.

Der Brief soll uns zuerst beschäftigen; denn seine Analyse und scharfe Interpretation giebt, was bisher völlig verkannt ist, den Schlüssel zum Verständniss des Buches, Ich meine beweisen zu können, dass der Fälscher des Briefes die Vorrede der alten Techne benutzt hat und dass wir theilweise das Original durch Ausscheidung der Beziebungen auf Alexander reconstruiren können. Schon sprachliche Beobachtungen, aus denen mir zuerst diese Hypothese sich ergab, empfeblen diese Annahme, aber auch der Zusammenhang der Gedanken verräth vielfach den Interpolator. Der Eingang ist bochst umständlich und schwerfällig. Er roerois role rocyote ist unklar, und wenn, wie es scheint, rocyoe das Jahr bedeutet,") spät. διηχριβωμένως gehört zu den vielen im bellenistischen Griechisch überhand nehmenden participialen Adverbia.") Chier oftwe into aitwy ypagfinal ou zeigt die in der xouyn wachsende Vorliebe für passive Infinitivconstructionen.") Dann aber folgt p. 8, 7 ff. in schönen gorgianischen Perioden die Mabnung, die Zierde der Seele, den lovoc, höher zu achten, als den Schmuck des Leibes.") Der Stil ist ein völlig anderer, nud dass hier eine ältere Vorlage benutzt ist, wird dadurch bestätigt, dass der Gedanke isokratisch ist.") Die Techne ist ja aber auch von isokratischen Reminiscenzen durchsetzt. - P. S. 15 ff. ist leicht überarbeitet. Den Gedanken, dass in der Demokratie der vouoc. in der Monarchie der Lóyoc (des Königs) regiere, kann man sich

t) Wilamowitz In dieser Zeitschr, XXXIV 618.

S. K. Dieterich, Rhein, Mus. LIX S. 235, und meine Bemerkung Berl. Phil. Woeh. 1904 Sp. 135.

<sup>3)</sup> S. Gönert, Memoria Berc. S. 240ff.; melnea Aristeas S. 221; Nacionason, Lanie und Formen der megn. Inschriften 139. Von \u00e4teren zeigt lockrates dine gewisse Vorliebe für die participialen Adverbia. Zu den passiven, die Morawski, Zeiniehr, f. 6st. Gymn. 1879 S. 406, gesammelt hat, kommt das wiederholt gebruselte www zig/wese blazu.

<sup>4)</sup> Aristeas S. 222.

Falls die Vorrede der Techne die Widmung an eine Notabilität enthielt, ist hier kanm etwas zu ündern ausser βασελικάτερον.

<sup>6)</sup> S. Isokrates II 32.

durchaus gefallen lassen'); denn er entspricht auch im ersten Theile, wenn nicht der Wirklichkeit, so doch dem viel gepriesenen Ideale. Aber der ursprüngliche Gedankenzusammenhang ist im Folgenden gestört, wenn auf die Ausführung des Gedankens, dass die autonomen Staaten der vouoc, die Konigreiche der Lovoc beherrsche, der Satz folgt: καὶ γὰρ ὁ νόμος ὡς ἀπλῶς εἶπεῖν έστι λόγος (folgt die in der Techne zweimal gegebene Definition des vouoc). Der ursprüngliche Zusammenbang ist leicht zu errathen: der lovoc beherrscht die ganze Welt; denn auch der voμος ist ja λόγος. - Der weitere Preia des λόγος ist unverändert geblieben. Er berührt sich atark mit Isokrates (III 7 - XV 255). Es sind schon rollende gorgianische Doppelsätze mit Antithesen und Parhomoiosen. Aber das ist sicher auch der Stil, den der Versasser des Lehrbuches in seinen Reden schrieb. Die Exempel des Buches beweisen es, wenn auch der Stil des Technographen ein anderer ist. An sprachlichen Coincidenzen mit dem Wortschatze der Techne fehlt es auch nicht,2) Und dass Anaximenes in seinen Reden Gorgianer war, beweisen jetzt die von mir ihm wiedergegebenen Stücke.

P. 9, 21 beginnt wieder die Anrede an Alexander, und damit beginnen auch die Anstosse und die Hellenismen. Eine vollig mussige Wiederholung der Antilhese von νόμος und λόγος, δεήσει statt δεξ. Und der Satz όπαις οἰν διαφέρου ἤς<sup>5</sup>)..., πάσὸς

1) Vgl. z. R. Archines III 6 Januserveus δ' ai μέν τηρουνείδει καί αλγασχίαι τοῦς αρόπους τοῦν δροντταύτον, α là καίλεια εἰ δημοσρατονίσεν καί δεγασχία τοῦς σόρτους τοῦν δροντταύτον, α là καίλεια εἰ διαριουρτονίσενται τοῦν σύρος τοῦν σόρτος τοῦν τοῦν δροντικός τοῦν τοῦν δροντικός τοῦν τοῦν δροντικός τοῦν τοῦν δροντικός τοῦν τοῦν σορτικός τοῦν τοῦν δροντικός τοῦν τοῦν τοῦν δροντικός τοῦν δροντ

2) 9, 6 ων ἀπτλών είπεῖν (Rede § 2) und 11,9 ων ἔπον είπεῖν, 9, 14 ἐμφανίζευν, 9, 18 ἔναχέρεια (a. oben S. 439), 10, 21 πίστεω ἐπεμίρων τgl. 13, 15, 59, 18, 92, 10; 9, 18 καικῶν ἀποτροπήν — 100, 5; 12, 12 ἐππορεῖν.

 Ueber solche Periphranen s. Aristean S. 185, über das dann erst beim Antor Περί Συρους, Philo, Plutarch vorkommende καλλογραφείν Lobecka Phrynichas S. 122, 123. έστί σοι σπουδήν ποιητέον, ίνα την έχ τούτων ἀπομίμησιν οί περί ταυτα διατρίβοντες τοίς της άρετης στοιχείοις καλλιγραφούμενοι . . . mit seinen gesuchten Wörtern und umständlichen Periphrasen ware eines Aristeas wurdig. 10, 2-11,8 ist ziemlich unversehrt erhalten: Preis des βουλεύεσθαι, das auf dem λόγος beruht. Reminiscenzen an Demosthenes (V 2 - X 30) und Isokrates (III 8. 9 - XV 256. 257), wie sie sich auch in der Techne finden, sprechen für die Annahme eines älteren Originales und für Anaximenes. Nur mit der Beziehung auf Alexander 10, 25 stossen wir wieder auf Schwierigkeiten. Der Loyog, heisst es, ist das, ω διαφέρομεν των λοιπων ζώων.') [τοῦτο οὖν καὶ ἡμεῖς διαφέρον των λοιπών έξομεν ανθρώπων οί μεγίστης τιμής ύπο του δαιμονίου τετυχηχότες.] ἐπιθυμία μέν γὰρ καὶ θυμώ καὶ τοῖς τοιούτοις γρηται καὶ τὰ λοιπὰ ζῶα πάντα, λόγω δὲ order ... Es ist klar, die eingeklammerten Worte durchbrechen den Zusammenhang,3) und sie bieten nicht nur die auffallende Verhindung von ὑπό mit einem Ausdruck nicht passiver Form, sondern nur passiven Sinnes;3) auch die Gleichstellung des Philosophen mit dem Könige verräth das ganze Ungeschick des Fälschers und die spätere Schätzung des Philosophen.") Doch hatte ich schon auf Grund von Isokrates IV 49. XV 293 vermuthet, dass der Anfang des verdächtigen Satzes den Rest eines echten Satzes des byχώμιον enthielt. Dieser Satz mahnte dazu, wie wir von den Thieren uns durch den lovoc unterscheiden, so uns durch Vervollkommnung des loyog vor den anderen Menschen auszuzeichnen.") Diese Vermuthung wurde dann bestätigt durch den Preis des lovoc in der Einleitung von Cic. de inv. 2-5 und de or. I 30-34, für den man längst eine griechische Quelle vermuthet hat.") die sich nun von

<sup>1)</sup> Isokrates III 5. 6 - XV 253, Arist. 1355 b 1.

Spengel sucht zn helfen, indem er er δεθρώπων streicht; aber das ist völlig gesichert durch die eiceronischen Parallelen, auf die ich sofort zu aprechen komme.

<sup>4)</sup> Vgl. den unechten Brief, Fr. 664 Rose.

<sup>5)</sup> Herder, Weimarer Ansgabe Bd. XXX S. 217: "Es glebt eine Kunst der Sprache und Rede, die unter den Menschen selbst vielleicht einen so grossen Unterschied macht, wie die Rede zwischen Thieren und Menschen".

<sup>6)</sup> S. zuletzt Marx in der Vorrede znm Auctor ad Her. S. 78 und Kroll,

der Vorlage unseres Briefes, d. h. von Anaximenes, beeinflusst zeigt: ae milti quidem viednuter homines, eum multis rebut humiliores et infirmiores sint, hac re maxime bestits praestare, quod loqui possunt. quare praeclarum milti quiddim videlur adeptus is, qui, qua re homines bestits praestent, ea in re hominibus ipsis antecellat (rgl. De or. 1 33). — Im Folgenden ist wieder der vage Begriff er qilozooqfa echt iskratisch, ebenso der Vergleich der iyleta und παιδεία (ls. VIII 39. 40) und der λόγος ξηκμών βίου (ls. III 9 — XV 2571).

Ehe ich den Schluss des Prooemium betrachte, fasse ich das Ergebniss der bisherigen Anslyse zusammen. Was wir durch dieselbe gewonnen haben, ist nichts Geringeres, als ein echt sopbistisches Enkomion auf den loyog, wie es ähnlich schon im 5. Jahrhundert erklungen ist,') ein mit den Kunsimitteln der gorgianischen Rhetorik geziertes Prunkstück, das sehr passend den Eingang der alten Techne bildete. Ist es doch der alte Lockruf des Rhetors, mit dem er die Schüler fangen will. Denn dieser Preis der Macht des loyog will die Lust erwecken, durch das Studium der Rhetorik in den Besitz der gewaltigen Waffe zu kommen, selbst Macht und Einfluss zu gewinnen. Und ich zweiße nicht, dass Cicero, wenn er an beiden Stellen im Anschluss an den oben angeführten Gedankengang zur Beschäftigung mit der Rhetorik auffordert, dem Wortlaut des Anaximenes nahe kommt. Auch das Citat des Philodem (II 254 Sudhaus) aus Anaximenes ώς σύχ ἄγ ποτε προσήσαν τοις δητορικοίς άργίριον διδόντες, εί μη τὸ δημηγορείν και δικολογείν") έκ της τέγνης αύτων περιεγίνετο releiwe passt vorzüglich in den reclamehaften Ton der Vorrede,3) Rhein, Mus. LVIII 578. Der Vermittler ist wohl hier Hermagoras. Aber man kaun auch dies Stück auf Posidonius zurückführen, der ja auch rhetorische Studien getrieben hat,

Ygl. die Episode in Gorgins' Helena § 8ff.; Xen. Mem. III 3, 11.
 IV 3, 12.

2) Anch hier wie im Zeuguisse des Quintilian und in unserer Techne die zwei geuera.

3) Dahin gehört wohl auch das sehr lickenhaft überlieferte Citist il 165 S. Ba heisst dort n. a., pålerer 83 ratisba, vyyze 6 idyog, sgl. Phino Gørg. 453 A. — Uebrigens sind die II p. 31 ff. (verbesserter Text in Sudhaus' Festschrift, Leipsig 1898 S. 17 ff.) ausgeführten Grüde für den Werth der Reterrik wahl Aussinnenes entlehnt. Der erste nad der vierte berühen sich stark mit dem Im Texte ausgeführten Clitate, und v. Arnim hat Rostocker index 1, 1893/4, p. 9 Berücksichtigung des Anaximenes sehon durch Epikinr wahrin der die Werhetrommel geschlagen wurde. Der Widmung as Alexander musste diese Ausführung zum Opfer fallen. Die gaas Anlage der Rhetorik entspricht dem sophistischen Schulbetriele und tritt in ihrer raffinirten Berechnung uns, nachdem wir die Einleitung wiedergewannen haben, noch demtlicher hervor. Ers kodert er sich die Schulber durch den Hymnus auf die Gewalt de Adyog. Dann lehrt er sie alle seine Künste, die bedenklichste Kniffe und verlogensten Sophismen eingeschlossen.<sup>3</sup>) Am Schlusse aber die Ermahnung, übrigens im Leben sich der üblichen Philistermoral zu besteinsigen.<sup>3</sup>) Ich brauche nicht aussübrlich aus Gorgias und Protagoras zu zeigen, wie das alles, das reclamehaffe Werben, die sittliche Indisferan oder Scrupfolisjkeit der Dottin, das Bekenntniss zu den lerrschenden sittlichen Anschauungen, der Truus echter, aller Sophisikt ausmacht.

Ich widerstelle hier der Versuchung, das Procentium zu recosstruiren. Denn jeder, der meine Streichungen und Aenderunger einführt und die Lücken aus analogen Stücken sich ergant deskt, kann sich leicht den Genuss des Ganzen verschaffen. Wer es tutt, wird sich auch überreugen, dass die auf Alexander betäglichen Partien wirklich ganz aus dem Stil des Stückes guter alter Kunstprosa herausfallen, das wir als einbeiliches Ganzes durch äle Ausscheidung jener Interpolationen wiedergewonnen haben.

Es ist noch der Schluss der Einleitung p. 11, 16—12, 18 m behandeln. Er ist stark interpolirt und überarbeitet. Wenn der Fälscher den Wussch Alexanders zu erfüllen und die Rheiorik ver allen andern geheim zu halten verheisst, setzt er offenber die spätzer Legende von der Gebeimbaltung der aristotelischen Schriftes und den von Andronikos mitgetheilten Briefwechsel zwisches Alexander und Aristoteles voraus.) Die Beziehungen zwisches diesem Briefwechsel und unserer Epistel liegeen so klar am Tage.?

scheinlichtrgemacht. Die Spuren des Anaximenes bei Philodem bedürsen einer genaueren Untersuchung.

<sup>1)</sup> S. Ipfelkofer S. 23, 24.

Die Echtheit des Schlusses hat Witamowitz a. a. 0. 621 glänzenderwiesen.

<sup>3)</sup> S. Gellius XX 5, Zeller II 2 S. 115 ff. 138 ff.

<sup>4)</sup> Im Brief Alexanders heisst es τίνι γὰρ δὴ διοίσομεν ἡμαῖε τῶν εἰκλον in wörtlicher Uebereinstimmung mit der S. 502 behandelten Seitt. Il p. 298, 7. 8 Hosius vgl. mit S. 8, 13. 14 Hømmer, und φυλάττουν ἐν ἀποτρήτουs mit p. 12, 1 Hømmer. Vietleicht stammt auch der wohl aus Platosa

dass irgend ein Verhältniss der Abhängigkeit anzunehmen ist. Dass aber der Ursprung jener Legende in den Schicksalen der aristotelischen Schriften begründet ist, ist anerkannt. Aus unserer Epistel kann die Legende nicht abgeleitet sein. Also ist vielmehr die Epistel apäter als Andronikken.

Der eigentliche Schlüssel zum Verständniss der Rhetorik liegt aber im Schluss der Vorrede. Ich musa ihn ganz hersetzen, da er noch nie richtig interpretirt ist: παρειλήφαμεν δέ Γκαθάπερ ήμεν εδήλωσε Νικάνωρ')] και των λοιπών τεχνογράφων, εξ τίς τι γλαφυρόν ύπλο των αύτων τούτων γέγραφεν έν ταϊς τέχναις περιτεύξη δὲ δυαὶ τούτοις) βιβλίοις, ών το μέν έστιν έμον (im Originale stand 'Αριστοτέλους) έν ταΙς ὑπ' έμου τέχναις Θεοδέκτη γραφείσαις, τὸ δὲ Ετερον Κόρακος τὰ δέ λοιπά τούτοις ίδια πάντα νέγραπται περί τε τών πολιτιχών χαὶ τών δικανιχών παραγγελμάτων. όθεν πρός έχάτερον αὐτῶν εὐπορήσεις έχ τῶνδε τῶν ὑμομνημάτων σοι νεγραμμένων. Spengel bemerkt zn der Stelle: aut ego stupidus et talpa caecior sum qui nullum horum sensum videam, aut ineptus fuit auctor, qui quae nemo intelligere posset scriberet. Interpretiren haben die Neueren die Stelle ebensowenig können wie Spengel. aber sie haben aich für berechtigt gehalten, ohne Interpretation den Sinn zu errathen. Aber freilich Massa\*) giebt etwas, was Interpretation sein soll: ,Ausser dem eigenen Buche - er meint die erhaltene echte aristotelische Rhetorik - habe er, der Weisung Alexanders folgend, noch zwei ältere technische Schriften dem Könige ausgewählt und lege sie der Sammlung') bei: namlich seine früher .für Theodektes geschriebenen Technai' und das Buch des Korax. Wo diese letzten beiden Schriften versagen sollten, da trete seine eigene, für Alexander neu verfasste (echte) Rhetorik

S. 412 ff.

Apologie 20 AB hergelelete Satz über die parisches Sophisten son der. Aristotleislegende. Jedenfalls wird die Liebe der Schriftsteller zu lihren geitigen Kindern mit platonischen (Symp. 207 B. 209 A) nad aristotelischen (Bernayr, A. A. B. 1883 S. 441 und Rhet. 1371 D 2113, Breinstenzen geschüldert. Bei den Späteren ist der Vergleich sehr bellebt. An unserers Stelle, die Syrian 198 R. benutz, ist er dem Fülscher zuzuscherieben. 1) Ueber ihn a. Heberdery. Festschrift (Gr. Th. Gomperz, Wien 1902

<sup>2)</sup> Man erwartet voiovvois, aber s. 13, 25.

<sup>3)</sup> D. L. Z. 1896 Sp. 104 ff.

<sup>4)</sup> Von mir gesperri.

ein und umgekehrt'. Der Epistolograph hätte nach Maass, einem speculativen Buchhandler dienend, mit seinem Brief einst jene drei rhetorischen Werke zu einer gemeinsamen Ausgabe verbunden. Wenn dem Briefe heute nur noch ein Buch folgt, so muss es eins von den drei genannten sein und kann nur die Techne des Korax sein. Die soll schon von Tisias in den attischen Dialekt umgesetzt und später durch moderne Beispiele auf der Höhe gehalten sein. Diese Erklärung halte ich sachlich und sprachlich für gleich unmöglich'); und den von Maass geforderten Gegenbeweis zu geben und die Hypothese zu widerlegen, theils aus den unwahrscheinlichen Consequenzen, die bereits Maass gezogen hat, theils aus denen, die er übersehen hat, halte ich für völlig unnöthig. Denn das ganze phantastische Hypothesengebäude wird durch die eine Thatsache umgestossen, dass Maasa' Wiedergabe des ersten Satzes sprachlich unmöglich ist. Und es genügt, ihr die richtige Uebertragung entgegenzustellen. Dabei bereitet das gesperrt gedruckte rovrois Schwierigkeiten. Denn die Logik fordert statt dessen kuol ve xai Kooget, oder aber, wenn man rourous bewahren will, die Einsetzung von Αριστοτέλους statt έμόν und auch die Aenderung von ὑπ' ἐμοῦ. Aber mit logischen Forderungen kommt man bei unserem Epistolographen nicht weit. Er hat das Aougrorelove. das in dem Originale stand, seiner Fiction gemäss, nach der er den Aristoteles spielt, in Łuóy umsetzen müssen, aber er ist unlogisch genug gewesen, das nun sinnlos gewordene τούτοις beizubehalten. Ich übersetze den im Ganzen sicher reconstruirten Wortlaut des Originals also: .Ich habe aber auch, wenn von den andern Technographen einer über dieselben Dinge in den Technen etwas Gutes gesagt hat, es übernommen. Du wirst aber zwei solche 2) Bücher finden, von denen das eine Aristoteles' theodektische Rhetorik ist.") das andere gehört dem Korax. Alles übrige aber (nämlich was ich nicht übernahm) haben sie lδία\*) (d. h. in besonderer, von meiner und der herrschenden Rhetorik abweichenden Weise) dargestellt. Daher wirst du beide aus meiner Schrift berichtigen und erganzen können.' Der sprachliche Anstosa hat

<sup>1)</sup> Uebrigens hat M. nur eine Hypothese Garniers erneuert, a. Spengel S. 98.

<sup>2)</sup> D. h. brauchhare.

<sup>3)</sup> Vielleicht stand auch nur da: "Die Rhetorik des Theodektes".

<sup>4)</sup> So ist tôiq 75, 9 gehraucht, auch tôices von Isokrates V 8, hier im lohenden Sinne.

mich auch hier genöthigt, die Ueberarheitung eines älteren Originals anzunehmen. Ist diese Annahme richtig, so hat der Technograph selbst die theodektische Rhetorik und die des Korax als für einzelne Partien benutzte Quellen angegeben. Wir wissen nun von beiden Schriften genug, um diese Quellenangahe und damit auch meine Hypothese prüfen zu können. Denn wenn die Quellenangabe sich bewährt, so wird sie jeder mit mir auf den Technographen zurückführen. Wird sie nicht bestätigt, so gehört sie dem Fälscher an, der in dem Strehen, mit gelehrten Namen zu prunken. die Angabe fingirt hat. Der dritte Fall, dass der stümperhafte Epistolograph den Quellen seiner Vorlage nachgegangen sei und sie richtig constatirt hahe, ist unausdenkbar.') Wer kannte denn später noch die Techne des Korax? Nimmt doch sogar Wilamowitz, ohwohl er den Brief ins 3. Jahrhundert setzt, an. dass mit dem Buche des Korax in Wahrheit die Συναγωγή τεχνών, in der Korax die erste Stelle einnahm, gemeint sei.

Doch ehe ich iene Quellenangabe am Inhalt der Techne prufe. seien noch einige nahe liegende Bedenken erledigt. Der auffallende Widerstreit der Meinungen über die Entstehungszeit des Briefes und üher sein Verhältniss zur Techne erklärt sich aus der Thatsache, dass er in Stil und Gehalt in verschiedenen Partieen einen durchaus verschiedenen Eindruck macht. Soweit das Prooemium der alten Techne zu Grunde liegt, ist der Stil glatt und flussig, in der Wortwahl einfach und natürlich, ganz so wie im Buche, nur gehoben im Vergleich zum Buche durch den Ton der Epideixis. Die interpolirten Partien dagegen verrathen sich durch die Vorliebe für gesuchte Wendungen, durch umständliche Periphrasen und hellenistische Ausdrücke. Wann hat nun der Fälscher seine fingirte Epistel vorgesetzt und damit die alte Techne für Aristoteles in Anspruch genommen? Wilamowitz meint, aus dem Titel τέχνη α im Verzeichniss des Hermipp und aus dem Athenaeuscitat XI S. 508 schliessen zu müssen, dass der Brief älter als der Ausgang des 3. Jahrhunderts sei. Aber jener Titel lässt sich auf das dritte Buch der Rhetorik beziehen.2) Athenaeus kann frei-

<sup>1)</sup> Susemihl, Alex. Litt. Il 456°, acheint diesen Fall anzunehmen, drückt sich aber uuklar aus. Deu Gipfel der Confusion erreicht seine Darstellung, die den Ursprung aus zusammengeklebten Zettleln dentlich verräth, in dem Satze, dass es nie eine Techne des Anazimenes gegeben habe.

<sup>2)</sup> S. Rabe, De Theophrasti libris Hapl Legens, Bonn 1890 p. 28.

lich seinen boshaften Klatsch über Platon nur aus Hegesandros. den er in dem Zusammenhange citirt, oder aus Herodikos habes, Ich will mich nun nicht darauf herusen, dass die Zeit des letzteren streitig ist und manche ihn in nachchristliche Zeit setzen, da mir selbst dieser Ansatz bedenklich und die Benutzung des Hegesandros wahrscheinlicher ist. Aber betonen muss ich, dass der Gedankengang bei Athenaeus den Verdacht einer Interpolation sehr nahelegt. .Taugten die Gesetze und der Staat Platons etwas, so hätte er wie andere Gesetzgeber irgend weu zur Verwirklichung seiner Ideale therreden mussen [vóμος γάρ έστιν, ως φησιν 'Αριστοτέλης, ..., Citat unserer Epistel]. Das ist Drakon und Solon, ihm aber nicht gelungen. Das Citat durchbricht den Zusammenhang und wird für die Folgerung gar nicht herücksichtigt; also ist die Zeit des Athenaeus.') nicht die des Hegesandros, der terminus ante quem für die Thätigkeit unsers Fälschers. Schon hier sei bemerkt, dass mit dieser Annahme eine gegen die anaximenische Grundlage der Rhetorik an Alexander von Wilamowitz geltend gemachte Schwierigkeit gehoben ist. Da Anaximenes noch für Philodem oder seine Gewährsmänner eine bekannte Grösse ist, so wäre es freilich undenkbar, dass ein Fälscher des 3. Jahrhunderts v. Chr. sein Buch auf den Namen des Aristoteles gesetzt hätte und dass es dann unter zwei Namen umgegangen wäre. Aher wir sahen, dass unser Redactor nach Andronikos gelebt hat, und in der zweiten Haifte des 1. Jahrhunderts v. Chr. schon wäre seine Thätigkeit verstandlich und entbehrt nicht der Analogien. Der peripatetische Verfasser der Schrift Περὶ χόσμου setzt umfangreiche Excerpte aus Posidonius auf den Namen des Aristoteles.2) Der spätestens dem 1. Jahrhundert n. Chr. angehörige Fälscher der Schrift Heel Voχῶς χόσμω καὶ φύσιος vindicirt die platonische Naturphilosophie dem Lokrer Timaeus, so dass sie nun unter zwei Namen cursirt-Neupythagoreische Schriften, Okellos, Demetrios bieten wenigstens theilweise treffende Parallelen. Wenn eine Vermuthung über den

Dittenberger setzt im Apophoreton die Abfassung seines Werkes suf die Juhre 193-197 fest.

<sup>»</sup> Dine Parallele zur Rhetorik an Alexander bietet die Schrift Lüfκορων auch insofern, als auch hier sehon in der Einleltung Gedanken der Postdonius besoutst sind, wie die bekannten zuelest von Rettrenstein, Peimundren S. 5.ff. 253 ff., besprochenen Parallelen und der mehrfach von Posidonius beeindosse Autor Lügel γνους «. 3.5. 2. 3 beweisen.

Zweck unserer Falschung gestaltet ist, so wäre es sehr verständlich, wenn im 1. Jahrhundert v. Chr., wo, wie von Arnim und Kroll gut geseigt haben, die tiefere philosophische Auffassung der Rhetorik eine energische Vertretung und vielleicht an der neuen Ausgabe von Aristoteles' Rhetorik eine Stütze fand, ein Rhetor durch die Autorität des Aristoteles dem alten Schuldrill zu neuem Ansehn verbelfen wollte.

## 2. Korax' Techne.

Doch ich kehre zurück zu dem Probleme, das der lettes Satz unserer gefälschten Epistel ergiehl, und zu der Frage, ob die nach meiner Auffassung dem Technographen selbst angehörige Aussege, dass er die theodeklische Rhetorik und die Techne des Korax henutzt habe, durch die Quellenanalyse der Rhetorik selbst bestätigt wird. Da ergieht sich zunachst wirklich die schon von Spengel bemerkte Thatsache, dass alles, was uns über die Techne des Korax-Tisias überliefert ist, in unserer Rhetorik sich wiederfindet. Wir wissen, dass Korax, der sich mit der Unterscheidung der Redetheile beschäftigt<sup>2</sup>, das Procemion auch xarxöraxug henannt hal.) Diese alterthümliche Bereichnung ündet sich in unserer Rhetorik p. 71, 5 τοῦτον μὰν οῦν τὸν τρόπον τὰς κατασταστασες τῶν δημηγοριών ποιητόν, und p. 70, 20 τὰς μὰν οῦν δημηγοριών ποιητόν, und p. 70, 20 τὰς μὰν οῦν δημηγοριών κοιητόν, und p. 70, 20 τὰς μὰν οῦν δημηγοριών κατασταστηδοίειδα. <sup>5</sup> Und auch die Nachricht, dass Korax die Rede mit Θεραπεντικού Αγόρν hegon,) last sich

<sup>1)</sup> S. Blass I 18. III 2 S. 376, Linder, De rerum dispositione apad Antiphontem et Andocidem, Upsala 1859 p. 17.

<sup>2)</sup> Offenber ist norderenen nach den von Boeckh Statishaushaltung 1 139, Gompera S. A. W. C.XX 157. 112 besprochenen Analogien die Fest-astellang der Sache oder Einrichtung der Rede. Blass bringt 1 19 das Wort auf Grund von Arlästelter, Bikt. 113 negivens unverkreunte und heinigen der jegen der Arlästelter, Bikt. 113 negivens unverkreunte und heinigen der jegen in griechische Sprachgebrauch (a. Bonitz' index und Wenkebsch, Quassiones Blonese, Berlin 1903 S. 67) hat mit dem rhetorischen Terminan schwir-lich etwas zu than. Thieles Bemerkung in dieser Zeitschr. XXX 125 ist mit nuklar. Will erd in swerderens dem Korza süperchen? Die spätere Bitctorik wendet den Begriff seiten and in anderem Shane (Volkmann 1909. 110) an. — Sebr mit Durecht sieht Thiele in dieser Zeitschr. XXVI 12. 13 die Definition nut Die Schwiere Bitcher in Studie Greichen Schwiere Bitcher in Studie Greich in Studie der Schwiere Schwie

<sup>3)</sup> Bisss I p. 18, Linder S. 12.

mit der Vorschrift, die die Rhet. 67, 7 für die Vorrede giebt, rocc ἀκούσγκας ἐπαίνω Θεφαπευτέον, vergleichen dhalich Se, Qe. Weitere Schlosse auf Benutung des Korax in der Behandlung der Redetheile lassen sich mit unsern Mitteln leider nicht ziehen, da unsere Quellen nur die von Korax unterschiedenen Theile aufzählen und sich dabei in Zahl und Benennung widersprechen.

Weiter führt uns die Lehre vom elxog, die in der Rhet. p. 36-39 im Zusammenhange entwickelt, aber auch an verschiedenen anderen Stellen herücksichtigt wird. Platon (Phaedr. 273 Bff.) und Aristoteles (Rhet. II 24. 1402a) herichten einen von Korax fingirten und scharf zugespitzten Rechtsfall, in dem ähnlich wie in den pseudoantiphontischen, sicher der Zeit der Sophistik angehörigen Tetralogieen oder in jenem hald auf Korax' und Tisias', bald auf Protagoras' und Euathlos' Namen gesetzten Rechtsstreit zwischen Lehrer und Schüler hesonders glänzende Prohen von der Macht und der Kunst der Rhetorik gegeben werden sollten. Der lysianische Erotikos, die sophistischen παίγνια und paradoxen έγχώμια sind eine analoge Erscheinung im γένος ἐπιδεικτικόν. In dem Beispiel, das die Lehre vom eixoc illustriren sollte, war nach Platon fingirt, dass ein Schwacher, aber Muthiger einen Starken, aher Feigen verprügelt. Danu sollte vor Gericht keiner von beiden das aln96c, sondern jeder das elxoc geltend machen.1) Der Starke wird (um die Sympathie der Richter nicht zu verscherzen) leugnen, dass der Schwache allein gewesen sei. Der Angeklagte wird gerade dies behaupten und hervorheben, dass es bei seiner Schwäche nicht elzoc sei, dass er den Starken misshandelt hahe. Der Starke wird nun seine Feigheit nicht eingestehen, sondern etwas anderes erfinden. Der Angeklagte muss dann eine neue Blösse des Gegners erspähen. - Aristoteles verbindet mit diesem von ihm nur knapp skizzirten Falle den entgegengesetzten, dass ein Starker der alxía angeklagt ist. Der soll dann das Argument gehrauchen, dass es nicht wahrscheinlich sei, er habe die That begangen, da er vorher

<sup>1)</sup> Doss dieser Gegensatz nicht erst in der platonischen Polemik, sodern sehon in der älteren rhetznischen Technographie schaft formillit war, beweist das dem 5. Jahrhundert nagebörige (a. znietzt Wilsmowitz, Gött, Ab.) V 3 S. 24ff, epicharmische Lehrgedicht, Fr. 29Z Kabiel skiewen går och fiper vid<sup>3</sup>, dåll dånden fapa (mit diesem Versuche hat Gompert den och fiper vid<sup>3</sup>, dåll dånden fapa (mit diesem Versuche hat Gompert den senten generation). Sinn sieher getreffen, Tett., 19 S. si dit av av å skoriv allegdere fra signification senten generation och versuchen den versuchen den versuchen den versuchen den versuchen den versuchen der versuchen den v

wusste, es werde wahrscheinlich scheinen, où vào stxoc, ort είκος εμελλε δόξειν (vgl. 1372 a 31). Dass auch dies Exempel von Korax entlehnt ist, beweist die Thatsache, dass Aristoteles diesen Missbrauch des elxoc tadelt, und dass in der ersten unserer Tetralogieen, in denen manches auf Einfluss des Korax deutet, ein auf Grund von εἰχότα des Mordes Bezichtigter') sich der gleichen Argumentation bedient (8 3). Dieselben beiden Beispiele führt unsere Rhetorik bei der Behandlung des Procemiums der Gerichtsrede aus (p. 86, 18 ff.). Als Beispiele dafür, dass die Person im Widerspruch steht mit der Sache,2) die sie führt, werden angeführt: ξάν τις Ισχυρός ων ασθενεί δικάζηται αίκίας, η ξάν τις ύβριστης ων ύβριν έγκαλη σώφρονι, η έάν τις πάνυ πλουσίω δικάζηται πάνυ πένης χρημέτων έγκαλών, und dann folgt als Beispiel der Harmonie zwischen Person und Sache das zweite aristotelische: ἐάν τις Ισχυρός ῶν ὑπὸ ἀσθενοῦς αἰκίας διώxnrat. Der Autor, der hier lehrt, wie man in solchen Fällen in der Vorrede die Vorurtheile der Richter zerstreuen und ihr Wohlwollen zu gewinnen vermag, hat an dieser Stelle keinen Anlass auf die Argumentation einzugehen. Dass aber die Beispiele ursprünglich als Musterbeispiele für den Beweis ex του είκότος geführt waren, beweist für jene zwei Fälle das Zeugniss des Platon und Aristoteles, für einen dritten seine Wiederkehr in Cap. 8 unserer Techne. Der Gedankengang dieses Capitels ist folgender: wenn der Beweis διά του είκότος nicht genügt, so führe Beispiele an. Die sind eutweder κατά λόγον oder παρά λόγον, jenes z. B. wenn man den Satz, dass die Reichen gerechter sind als die Armen,3) durch Beispiele erläutert: εἰ δέ τις πάλιν ἀπο-

<sup>1)</sup> In der 3. Tetralogie ias ein Jangling verkingt, bei einer Schligerer eine Greis 16dlich verleitz im haben. Er behauptet, dass jener nagelich bete, und wird mit einem lebhaft sin Korax, such an nasere Riete, p. 33, 9.11 einenerdens ausset 27 wiederlegt. Das adsei: lat hier genn den Vorschriften unserer Richteit, entsprechend aus dem jugendlichen Clarakter des Angeküngten abspelleitt und wird dann 2 ganz in der Art, wie su unsere Richteit verschrifte, widerlegt. Vgl. auch Lys. XXIV 16. Dass dies alse Doctrin ist, beweist die Polemit des Aristoteles 13da 1 7 ff.

ὑπεναντίοι τοῖε ἐγκλήμασιν, vgi. Arist. 1372 a 22 λαθητικοί δ' εἰσὶν οῖ τ' ἐναντίοι τοῦε ἐγκλήμασιν, οἰον ἀσθενεῖε περὶ akutas. Die Uebereinstimmung beider in der Terminologie und im ersten Exempel weist auf åitere Dectrin.

<sup>3)</sup> Vielieicht gehört in einen ähnlichen Zusammenhang der naverkürzten

φαίνοι τινάς των πλουσίων έπὶ χρήμασιν άδικήσαντας, τώ παρά τὸ είκὸς γεγενημένω παραδείγματι χρώμενος (vgl. 92, 16. 17) απίστους αν ποιοί τούς πλουτούντας. Mehrere solche Beispiele des Ungewöhnlichen entnimmt der Rhetor dann seiner Zeitgeschichte,') wobei der Widerspruch gegen das elxóg wiederholt hervorgekehrt wird (41, 4, 21), und gebietet, dem Gegner diesen Gebrauch paradoxer Exempel zu wehren. - Dass dies eine alte Doctrin ist, lehrt ausser der gegen dies Exempel gerichteten Polemik des Aristoteles 1369 a 10 ff. dasselbe Capitel der aristotelischen Rhetorik, in dem wir jene Beispiele des Korax lesen.") Wenn dort Aristoteles bemerkt: ourse xal by role byrootxole borry φαινόμενον ένθύμημα παρά το μή άπλως είχος άλλά τὶ είκός . . . . γίγνεται γάρ τὸ παρὶ τὸ είκός, ώστε είκὸς καὶ τὸ παρά τὸ είχος. εί δὲ τοῦτο, ἔσται τὸ μή είχος είχος. άλλ' ούν απλώς . . . . so richtet er sich gegen einen alteren Missbrauch, gegen die mangelnde Unterscheidung des absoluten und des relativen elxoc bei den Rhetoren. Aristoteles selbst sagt dann. dass die ganze Techne des Korax aus solchen Beweisen aus dem slxóc und seiner Verkehrung zusammengesetzt sei, und die ganze Stelle sieht aus wie die herichtigende Wiedergabe der Vorlage des Anaximenes. Aristoteles führt endlich hier und an zwei Stellen der Poetik") als typisches Beispiel dieses τόπος ein Citat aus Agathon (Fr. 9 N.) an:

τάχ' ἄν τις είκὸς αὐτὸ τοῦτ' είναι λέγοι, βροτοῖσι πολλὰ τυγχάνειν οὐκ είκότα.

Agathons Poesie war bekanntlich ehenso von der Rhetorik beeinflusst. wie seine Prosa poetisirte. Es kann wohl keinem Zweifel Techne des Anaximenes Fr. 25 M. (bei Stob. Plorit. 97, 21): où yago oùros où Alovoùves die oi grénynes vois drugoùvest obsertagen staddon...

1) Vgi. Isokr. VI 40.

2) Aristoteles weist 1403 s 5 πρὸς δὸ τὰ παραθαιγματοίδη ἡ αὐτή λύσις καὶ τὰ ἐκότα αυτ dies Capitel zuröck, Seine scharfe Scheldung des παραθαιγμα nod des εἰκός zeigt, dass bei Anaximenes ein Stück der Lehre vom sinés in die Behandlung der Beispiele unlogisch versprengt ist.

3) Vgl. Vahlen Ber. d. Wien. Ak. LII S. 147, LVI S. 383.

4) Fr. 6. 8 (τέχνη - νέχη) ist mit dem Bruchstöcke des Polos in Plason Gorgius (a. such Gompera Bert. Allena. M. CXX 149, Schmid; Philol. LXII 17) au vergleichen. Fr. 27 γνώμη 33 καϊασών δενευ 7 βιέμης χαρών, dissether Antitheas weimen im Bruchstück des gegninischene Epitaphios, in loskeriaes Panegyrikos 45, im Epigramm sof der jetti glücklich reconstruirten Demosstheres-Stute des Polyvanktos vom Jahre 290.

unterliegen, dass er hier ein berühmtes Bravourstück der rhetorischen Technik wiedergiebt, zumal die pointirte Wendung an die ähnlich scharf zugespitzte Antithese lehhaft erinnert, die S. 511 auf Korax zurückgeführt wurde. - Wie weit etwa der Hauptabschnitt über das elxós c. 7 auf Korax zurückgeht, lässt sich nicht mehr ausmachen. Bemerkenswerth ist, dass Aristoteles Analyt, pr. 11 27 ganz wie Anaximenes auf die Definition des etxes Beispiele folgen lasst und zwar abpliche. Dass sich die dritte von Korax beeinflusste Tetralogie mit unserem Capitel berührt, ist bereits gezeigt worden. Endlich hat Spengel bemerkt, dass die Theilung des elnog nach madog, edog, xepdog den Eindruck des Alterthumlichen mache.1) Aehnliche unlogische Unterscheidungen scheinen mir in der logischen Behandlung desselben Stoffes durch Arist. 1 10. 1368 b 25 ff. vorausgesetzt zu werden 1); denn er polemisirt hier beständig gegen die mechanischen und unlogischen Theilungen der alteren Rhetorik.

## 3. laokrates, Theodektes, Anaximenes, Aristoteles.

leh wende mich un der zweiten Frage zu, die durch die Guellenangabe der Vorrede versalisst wird: hewährt sich auch die Aussage über die Beuutzung der theodektischen Rhetorik, wie die über die Techne des Korax sich als wahr erwiesen hat? Wenn der Technograph um 340 geschrieben hat (S. 499), so erscheint

<sup>1)</sup> Vgl. Miller, Eur. rhetorleus, Gott. 1886 S. 32. 52. 63.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 501 A. 1. Hermes XXXIX.

die Verwerthung der theodektischen Rhetorik sehr wahrscheinlich. Nach der ansprechenden Vermuthung von Diels') hat Theodektes, als Aristoteles 347 Athen verliess, dessen Vorlesungen über Rhetorik nach Aristoteles' Lehrbuch fortgesetzt. Die aristotelischtheodektische Kunst, die damala auch schriftlich oder durch den Buchhandel verhreitet wurde, muss, wie das bekannte Bruchstück des Antiphanea zeigt, Aufaehen gemacht und zu manchen Schulstreitigkeiten Anlass gegeben haben.") Als dann Aristoteles in den letzten Jahren seines Lebens die rhetorischen Studien wieder aufnahm. konnte er die im Sinne der empirischen Vulgärrhetorik gehaltene Jugendarheit nur als Rohmsterial benutzen. Ausgehend von seinen neuen Anschauungen über Dialektik und Rhetorik als rein formale Disciplinen, über ihr Verhältuiss zu einander und zu den streng philosophischen Disciplinen, bringt er nicht nur den alten Stoff unter neue systematische und logische Gesichtspunkte, aondern unterzieht auch die anerkannten Werthe einer durchgehenden Kritik und Revision, deren letzte Consequenzen er freilich vielfach nicht zu ziehen wagt. So will er die unreife Jugendarbeit durch eine vollkommenere Leistung ersetzen. Die uns erhaltene Rhetorik steht zur theodektischen in einem ähnlichen Verhältniss wie Ciceros Bücher de oratore zu seiner früheren Rhetorik.

Dass ein um 340 schreibender Technograph die theodektische Rhetorik henutzie, 7 scheint ganz natorlich. Wenn bei der Ueberfülle der Production auf diesem Gehiet die rhetorischen Erzeugnisse rasch veralteten und durch neue Bearbeitungen ersetzt wurden, so gehörte damals die theodektische Rhetorik zu dem Neuesten und Bedeutendsten, und sogar später hat aie trotz der Concurrenz der späteren aristotelischen Rhetorik einen Platz behauptet. Auch die Gemeinsamkeit der Interessen mochte Anazimenes und Theodektes zusammengeführt hahen. Theodektes war sophistischer Rhetor wie Anazimenes, und dieser fand im Gegensatz zu der einseitigten Vorliebe der zetzzaz für die Praxis

<sup>1)</sup> Abh, d. Berl. Ak. 1886 S. 9 ff. Gestorben ist Theodektes vor 334.
2) Vielleicht gehört in diese Zeit die speusippische Schrift Traver

They cos, and die die Angaben des viel behandelten, auf gatem Material beruhenden 30. sokratischen Briefes (§ 4. 9. 10) zuröckgehen mögen (der Horrause 11. 14 ist Python). — Auf Theodektes' Voriesungen und den daran anknüpfenden Streit bezieht sich vielleicht auch Isokrates' Panath. 16. 21.

<sup>3)</sup> Wenn ich mit Recht das Gitat der Vorrede auf Anaximenea zurückführe, wird die Publication der theodektischen Rhelorik von diesem bezeugt,

der Gerichtsrede hier auch die Theorie der Gebiste, die er besonders cultivirte.') Wenn ferner die theodektische Rhetorik sich von
Isokrates beeinflusst zeigt und auch in unserer aristotelischen Rhetorik in viel weiterem Umfange, als es bisher geschehen ist, Berücksichtigung der isokratischen Doctrin sich nachweisen Issst, so scheint eben Theodektes, der einstigs Schüelr des Isokrates, dem Aristoteles die Kenntniss der isokratischen ἀπόρφητα vermittelt zu haben; denn eine edirte Techne des Isokrates stand ja Aristoteles nicht zur Verfügung.') Nun zeigt sich auch Anaximenens von

<sup>1)</sup> Es scholn, dass Aristotles manche potemische Benenkungen der sileren filteroith in die apsirere berandten, objeleid sei en spietere Zeit veniger zutrafen, so den Vorwurf, dass sile Technographen mit Vernschiläusigung der Demographen zeit verscheilsusigung der Demographen zeit verscheilsusigung der Demographen zeit verscheilsusigung der Benegort zu den zu den die Auswahl der Dehapiele mag meist uns der alleren Robetorik übernommen sein. Wenigstens fällt es auf, dass Benerter Pranttenikon (339) nich benatut ist, während ausser dem Prangelsusian und Eusgeras, Heiens, Friedenserde, Philippon, Antidosis berücksichtigt werden. So erhälte sich velleicht nach die Ignorirung des Demouthens. — Die nulübahre Frage nach dem persönlichen Antheil des Theodektes au fehretein kommt für meine Unterstendung nicht wesentlich in Betracht.

<sup>2)</sup> Eine echte Techne des Isokrates hat es meines Erachtens nie gegeben. Spensipp (Laert. Diog. IV 2) and Aristoteles haben ale nicht gekannt, and die Nachrichten des Cicero (Brut, 48) and des Zosimos (Blass ii 104) sind daraus zu begreifen, dass Aristoteles in der Zuvaymyn Isokrates' Technik behandelt hatte. Waram citirt denn der alte Gewährsmann des Demetrios (§ 68), wo er von Knnstlehren des Isokrates berichtet, nicht die Techne? Warum reden denn die Gewährsmänner des Dionys (Lys. 16, vgl. An Ammäus 2) and Quintilian (IV 2, 31), we sie seine Theorie wiedergeben, so vorsichtig von "den Isokrateern"? Kann dagegen das allgemeine Gerede von einer Ars, die aber unecht ist, bei Gicero Onintilian Ps. Plutarch aufkommen, von denen ja keiner die Schrift gesehen hat? Man hatte eine Fülle von Durstellungen seiner Technik bei (Theodektes), Naukrates, Philiskos, (Ephoros), in Aristoteles' Zvvαγωγή, in Theophrasts Büchern über die τέχναι όητορικαί. Es ist wahrlich begreiflich genug, dass die Spateren für die Fulle der zuverlässigen Nachrichten über seine Kunstlehre eine edirte Techne postnirten. Thiele in dieser Zeitschr. XXVII (Spsemibi il 480 ff.) nimmt eine nach Hermagoraa gefäsischte Techne an. Da die anderen Beweise leicht wiegen, hangt diese Annabme an der Aenderung Isokrates statt Sokrates bei Quintilian III 5, 18 (Tbiele S. 13 schreibt faisch Ili 8, 15). Gesetzt, die Conjectur sei sicher, so konnte immer noch eine Confusion des Quintilion oder das unzuverlässige Zeugniss eines der Isokrateer vorliegen, die ja auch in anderen Punkten, z. B. der eraeus-Lehre, den Uebergang zu Hermagoras zu vermitteln scheinen. Bakes Ausführungen (Scholics bypomnemata Ili 67ff.) sind immer noch lesenswerth. - Uebrigens ist für meine folgenden Ausführungen die Stellung zu diesem Problem Irrelevant.

Isokrātes stark heeinflusst. Persönliche Beziebungen zu Isokrates hat aber Anazimenes nicht gehabt, wenn man auch nicht aus seiner Verbindung mit den Kynikern und aus seiner Fehde mit den Isokrateern Theopomp und Theokrit auf persönliche Feindschaft mit Isokrates zu schliessen braucht. Die theodektische Rhetorik wird für ihn einen besonderen Werth gehabt haben, weil sie ihm isokratische Kunstehern termittelte.

Doch sehen wir vor Allem, oh die Abhängigkeit von der theochtischen Rhetorik sich an den erhaltenen Fragmenten erweisen Ilssel. Nich Quintilian II 15, 10 war sla Zweck der Rhetorik angegeben ducere komines diemde in id quod acter veilt. Ein Anklang daran kann den Worten der Vorreche unserer Rhetorik p. 9, 5 (vgl. 11, 14) zu Grunde liegen. Nausiphanes kommt dieser Definition besonders nahe, wenn er hel Philodem II 2 Sudhaus sich erhierte volg Léyorg öffers heft of a focklyrat rooig repostgorrog.

Als Theile der Rede waren in der theodektischen Rhetorik nach Fr. 133 Rose (3 O. A. Il S. 247) unterschieden προσίμιον, διήγησις, πίστεις, ἐπίλογος. Dieselbe Eintheilung wird den Isokrateern zugeschrieben (O. A. Il 224 Fr. 5) und von Aristoteles befolgt. Dagegen scheidet Anaximenes προοίμιον, απαγγελία (71, 88, 11, auch director genannt), die aus den mloreic bestehende βεβαίωσις (74, 88, 15; vgl. 35, 16, 51, 16), τὰ πρὸς αντίδικον oder προκατάλτψις (76, 89, 93), ξπίλονος oder παλιλλογία (76, 22, 84, 2, 93, 13), 1) Er folgt der älteren auch von Aristoteles 1) vorausgesetzten Tradition, wenn er nach dem Beweise einen besonderen Theil mit dem Titel ra προς αντίδικον einschiebt; p. 76 giebt er sogar besondere Vorschriften für die Behandlung dieses Theiles in der Demegorie, und auch in der zusammen-Tassenden Behandlung der προχατάληψις Cap. 18 werden beide Redegattungen berücksichtigt. Aristoteles behandelt die Theile der Rede III Cap. 13 ff. mit wechselndem Standpunkt, indem er zuerst der Strenge der eigenen Logik folgt, dann der Praxis Concessionen macht. 3) Zunächst will er nur zwei Theile, πρόθεσις

<sup>1)</sup> Gensueres für die verschiedenen είδη bei Linder S. 14. 15, der aber in der Disposition des εγκωριαστικόν und γεκτικόν irrt (s. unteu), und Spengel Philol, XVIII 632, 642.

 <sup>1414</sup> b 1. 1418 b 5 ff. Vgl. Ed. Schwartz, De Thrasymacho, Rostock S. S. 1892 S. S. 13, Miller S. 21, über Isseus Blass II 520.

<sup>3)</sup> Vgl. Marx, Berichte der sachs. Ges. der Wiss., philol.-hist. Classe Ltl

und ἀπόδειξις, anerkennen; die herrschende Eintheilung sei lacherlich; denn eine διήγησις gehe es nur im δικανικός λόγος. Er fährt fort: έπιδεικτικού δὲ καὶ δημηγορικού πώς ἐνδέγεται είναι διήγησιν οίαν λέγουσιν η τὰ πρὸς ἀντίδικον η ἐπίλογον των αποδεικτικών: Aus dieser Polemik sehen wir, dass Anaximenes der vulgären Tradition folgt, wenn er in allen drei genera die Erzählung behandelt1); im έγκωμιαστικόν scheint er freilich den Terminus anayyella zu meiden. Die letzten Worte des Aristoteles habe ich nirgends erklärt gefunden, und ich zweiße nicht, dass η έπίλογον των έπιδεικτικών zu schreiben ist. So erst schreitet die Ausführung methodisch fort, indem der Reihe nach gezeigt wird, dass manche der angenommenen Theile der Rede von Epideixis und Demegorie, andere von Epideixis, andere von Demegorie ausgeschlossen bleihen. In der That setzt Isokrates im Panath, 266 den Grundsatz, dass in der Epideixis der Epilog unnöthig sei, voraus. Dem Aristoteles wird dieser Grundsatz aus theoretischen Erörterungen seiner Vorgänger (vielleicht des Isokrates durch Vermittelung des Theodektes) bekannt geworden sein. Zweifeln kann man noch, ob rà πρὸς ἀντίδικον zum ersten oder zum zweiten Gliede zu ziehen ist, d. h. oh dieser Theil von Epideixis und Demegorie oder nur von Epideixis ausgeschlossen wird. Eine sichere Entscheidung im zweiten Sinne scheint mir auch p. 1418 h 5ff. nicht zu geben. Hier wird die Widerlegung des Gegners wie vorher als Theil der migreuc bezeichnet, und es werden Vorschriften über die Stellung dieses Theiles &r συμβουλή καὶ ἐν dixn gegeben.")

Die isokratische Kunstlehre verlangt, dass die Erzählung σύνπομος, σαφής, πιθαγή sei. ) Nach Quintilian IV 2, 61 ff. forderten

S. 257. 258. Auch in der Poetik lässt Aristoteles ja öster von der Strenge der Theorie ein merkliches ab, a. z. B. Vahien, Ber. d. W. Ak. Lil S. 146. 148.

<sup>1)</sup> Freilich behandelt schliesslich auch Ariatotsies Cap. 16 die önsprass für die genera, von denen er sie vorher susgeschlossen hat, aber in eigener Art, eben nicht ofan Lépouru.

<sup>2)</sup> Die Worte Versoor di moòs rannersa anarrar langer and ngo-diamogorar. ... ngomeloù bethinen sich mit dem Wortsuut der Definition der ngomerdigsse bei laux. 76, 12 airn di tors, di 'n vad trotopolena direktopolena (nd'yran toit ind ood identalensa ngomeralamphénen di an verte. So ist nach dem sonstigen Cherusche des lauten statt diamograpes zu schriehen.

Fr. 9 O. A. II S. 224; Msrx S. 320. Die antike Tradition ist zuverlässig, s. Spengel zu Ansx. S. 215ff, und auch Isokrates X 30. XV 114. 117.

andere, dass sie auch μεγαλοπρεπής sei, Theodektes, dass sie nicht nur μεγαλοποεπές, sondern auch έδεία sei. Und ein Stück dieser theodektischen Doctrin ist uns jungst durch ein glückliches Geschick wiedergegeben worden.') Theodektes hätte also fünf Anforderungen an den Stil der deivnger gestellt.") So weit wir sehen, giebt Anaximenes die isokratische Theorie der dei yngug, vermuthlich durch Vermittlung des Theodektes. Er stellt die drei isokratischen Forderungen.") Das vaving besteht ihm in der richtigen Anordnung der πράγματα\*) und im Gehrauch der olκεία ονόματα.") die nicht ψπερβατώς ") gestellt werden sollen; das συντόμως oder βραγέως in der Aussonderung alles desses, was night der gamnyeta dient; das oux antarwe in der Zustgrung von Gründen. Aus dem Anhange 100, 8ff. ergeben sich noch zwei neue Momente für die dem Anaximenes verliegende Doctris, ragela dirignous als neuer Terminus für die erste isokratische Forderung') und eine Theorie, nach der das roog des Redenden

<sup>1)</sup> The Ozyshyechan Papyri III S. 27ff. Nr. 410 (2. Jahrh., C.Mr. A. 10) houlded as sich und as apyzalengenic in der defygnes. Die bemerischen Exempel Col. II fladen sich theils in Aristoteles Rhet. III 11, dreilt bil Demetrian 124. And den § 70e wird wir bei Aristoteles grosses Gewicht gleich, Aristotelisch ist die Unterscheidung der yvygengeiers und diberranal klein52 Jahrson in dem S. 521 hesprocheene Sinne. Die Verwerthung des Leinpleicherher P. 512 Nr. 10 Col. IV schein mir nater dem Eindruck der 345gehiltenen Timsrehen des Areschines zus stehen. Es ist anwahrscheilich, der
Bespiere, vollig unbeirlinstat von der späteren Richerink, eine seine Parsphrase siter Doctrin gegeben hätte. Vielleicht ist nas hier die derinter Leinerhift eines Celtgerossen oder Nechschrift der Vorlesungen dem Eindektes gerettet. Die englischen Editoren vergleichen schan passend die der richeben darfes gerettet.

Auf die dritte isokratische Forderung weisen anch die Worte Fr. 133 R: διηγή,σασθαι πρός πιθανότητα, und ich halte den Berieht des Fragments für giaubwürdig.

 <sup>72, 2</sup> ff. die Hsuptstelle (73, 1t. 100, 8), über σαφώς such 68, il.
 21 ff., über συντόμως such 76, 26, 77, 9. Ep. des Philipp 6 10.

<sup>4)</sup> Vgl. 100, 12. Sehr šhalich Isokrates Fr. 8 O. A. 225, Schlass ros Fr. 12, vgl. Anon. 17, 1ff. G.

 <sup>72, 15</sup> vgi. 61, 23. Dieseibe Doctrin bei Aristoteles 1404 b 1 ff., 6ε.
 neben οίκεια such κέρια gebrancht, s. Spengels Commentar S. 359. 361. 363.
 Vahlen Ber. d. Wien. Ak. LVI 248, 263. Vgl. Anon. 17, 13 ff. G.

<sup>· 6)</sup> Vgl. 62, 4, 14. Das älteste Zengniss für den Begriff bei Platen, Prut. 343 E.

<sup>7)</sup> Spengel zu Ansximenes S, 215 gleht für die dreifsche Benennung Belege aus den Rednern ; isous 16 rageora.

für die πιδανόπης der Erzählung von besonderer Bedeutung war. Endlich liegt es nahe, an einen Einfluss der theodektischen Rhetorik zu deaken, wenn 84, 6 für die Επαινοι die μεγαλοπερεπής λέξες empfoblen wird, zumal hierauf, ganz wie in jenem Papyrus die Warnung vor den αἰσγαλ σόνωατα hald folgt.<sup>19</sup>

Die aristotelische Behandlung der διήγησις III Cap. 16, die wir nun mit diesen älteren Theorien vergleichen wollen, wird verständlich nur von der Annahme aus, dass er die vulgäre Tradition als bekannt voraussetzt. 1) In den Punkten, wo er sie missbilligt, begnügt er sich mit der Darlegung seiner Gegengründe; die Punkte, die er nicht beanstandet, werden in knappen Andeutungen recapitulirt. Namen nennt er nicht; das ist die allgemeine Sitte der Polemik dieser Zeit,") und es ist ihm um die Sache, nicht um die Personen zu thun. Wenn es uns mehrfach so scheinen möchte, als wenn er gegen Anaximenes polemisire, so beruht dieser Schein auf dem zufälligen Umstande, dass wir unsere Kenntniss der älteren Doctrin zum grössten Theile dem Anaximenes verdanken. Er war Aristoteles sicher zu inferior und unselbständig, um eines gensueren Studiums gewürdigt zu werden. Um die Correctur seiner früheren Ausführungen, Verbesserung und Ersetzung der isokratischen Kunstlehre war es ihm vor allem zu thun, und für die standen ihm jetzt gewiss auch die technischen Schriften der Isokrateer zu Gebote, die nach des Meisters Tode mit ihren Publicationen nicht lange gesäumt haben werden. - Schon in der antiken Tradition ist bemerkt (Marx S. 320), dass Aristoteles gegen Isokrates polemisirt, wenn er die Forderung, dass die Erzählung varela sein solle, als lächerlich bezeichnet; nicht τὸ τατὸ η τὸ συντόμως.") sondern des ueroluc sei des Rechte. 1) Und wenn er dies definirt

<sup>1)</sup> Den Grand dieser Anordsong erwähnt der Pap, 73 ansdrücklicht: mat pie musengennäs er voordrer (Artistoteles behandelt dan afergodoyare als Gegensats som madden öropaérare 1406 h 917). Die gleiche Zusammenstellung hat auch der Anon, 19, 15 ff. G. Damit ist 84, 4—6 gegen die gann haitlose Verdichtligung darch hefelicher S. 15. 52 genügeng geseichert.

<sup>2)</sup> Damit erledigen sieh einige Bedenken, die Marx gegen die Darsteilung des 3, Buches geitend macht (S. 315, 317, 320, 321).

<sup>3)</sup> Die strengen Schulschriften bilden natürlich eine Ansnahme.

<sup>4)</sup> Man müsste ans seinen Worten schliessen, dass er auch ragsia als Terminas kannte. Der Nachtrag des Anaximenes bestütigt es. Aber eben weil Anaximenes aur gelegentlich in diesem Nachtrage das Synonym bevorzugt, kann Aristoteles nicht gegen ihn polemisiren.

<sup>5)</sup> Das forderte schon Prodikos im Gegensatz an Gorgias and Tisias,

als τὸ λέγειν όσα δηλώσει τὸ πράγμα, so erinnert er an Anax. p. 72, 19-22. Auch die weitere Bemerkung, dass die deryngig in der Vertheidigung kürzer sei, indem sie nur auf die strittigen Punkte eingehe, harmonirt mit Anaximenes.') Dass die folgende Ausführung 1417 a 15-1417 h 11 die midareng hehandelt und eine Vorlage voraussetzt, die Beifügung der Grunde bei den anzura, n 90c und ma 90c als die Momente der mi Pavorne erorterte, bat Marx S, 321 aus dem Anonymus S. 18, 15 ff. Graeven erschlossen. Es erhält eine willkommene Bestätigung für die beiden ersten Momente durch meine früheren Ausführungen üher Anaximenes. Sogar in den Einzelheiten ist eine Uebereinstimmung zu beobachten, die nur in der heiderseitigen Benutzung der alteren Doctrin ihre Erklärung findet. So heben heide hervor, wenn sich Grunde für unglaubwürdige Handlungen nicht beihringen liessen, so solle man offen aussprechen, dass man sich bewusst sei, antora vorzubringen.") Weiter soll das Ethos nach Aristoteles seinen deutlichsten Ausdruck in der mooalpeoic, im vernünstigen und sittlichen Vorsatz zum Handeln finden. καὶ μὴ ώς ἀπὸ διανοίας λέγειν ωσπερ οί νῦν, ἀλλ' ώς ἀπὸ προαιρέσεως . . . τὸ μὲν γαρ αρονίμου, τὸ δὲ όγαθοῦ αρονίμου μέν γαρ ἐν τῷ τὸ ώφέλιμον διώχειν, άγαθοῦ δ' έν τῷ τὸ καλόν. Aristoteles stellt hier den durch sittliche Momente bestimmten Entschliessungen Nützlichkeits- und Klugheitsrücksichten gegenüber, mehr, wie oft

die sowohl oweronies Lipuw in such ausga njun zu lehren verhiebene (Piston Phende, 207 B., VL, 208 G. 272 A). Derreibe (Egensatt der nachen) der (Piston Phende, 207 B., VL, 208 G. 272 A). Derreibe (Egensatt der nachen) der Piston 1988 G. Politiko 298 Bit. Politiko 208 Bit. Politiko

<sup>1) 92, 1, 2</sup> mit Spengels Note S. 263.

<sup>2)</sup> Ansx. 73, 3 siddra dei galvondas, Arist. 1417 o 34 sàr δè nh figi airian, ελλί ότε οἰν ἀγνοείε ἀπιστα λέγων. Anszimenes fügt bezeichteteldt Weise hinzu, dass man am besten die λίαν ἀπιστα unterschlage. Vgl. auch Anon. S. 10, 15.

in der Rhetorik, dem popularen Sprachgebrauche als seiner Schalterminologie folgend.) Verständlich wird uns seine Polenik erst durch die Theorie seiner Vorgänger. Isokrates lehrte (Fr. S), dass man in der deipynags die Sache in rechter Ordnung erzhlen müssen zi zég duroolog, alg kartegoe zün 'ayurkopturun vöde zı πίπροχεν').... Dass dievoza in rehetorisch-technischem Sinne gebraucht wurde, bestätigt Anazimenes, der als eine besondere Art der aŭξησας rechnet (29, 23), lav ἀποφραίνης σύζων τὰ λε') di-crolog, συμβιβάζων ὡς ἐκ πολλοῦ προενόγισεν, ὡς πολλὰ ἐπεβάλετο .... γέρλετο .... γέρ

Wenn endlich Aristoteles am Schluss des Cap. 16 ausführt, dass die Demegorie, die vom Zukünlügen handelt, weing Raum für Erzählung bietet, nämlich nur in der Form von Beispielen (vgl. 1418 a 20. und 1 3), so richtet er sich gegen eine ausführliche Theorie der dufyrgas; in diesem geaus. Eine solche gieht z. B. Anaximenes Cap. 30, und er unterscheidet soggar in starkem Gegenstit zu Aristoteles innerhalb der Demegorie die Erzählung des Vergangenen, Gegenwärligen, Zukünlügen und verwendet dafür die drei Termini ärnavyskla, öhlanst, znöopanger. )

<sup>1)</sup> Damit fallen die Austösse, die R. L\u00e4nlen in seinem bedeetenden Wrich über die zerechnongslehte des Aristotles, Jeste 1903 S. Tr. vernalssen, dies Stelle dem Aristoteles abzusprechen. Dasselbe gilt f\u00e4r die Athetees S. 120\*. Richtiger ist seln Urtheil S. 330. — Nun mostate das Buch L\u00e5nlen, an dem jeder Philologe seine Freude haben muss, erginat werden durch eine Geschiehte der \u00e4lteren Verstellungen von der Zurechnongsf\u00e4higkeit in der Gestlechen der Steren Verstellungen von der Zurechnongsf\u00e4kigkeit in der Gestlechen – an Material fehlt es nicht —, eine Geschichte, die die allm\u00e4hilbe Looidsung des Rechtes aus der sinten Geschleche trefflich lutetrien w\u00e4rde.

In kürzerer und unklarer Fassung kehrt der Gedanke am Schloss von Fr. 12 wieder, a. S. 518 A. 4.

<sup>3)</sup> So schreibe leh text «viv» so ned ginnbe domit sicher den Sinn erroffen zu haben, qrd. 31, 20. Dass hier atte Dortin vorliegt, beweist die Uberrinstammung der Beispiele an beiden Stellen mit Aristoteler Beispielen fird er öffern 1888 > 10. 1375 × 1.288 > 21. Zu vergleichen ist filt örnen anser Arist. Poet. 6 (Vahlen Ber. d. W. Ak. LVI S. 213 fl. LS. 285 fl.) such die End. Eibik II 0 mod die groose Ehilt I 16 (rö »erti vip baivosa» und vi ökswordes yvoydropo) — Stellen, abbre die Löding St. 1914. 140 kann richtig artheilt. Denn der rhetorische, aneb sonat nachweisbere Spretchgebranch (bem. XXIII 85) uliget nähert sile der Parallele des girntlichen år gewordes.

<sup>4)</sup> S. Spengel zu Anazimenes S. 213 nnd Neokles beim Anon. S. 11, 13 ff, Eine Art Compromiss bildet Luert, Diog, 111 106, wo innerhalb der συμβουλή; aber nieht innerhalb der δυήγησες, die drei Zeiten unterschieden werden. Das

Auch p. 1414 s 18 τὸ οἱ προσδιαιρείοθαι τῆν λέξεν ὁτι ηδείαν δεί καὶ μεγαλοπρειτή περίεργον huben Spengel ud Diels (S. 12) mit Wahrscheinlichkeit Polemik gegen Theodekts vermuthet. Aber Sinn und Berechtigung dieser Polemik konnes wir nicht mehr beutreilen, da sie sich in der Behandlung der λέξες findet, wahrend uns nur überliefert ist, dass Theodektes die μεγαλοπερέπετα als Eigenschaft der δείγγρας behandelte (s. 5/8).

In der Lehre vom Epilog konnen wir die Linie lokrais, Theodektes, Anszimenes, Aristoteles besonders deutlich verfolgen leskraiss schied zwei Theile des Epilogs, δανεκεφαλαίσες und καθ. Σ. Zwischen beide stellt Theodektes in die Mitte das Exzervät v v ψ/γεν. Σ. Anazimenes kennt die drei Theile des Theodektes. Zwar bei der Anklage scheint er nur die beiden isokraischen Elemente zu kennen (S. 91, 13 ff.). Aber in der Apologie 95, 11 ff. unterscheidet er ἀνάμνησες und den von Theodektes statuirten Theil, Σ in dessen Behandlung er übrigens stark die πόθη einmischt. Als vierien Theil fügt Aristoteles noch das αξέχεν und επατεινούν hinzu. 9

Ein umfangreiches Stück isokratischer Lehre von der 1859. Fr. 12 O. A., gestaltet uns das Fortwirken seiner Doctrin der schon oft verfolgten Richtung über Theodektes, Anaximenes, Arstoteles nachzuweisen. Diler wird u. a. die Vermeidung des Iliste-Stück sieht nate den 30–100 erzeiptien Janseigens, die en naderer Stell als altgeripateilach erwisene werden sollte. Selt Rose sie beiseite greith hit, sind sie unvereilenter Vergensenhelt verfalte. Eine sarks interpellet, aber in einigen Punkten treuere Paralleitvernion gieht Rose, Ar. Pessler. S. 679 ff.

- Unter Hinwels auf Morx S. 315 ff., der uur Anaximenes vernachlissigt, kanu ich mich kurz fassen.
- 2) Fr. 134 R. Dass dieser Theil identisch ist mit dem, was Aritt 19h 11 zoges deurs'e wewenstwiese st vis "opgority and the fearth profit of the state of the
  - 3) Derseibe wird such im Nachtrag berücksichtigt 101, 9.
- Der Nachtrag des Anax. 101, 11 (vgl. dazn Spengel S. 275) beweist, dass er mindestens Ansätze zu dieser Lehre in der älteren Doctriu vorfand.
- D Die Echtheit der Lehre ergieht sich aus dem den früher behandelter Fällen ganz analogen Verhältniss zu den zeillich aus malebaten stebeeder Zeugen. Thieles Krillk (dies Zeitschr. XXVII 17) vermag uur die Form den Fragments zu beaustanden. Enlweder ist hier irrithämlich ein Berieht ider inkritische Doricht zu einem Fragment gestempelt; oder wenn eine Techse

die genaue Responsion der σύτδεσμοι!) (τον έπδιμενον τζ ήγουμένω εύθες άνταποδεδόναι), Meidung harter und gesuchter Ausdrücke.) Bevorzugung der schönsten? und gehräuchlichsten (τζ γνωριμαντάτω) Worler, eine nicht metrisch gebundene, aber mit mascherlei Rhythmen untermischte) Rede geboten.

unter leokrates' Namen henutat ist, so waren in ihr die aiten, zuverlässigen Daratellingten (s. S. 515 A. 2) der isokratischen Doctrin benutzt. In jedem Falle — den ersten halte ich für viel wahrscheinlicher — ist meine Verwerthung des Bruchstückes herechilgt.

<sup>1)</sup> Dass er darauter auch Fürwörter und Artikel begreift, lehrt der sicher echte Zusatz der Exempel bei Johannes.

<sup>2)</sup> σκληρός, chenos Arist. 1408 h 6 (Philodem 1167, 2 S.), Meidang potacher Wörter 1404 a 20 ff. 1404 h 20 πεποσημένα wie Isokrates in Fr. 12, wo der aur bei Iohannes erinitene Zusatz ἀ τὸ σίζενε καὶ ὁ δούπου ceht iat (a. Demetrios § 94 τὰ δὰ πεποσημένα ἀνόματα.... οδον κία τὰ σίζε καὶ τὸ λέπτοντεκ τοι Απου. § 800.

<sup>3)</sup> Durüber gab es seit Demokrit eine reicht Litterstur, s. Ammon Acuion zur 41. Philologenversammlung, München 1991, Diels S., 30 ff., Heinieke, De Quindlibni, Sexti, Aselepisids arte grammattes, Strassburg 1904 S. 35, 36, anch Vahlen, Ber. d. W. Ak. LVI 254, 256. Ein Reat soleher alten Observationen ist in der vorigen Annershang wiedergewonen.

μερέχθω παυτί ἡυθμῷ μάλιστα, was mit Arist. III 8 durchons harmourt. Blass, Rhythmen der attischen Kunstprosa 6. 12, versteht als stünde συνασίαθω θε da.

<sup>5)</sup> Doch gestattet er ihn lu der Pause 63, 1 ff.

<sup>6)</sup> Auszimenes gehrancht σ'ε-Φυσε wie Piston and Aristoteles in doppeitem Sinne, von der Züssammenettung der Buchtsten ma Silben und Weren (80, 1) und von der Züssammenstrung der Worte nur Rede. Thiele (in dieser Zeitscht, XXX 125. 126) simmt an der sprechlichen Form mit Recht dog. 2 Anstors, weil hier zu συνδάσεια sus dem Vorbergehenden aur δνομάτων ergintur werden kann and so in diesem Palle δσόματα das Product der Composition, im zweiten Gebranche von σύσ-δυσε δνομάτων die Factoren bezeichnet. Aber mit Utrecht verkent er 62, 3 σώσεια 3 λεια τίγα σύσοναν τὰν δνομάτων, δπου ... die Prolepse des Subjectes des Nebenstres und folgert, dass hier die vornungehende Vernehrift über flist von der σύσοναν τὰν σύσοναν τὰν στόν δυσε κατά να die vornungehende Vernehrift über flist von der σύσοναν sungeschossen sei.

setzen; wenn man sie in dem Satze ούτος ὁ ἄνθρωπος τούτο τὸν ἄνθρωπον ἀδικεί auslasse, so entstehe Undeutlichkeit. Es ist klar, dass hier unter ἄρθρον das Ferrort ούτος verstanden ist.) Endlich wird vor Zweideutigkeit im Gebrauche der Homonyma (ἀδός, ὁδός) gewards.

Mit Isokrates und Anaximenes berührt sich Aristoteles III Cap. 5 nicht nur in den einzelnen Lehren, sondern auch in ihrer Auswahl. Mit worllichem Anklang an jene fordert er genaus Responsion der  $\sigma i \nu d \sigma \mu \rho \mu \rho e \rho$ , auch er empflehlt die  $\delta \delta \epsilon \alpha$  und warat vor den  $\delta \omega \mu \theta \delta \rho \delta \alpha$ .

Von besonderer Bedeutung ist die Frage nach der von Assimenes vorausgesetzten Terminologie von σύνδασμος und σ̃eβerund nach übrem Verhältnis zur aristotelischen, da man hierus Gründe gegen die Zurückführung der Rhetorik auf Anaximeen hergeleitet hat. Ich kann bei der Behandlung der Sache von der schwierigen Frage absehen, wie sich der Widerspruch der Zeginsse über die Zahl der von Aristoteles angenommenen Redelbaik erklärt, auch von der weiteren Frage, ob Aristoteles' Angabes in der Poetik Cap. 20 mit denen in der Rhetorik und mit jesen Ceugsissen sich in Harmonie bringen lassen. ) Ich beschräske

<sup>1)</sup> Das hat schon Ciessen und nenerdings Blass II\* 387 erkennt, Thiele (diese Zeitschr. XXX 130) übersehen.

ἀμφίβολα. Aristoteies hehandeit die Homonyme erst III Cap. 11 unter den ἀστεῖα, Cap. 5 erörtert er andere Fälle der ἀμφίβολα.

<sup>3)</sup> Die Brispiele beweisen nod Anazimones bestätigt, dass sooder bit Firewitert and Artikel nater den archfespen begrieff (Bener 19, Steinbild. Greich, der Sprachwise, 1º 204; unders Rübe, De Theophrasti libria segi klässi Bonn 1990 S. 208). — In einer unschräglichen Anmerkung des Captiels wird vor dem Urbermassen der avid-depass gewartn. Schon isokrites s. 1. o. diese Lichtücken haben wir ichliwirche bei Demetring S. 307. Die Gronogestat der Responsion und der Sparsamkeit werden vorungesetzt, aber für den projekten gegen der Sparsamkeit werden vorungsetzt, aber für den projekten der Sparsamkeit werden vorungsetzt, aber für den projekten der Sparsamkeit werden vorungsetzt, aber für den projekten bei Sparsamkeit werden vorungsetzt, aber für den projekten bei Sparsamkeit werden vorungsetzt, aber den den projekten der Schweirigkeiten beitelt, deckt sich wohl mit den Schloss des 11 undertücken Pragmentes (rgl. Anno. § 535). Dieser wirder ist, www. rabets, in wessellichen übetich mit F. S. Die Verschiedenheit des Wortstusch statigt mehre Annahme, dass der durch die Einführungsformein erwehte Schles wörtlicher Güste trügt.

S. Vshlen Ber. d.W. Ak. LVI 234, Heinicke s. s. O. 25<sup>1</sup>. — Dass die ros
 Zelier II 1 S. 271 A. 2 behandeite Poiemik des Diodor bei Ammonios (Comm.

mich auf die Frage, in welchem Verhältniss die Terminologie des Anaximenes zu der des Aristoteles steht. Nach einer von Dionys und Quintilian weiter gegebenen Tradition') haben Theodektes und Ariatoteles drei Redetheile, ονομα, όπμα, σύνδεσμος angenommen, die Stoiker das aogov als vierten Redetheil aufgestellt. Die Nennung des Aristoteles grundet aich entweder auf einen zweifelhaften Schluss aus der Rhetorik,") oder auf eine andere uns nicht erhaltene rhetorische Schrift des Aristoteles\*), oder es liegt überhaupt nur die theodektische Rhetorik zu Grunde, und die Erwähnung beider Namen giebt dem Zweifel Ausdruck, ob diese Kunstlehre dem Aristoteles oder dem Theodektes zuzuschreihen sei.4) In der Poetik wird noch das an Joor zu den Bestandtheilen des sprachlichen Ausdrucks gezählt, als hesondere Wortart braucht es darum nicht von Ariatoteles gezählt zu sein. Anaximenes kennt beides, σύνδεσμος und αρθρον. Er wie Ariatoteles atellen eine Stufe der sprachphilosophischen Entwickelung dar, wo das grammatische System erst im Werden ist, die Begriffe noch schwankend und gar nicht fest umrissen sind.) Anaximenes rechnet eyé und σύ zu den σύνδεσμοι,") und die gleiche Auffassung oder mindeatena eine Spur ihres Nachwirkena fanden wir an einer Stelle der ariatoteliachen Rhetorik (S. 524 A. 3). Unter ao Poor begreift Anaximenes auch of roc. 1) Und so unsicher die Deutung der das ao 3000 behandelnden Stelle der Poetik\*) und damit ihre Verwertung für unseren Zweck ist, so viel ist allgemein anerkannt, dass Aristoteles gerade nicht den Arlikel darunter versteht. Wenn Susemihl in

in Ar, IV 6 S. 38, 17) sich gegen die aristotelische Definition des eurosenus richtet, scheint hisher übersehen zu sein.

<sup>1)</sup> Fr. 127 R.

<sup>2)</sup> So Usener a. a. O. S. 39, dagegen Rahe p. 38.

<sup>3)</sup> So Vahlen S. 233. 309.

<sup>4)</sup> Rabe a. a. O.

<sup>5)</sup> Aehnliches beobachten wir in den dorischen Acaldese, s. Trieber in in dieser Zeitschr. XXVII 214.

<sup>6)</sup> Warum sonst la belden Beispielen die Fürwörter und, Im zweiten, wo ὁ αὐτὸς σίνδασμος folgen soll, zweimsliges σύ?

<sup>7)</sup> Vahlen versteht vielmehr S. 234. 310 den Artikel. Aber durch dessen Auslassung in dem S. 524 hebandelten Beispiele entsteht nicht aprachliche Unklassneit, sondern Unrichtigkelt.

8) S. Vahlen 231 ff. Für völlig verfehlt und leicht zu widerlegen halte.

 <sup>8)</sup> S. Vahlen 231 ff. Für völlig versehlt und leicht zu widerlegen halte ich die alle aristotelischen Parallelen ausser Acht lassende Behandlung des Cap. 20 durch Döring, Arch. f. Gesch. der Philos, III.

der Behandlung des agogov das Zeichen nacharistotelischen Uraprungs sehen will, so setzt er fälschlich nicht nur als gewis voraus, dass ägogov im Sinne des Artikels gebraucht seis, sondera er übersieht auch, wie schwankend der erst allmahlich sich verengernde Begriff noch innerhalb der Stos gewesen ist.)

Die Behandlung der ἀντίδνεις καρίσωσις καρομοίωσις he Arist. III 9 trifft nicht nur in der gleichen Anordnung dieser drei Theile, sondern auch in Einzelheiten der Ausführung mit Anaximenes Cap. 26—28 zusammen.) Die Übereinstimmung kann sich nur erklitern aus gemeinsamer Benutung der isökratischen Kunstlehre. Und dass diese in der That zu Grunde liegt, wird nicht zur besättigt durch die gleichartige Terminologie und Ordnung bei Isokrates XII 2 ἀντιδέσεων καὶ παρασάσων καὶ τῶν ἄλλων Ιδεων und in der gegen Isokrates gerichteten Polemik in Platos Staat 498 Ε νασάν\* ἄντα ψήματα ἐξεκτίτηδες άλληδος ψήμουμένα ... ἄνδρα δὲ ἀρχαί'ς παρασωμένον καὶ διμουωμένον, γ) soudern auch durch den lilmweis hei Aristoteles: al δ' ἀρχαί'ς τῶν παραδων σχεδον iν τους Θεοδεκτείους ἐξηκίδυμηνται.

Trotz der Dürftigkeit der antiken Zeugnisse über die theodeklische Rhetorik ist es gelungen, eine ganze Reihe gewiss nicht

<sup>1)</sup> Vgl. Vahlen S, 308 ff. v. Arnim, Fragm. Stoic. II fr. 147. 148 hätte sich asch seinen Grundsätzen nicht auf die Anführungen des Chrysipp beschränken dürfen.

<sup>3)</sup> Auszimenes s. s. O. gehrsucht neben einsnder έμουότητες und παρομοίσσες. Blass II 116 bemerkt noch, dass der jüngere Kratinos (Kock II 291) ἀντίθετα und παρεσώματα nennt. Vgl. such Epikur Fr. 53 Us. und Diodor XII 53 nach Timeeus (Diels, Vorsekratiker S. 524).

<sup>4)</sup> Es ist navorsichtig, wenn die Neneren Roses Conjectur deserat bevorzegen, nod beits. a. a. 0. 16 hält mit Recht an der handschriftlichen Lesnog feat. Aber vieiteicht sidd nicht die "Anfange der Perioders, sondern eber Grundlagen, Principien, Elemente gemeint. Dieze Bedestung des Wortes dergit is je im Lexikon der Begriffe (Met. 2) und auch nosus bezeugt. Sie ist didurch, dass vorher degri in der Bedentung "Anfangt gehrsneht ist, nicht sus-Reschlossen.

zufälliger Beziehungen unserer Techne zur theodektischen festzustellen. Die Quellenangabe der Epistel hat sich bewährt. Also kann sie nicht dem apäteren Fälscher angehören. Sie muss dem Technographen selbst zugeschriehen werden und muss aus dessen Vorrede vom Epistolographen übernommen sein. Zugleich hat sich gezeigt, dasa die Uehereinstimmung, die wir zwischen der aristotelischen Rhetorik und unserer Techne auf weite Strecken heobachten, ihre natürliche Erklärung in der Verwerthung der älteren Kunstlehre findet und dass für diese wahrscheinlich ihre Darstellung in der theodektischen Rhetorik zu Grunde gelegt ist. Den sehr aussichtsreichen Weg, aus Aristoteles' Berührungen mit den Resten der älteren oder parallelen Theorien Stücke der alten Kunstlehre zu erschliessen, haben bereits Spengel und Diels gewiesen. Leider haben Ipfelkofer und auch Thiele es vorgezogen, statt diesen Weg zu verfolgen, ihre eigenen Irrwege zu gehen. Sie sind geneigt, das Zusammentreffen unserer Techne mit Aristoteles aus Benutzung des Aristoteles in der Techne zu erklären und daraus wieder Grunde sei es gegen den einheitlichen Ursprung der Techne, sei es gegen die Möglichkeit ihrer Zutheilung an Anaximenes herzuleiten. Ipfelkofer hat mehrere Abschnitte aus dem ursprünglichen Buche als spätere Interpolationen ausgeschieden, z. Th. aus dem Grunde, weil er in ihnen Abhangigkeit von der aristotelischen Theorie wahrzunehmen meint. So giebt er nicht nur den zweiten ethischen, sondern auch den ersten Anbang 99, 10-101, 15 preis. Er macht zuerst gegen diesen einige Bedenken geltend, die er selbst als leicht wiegend bezeichnet. Er nimmt daran Anstoss, dass die Ankundigung des Folgenden 65, 6 und 84, 25 gar nicht unseren Abschnitt berücksichtigt. Aber die Nothwendigkeit, dass die vorläufigen Inhaltsangaben dieser beiden Stellen bis auf diesen Abschnitt übergreifen müssen, lässt sich in keiner Weise darthun, zumal wenn man den Abschnitt, wie man doch muss, als Epilog fasst. 99, 4 beginnt eben ein neuer Abschnitt, und er beginnt, gapz wie es der Autor sonst zu halten pflegt, mit einer Recapitulation des Vorhergehenden und mit einer Ankundigung des Inhaltes des Folgenden. Ferner die gleiche überschwängliche Werthschätzung des Lovoc wie im Briefe hier vorzufinden, kann uns nach der früheren Quellenanalyse des Briefes gar nicht überraschen. Den Grundgedanken, man müsse auch sein Leben schmücken mit den im Buche entwickelten rhetori-

schen ¿déat, den durchgeführten Parallelismus zwischen rhetorischen und ethischen Vorschriften findet Infelkofer sonderbar. Jedermann wird das zugehen; aber ist mit diesem Geschmacksurtheile irgend etwas über das Alter dieser Anschauungen ausgemacht? Gerade die Seltsamkeit konnte für das Alter aprechen. Aber es lässt sich auch heweisen, dass diese Anschauungen nicht mehr zu einer Zeit, wo die Rhetorik ein Fach nehen anderen war, sondern nur im vierten Jahrhundert verständlich aind. Damals ist noch das encyklopädische Bildungsideal der Sophistik des fünften Jahrhunderts lebendig (vgl. Acalegeig Cap. 8 - Diela, Vorsokratiker S. 586). Damals will noch jeder Meister, um im concurrirenden Streit der Schulen die Schüler ganz für sich in Beschlag zu nehmen, die ganze Bildung mittheilen, mag nun Rhetorik oder Ethik oder Physiologie sein Hauptfach sein. So will auch unser Rhetor zugleich Ethik und Politik dociren.1) Wenn wir seine Ethik und Rhetorik gleich trivial finden, so kann das gar nichta an der Thatsache andern, dass dies sein Programm ist. Und weil ihm die Rhetorik die Hauptsache ist, ao lässt er auf höchat gekünstelte Weise seine Lebenavorschriften aus der Wurzel der Rhetorik herauswachsen, gerade so wie Nausiphanes die Rhetorik auf die Physiologie basirt, weil diese sein Hauptfach ist. Aber mehr noch, Isokrates kennt den gleichen Parallelismus der ethischen und rhetorischen Vorschriften. Reinhardt hat das vorzüglich ausgeführt und auch bemerkt, dass Aristoteles gegen diese Verquickung Einapruch erheht.2) Wenn Ipfelkofer meint, dass die sophistischen mit der Wahrheit streitenden Anweisungen der Techne mit der Morallehre des Anhanges in unlösbarem Widerspruch stehe, so verkennt er völlig die wirklichen Verhältnisse. Isokrates' rhetorische Unterweisung und Praxis erscheint uns doch auch vielfach unwahrhaftig, dem Platon war sie durchaus unmoralisch. Und doch will Isokrates auch Lehrer der Moral sein und verheisst seinen Schülern, dass sie bei ihm nicht nur die Beredsamkeit, sonders auch die Moral und ἐπιεικής δόξα gewinnen würden, durch die

t) Seine Homerexegese hat Anaximenea gewisa auch für den Unterricht verwerthet.

<sup>2)</sup> De Isocratis semulis, Bonn 1873 p. 31. 35. 41. Ich füge moch hiszu Epist, 6, 8, wo es, nschdem von den löses der Rede gehandelt ist, heisst: xal ratra gegigo pir soll rativ légon, sert od ratro ortognor nal narà rat sällow öndorran nal narà rat specifique napapatur.

man auf die Massen wirkt. Noch die Homanisten haben ganz antik empfanden, wenn sie unumwunden erklärten, dass es der Rhetorik oft auf die Wahrheit gar nicht ankomme.") - Einen weiteren Grund gegen die Echtheit des Anfanges meint Ipfelkofer der Thatsache entnehmen zu können, dass Cap. 14 die doca zov Aéyorroc, die unter den ênt Berot ntorete fungirt, nicht den guten Ruf bezeichnen könne,") dieser überhaupt nur im Anhang berücksichtigt sei. Selbst wenn seine Deutung von Cap. 14 richtig ware, so wurde ich nicht zugeben können, dass Anaximenes in seinem System der Rhetorik die doga krusung gar nicht berücksichtigt habe, da einzelne Anweisungen das grösste Gewicht auf die Erweckung derselben legen, wenn auch der terminus fehlt. Aber ich bestreite die Richtigkeit der Interpretation Infelkofers. ή μέν ούν δόξα του λέγοντός έστι τὸ την έαυτου διάνοιαν έμφανίζειν κατά των πραγμάτων soll heissen seine Ansicht von den Dingen aussern, ein Gutachten über die Dinge abgeben'. Ich kann in dem Folgenden nur die Erläuterung dieser Definition sehen, und sie besteht in der Anweisung, seine Sachkunde und seine Wahrhaftigkeit darzulegen. Also äussert sich der Redner nicht über die Dinge, sondern an den Dingen legt er seine Denkweise, innere Gesinnung, sein 1,905 dar. Dies 1,905 ist vorher fertig, darum ist es eine enterco nioric. Infelkofers Deutung scheitert (trotz Blass II 385) an der Praposition xara, 3) an der Ausführung der Definition, aber auch an der Subsumtion dieses Theiles unter die έπίθετοι πίστεις. Denn die Darlegung der eigenen Meinung gehört unter verschiedene Arten der gregvot aloreic, um den aristotetelischen Terminus zu gehrauchen.

Ich glaube, dass Ipfelkopfers Annahme, dass erst dem späteren Eindrucke der aristotelischen Rheiorik der Gedanke gekommen sei, durch den Anhang den sittlichen Defect der Techne auszufüllen, ihre moralische Blosse zu decken, in keinem Punkte die Prüfung besteht. Mit Unrecht scheint mir auch Ipfelkofer eine starke Störung des Textes in dem die Ironie behan-

34

Man lese z. B. das offene Geständniss des Erasmus Pro declamatione de laude matrimonii, das ao etwa schon im 5. Jahrhundert v. Chr. hätte niedergeschrieben werden können.

Aehnlich Campe, s. dagegen Spengel, Philol. XVIII 626, der auf den Doppelsinn von δόξα hinweist. Vgt. über δόξα Brief des Philipp 19.
 Vgl. 37, 24. 25. 44, 5. 87, 8 (— Isokr. Ep. VI 8).

Hermes XXXIX.

delnden Cap. 21 anzunehmen. Hier werden zwei Formen der Ironie unterschieden, die Ironie als Form der mapakerties und die Bezeichung der Sache mit dem entgegengesetzten Worte. Es ist nun gewiss zuzugeben, dass die Subsumtion auch der zweiten Form unter das Genus παλιλλογία unlogisch ist. Aber fraglich ist es wieder, ob dieser logische Fehler als Beweis späterer Interpolation gelten darf, und ob die Annahme begründet ist, dass ers der spätere Interpolater sie unter die Rubrik der Palillogie gesetz hat. Um diese Appahme durchzuführen, sieht sich Ipfelkofer 1) genothigt. 76, 24 n & & enegwijoews n elowrelas mit Granden, die mir durchaus sophistisch scheinen, als späteren Einschub zu streichen; 2) ist die Herstellung des Textes 95, 22 durch Sauppe und Spengel, nach denen hier auch die elowreia als Form der Zusammenfassung erwähnt wäre, mindestens ebenso wahrscheinlich als die Ipfelkofers; 3) dabei umgeht noch Ipfelkofer die Erörterung der Stelle 56, 10, deren Herstellung ein neues Zeugniss für iene Einordnung der Ironie und zugleich einen Parallelismus von participialem und prapositionellem Ausdruck ergiebt, den Ipfelkofer 76, 24 willkürlich als grammatisch unstatthaft erklärt; 4) leugnet Ipfelkofer mit Unrecht, dass Cap. 21 das erste Beispiel das ourτόμως αναμμυτίσκειν in sich habe und zur Palillogie zu rechnen sei. Vielmehr beweist die Uebereinstimmung im Wortlaut, Exempel, Auffassung mit 66, 20 die Integrität der ersten Stelle. Ich begreife es nicht, mit welchem Rechte Infelkofer 57, 16 to so meet τών εξοπμένων συντόμως αναμμυήσχειν und 57, 23 συντόμως αναμιμνήσκειν streicht, aber an den Worten 66, 20 χρή συντόμως μετ' είρωνείας είπειν keinen Anstoss nimmt, obwohl sie die gleiche Doctrin offenbar voraussetzen. Und zu dem allen nimmt dann lpfelkofer noch eine Verstellung des Capitels aus seiner ursprünglichen Stellung binter Cap. 28 an. Umstellungen und interpolationen nimmt eine methodische Textkritik aber pur an, wenn thre Motive einleuchtend sind. Ein solches Motiv will Ipfelkofer in der Anpassung an die aristotelische Lebre p. 1420 a 2 entdeckt haben. Aristoteles unterscheidet dort verschiedene Arten der vergleichenden Zusammenfassung dessen, was man selbst und was der Gegner gesagt hat, im Epiloge: 1) einfache (?) Gegenüberstellung, 2) &5 elowreiag, 3) &5 epornaews. Also kennt er gerade so wie Anaximenes έρώτησις und είρωνεία als Formen der Recapitulation. Er giebt wieder nur die knappsten Andeu-

tungen, berechnet für Leser, denen die rhetorische Tradition bekannt ist, darum für uns schwer verständlich und durchsichtig. Weit entfernt, dass von dieser Stelle ein Licht auf die Theorie des Anaximenes fiele, stellt sich vielmehr die ausführlichere Doctrin des Anaximenes als die von Aristoteles vorausgesetzte Tradition heraus, geeignet, dessen schattenhafte Umrisse uns kenntlicher zu machen. Infelkofers Verfahren ist ganz willkürlich. Ironie und Frage bahen hei Anaximenes ganz die gleiche Stellung wie bei Aristoteles als Formen der Recapitulation. Ganz grundlos reisst Ipfelkofer die erste aus dem von Aristoteles hezeugten Zusammenhange heraus, während er die zweite dort stehen lässt, und stellt sie unter die Lehre von der σύνθεσις. Und dann soll der Fälscher ihr wieder die Stelle angewiesen haben, die sie doch schon in der voraristotelischen Kunstlehre gehaht haben muss. Und das alles aus dem völlig unberechtigten Wunsche, einem fingirten Interpolator den Mangel an Logik aufzuhürden, den wir bei unserem Technographen oft genug beobachten und der gerade für die ältere Technik charakteristisch ist.

Nachdem 58, 5-13 das dovela léver am rechten Platze behandelt ist, wird 59, 18-22 eine nachträgliche Bemerkung darüber gegehen, wie solche den Zusammenhang störenden Nachträge, die wir als Anmerkungen unter den Text setzen würden, is auch hei Aristoteles oft nachgewiesen sind. Die zweite Ausführung sieht Infelkofer als ein späteres, durch aristotelischen Einfluss veranlasstes Einschiehsel an. Und wie ja unbegründete Hypothesen und schlechte Conjecturen oft wirken gleich dem Bösen, das fortzeugend Böses gehiert, so hat dann Thiele,1) die Anstösse, die Infelkofer an der Lehre von der Ironie und den agreta nimmt. zum Theil anerkennend, seine Kritik auch gegen den ersten Abschnitt gerichtet, in dem er einen schweren Fehler der Ueberlieferung und eine besondere Unvernunft des Technographen wahrzunehmen meint. Mit diesem Stücke will ich beginnen und zeigen, dass auch hier die Kritik ihr Geschäft begonnen hat, ehe der Versuch einer Interpretation gemacht war. Das ἀστεῖα λέγειν hesteht darin, dass man in reichlicher Abwechselung Enthymeme, ganze oder halbe, bei denen der Hörer die Hälfte errathen muss, über die Rede zerstreut. Thiele streicht die Worte Sha n und findet dann den Rest immer noch unverständlich, was der Conjectur

34\*

<sup>1)</sup> In dieser Zeitschr. XXX 124, 125.

schwerlich zur Empfehlung gereicht.') Indem er von der falschen Voraussetzung ausgeht, dass die agrela Witzworte seien, während sie hier dem älteren Sprachgebrauche gemäss die Rede des dorelloc. eines Mannes von hauptstädtischer Bildung und Elegans. ) bezeichnen, findet er diese Lehre von den halben Argumenten unbegreiflich. Er hat dabei, wie schon Wilamowitz bemerkt hat, übersehen, dass auch Cap, 10 möglichst knappe Fassung der Enthymeme empfohlen wird (vgl. auch 48, 23 ένθύμημα συντόumc elnely too dorelov Eveney 52, 13, 54, 5). Die Wirkung der halben Argumente, deren Vervollständigung dem Leser überlassen wird, wird aber völlig aufgeklärt durch die parallele Ausführung der aristotelischen Behandlung der agreta III 10. Diejenigen Enthymeme werden hier als αστεία besonders empfohlen, Ega moiel nuly uanger rayelay. Und auch darin reproducirt Aristoteles die schon dem Anaximenes bekannte Theorie, dass er 1418 a 6 mahnt, die Enthymeme nicht aneinander zu reihen, sondern zu verstreuen.

Der Nachtrag stellt als weitere Forderung des ¿drzezo, ¿ópoc auf, dass man das ½00g der Reden den Redenden ) anpasst. Ich finde es erklarlich, dass Ipfelkofer die unlegische Einordnung des Nachtrages tadelt; aber ich finde, dass er das Recht, hier wieder der dem Mangel an Logik den Interpolator verantwortlicht zu machen, in keiner Weise erwiesen hat. Die wirkungsvolle Einfügung von enthymemen und Gnomen einerseits, die consequente Ausprägung des Charakters der Redenden in der Rede andererseits lassen sich sehr wohl unter den gemeinsamen Begriff der urbanen Rede fassen, als verschiedene Charakteristik derselben begriffen. Und so sehr

Die Streichung ist nomöglich, weil auch sonat Einstreuung von Enthymenen und Gnomen immer wieder und wieder als besonderer Schmuck der Rede empfohlen wird: 48, 23. 52, 13. 54, 5. 74, 22. 75, 13. 76, 4. 78, 23. 82, 15. 53, 15. 84, 3, 98, 21. 92, 18.

<sup>2)</sup> Wilamowitz a. a. 0. 623, Spengel, Philol. XVIII 630. Ich verweise noch auf den Index Academicorum p. 52. 59 Mekler, Isokrates II 34 derzsio: sivna rasqui val aşavoi, Demertios § 114, Sext. C. Rhet. 43. 47. Demosthese gebraacht au den drei bel Preuss angeführten Stellen derzsia Iu dem Sinne Roomotsi.

<sup>3)</sup> Ipfelkofer deutet τοῖε ἀνθρωποιε ohne jeden Graud ala die Höreoden. Vgl. Isokrates bei Walz, Rhet. II 632, 25 συμβαίνοντα: . . . προσώποιε ποιείσθαι τοῖε λόγουε. — Auch an dem γράφειν λόγον nimmt Ipfelkofer mit Unrecht Antsios, a. 99, 7.

auch Aristoteles die Lehre vom η̈̄θος psychologisch vertieft hat, die Behauptung, dass sie unseren, roben Empirker und Praktikert gefehlt habe, wird nicht aur durch den von lpfelkofer verworfenen Anhang und meine früheren Ausführungen widerlegt, sondern sis auch gegenüber der Berücksichtigung des η̈̄θος p. 37, 2 ff. 39, 11. 44, 5 ff. 32, 12 unbegreillich.) Der Nachweis einer Verfälschung unserer Techne durch unverständige Benutzung aristotelischer Lehren ist auch hier misslungen.

Auch in dem die Lob- und Tadelrede behandelnden Cap. 35 meint Infelkofer aristotelisch beeinflusste Interpolationen zu entdecken. Ich will noch dies Stück genauer behandeln, um zugleich die tief eindringenden Ausführungen Leos\*) über die Geschichte des ἐγχώμιον iu einigen Punkten zu erganzen. Auf die Behandlung des Procemium folgt die von Ipfelkofer athetirte3) dealpeous der Güter p. 80,11-20. Gerade so folgt beim Auctor ad Her. III 13 in der Behandlung des genus demonstrativum auf das principium die divisio, dann die narratio. Ob der Redner die dialpeais stillschweigend der folgenden Lobrede zu Grunde legen oder sie in einer προέχθεσις den Hörern vorlegen soll, scheint Anaximenes absichtlich in der Schwebe zu lassen. Betrachten wir nun die Gütereintheilung: S. 7 unterscheidet Anaximenes in aristotelischer Weise') Güter des Leihes, der Seele und knizznza. Hier dagegen werden sehr passend, da im έγχωμιον die άρεταί die wesentlichen Gesichtspunkte zur Gruppirung des Stoffes geben (Leo S. 210. 228), die Güter geschieden als solche, welche έξω της αφετής, und als

<sup>1)</sup> Auch der aprachliche Beweis lat sehr achwach. Es soll der aprachichen Sorgfalt des Auszimense widersprechen, venn anf das χ'rata ale 3t. Δωμαν είν är δt 3t 3t. βc folgt. Aber viel härter lat doch in dem ersten von pleislofen inchlie bensandarieta Abschulte der annutlitelhar Wechseld els örsus ar viel 3t. βc μα de da Δαξμαν, und an inconeinnitäten des Ansdrucks ist wahrlich unserer Techne bei sliem Sebensatimus nicht arm.

Grlechisch-Römische Biographie, Leipzig 1901. — Ich verdanke in folgendem einiges den Sammlangen meloes Sebülers Mutsehmann.

<sup>3)</sup> Ich gebe auf die Missverständnisse tpfelkofers nieht ein, da meine positive Darlegung eine genügende Widerlegung ist.

<sup>4)</sup> Ygl, Spengel im Commentar zu Arist. S. 90Ω, Arieth, Die metsphysischen Grundiger der aristocilischen Ethik, Prag 1903 S. 621. Ans den eine Art philosophischer Mnemotochnik für Laien deztstellenden Δειαφέσει» ble Laert. Dies, III 80 erzijekt sich, Assa diese Einstellung populis vur. — Achnikh fanst Aristoteles die beiden ersten Arten der Güter als ἀγαθα dr. αντις susammen.

solche, welche er avry ry agery sind. Dass die letzteren das eigentliche Thema der Lobreden sind, die ersteren nebenbei eingeschmuggelt werden, wird in Uehereinstimmung mit Aristoteles (s. Spengel zu unserer Stelle) hervorgehohen. Diese Eintheilung liegt in der That der folgenden Ausführung zu Grunde. Denn mit dem vévoc wird begonnen, die Erörterung der anderen ausseren Guter ist durch die von Sauppe 82, 10 erkannte und aus dem Auctor ad Her, auszufüllende Lücke nns geraubt. Für die Genealogie, die freilich nur bei Lohreden auf Menschen und Caa') moglich ist, werden dann eine Reihe von Vorschriften gegeben. Alle Vorfahren soll man nur, wenn sie alle tüchtig sind, erwähnen, sonst die Untüchtigen unter der Form der manakerwig übergeben. Gieht es über die Ahnen nichts Gutes zu sagen, so soll man betonen, dass er selbst vervaloc ist, und dass nur die Tugendhaften ευ γεγόνασι.") - Dass hier eine altere Lehrtradition vorliegt, ist wieder aus der Uebereinstimmung mit aristolelischen Aussagen m schliessen, die ausser an den schon bezeichneten Punkten auch darin hervortritt, dass Arist, 1367 h 333) wie Anax, 80, 19 ummaοισμός vom Επαινός unterscheidet, dass seine Ausführungen über die suvévera 1360 b 30 ff. (1398 a 18) und noch mehr die der Διαιρέσεις ) an Anaximenes anklingen. - Im Wesentlichen wird auch hier die isokratische Theorie, die wir mit Sicherheit aus seinen drei έγχα μια auf Eusgoras, Helena, Busiris und den epi-

λαch Lobreden auf πεθνε ἢ πρόγγεα ἢ λόγον ἢ πτῆμα (τψ. Cap. 1) werden berbcksichtigt, wie von Arist I 9 Lobreden auf ἄγρης καὶ τον τὶ λων ζομαν τὸ τυχών. Die bekannten Titel der παίγναι sind offenber un cinige uns suffillig besengte Exempel ciner weit verbreiteten Gattong, 2) p. 83, 2. Der Gefanke ist kyniach, a Immisch, Comment, philologie

f. O. Ribbeck, Leipzig 1888, S. 84, und Beiträge zur Geschichte der griech.

Philos, and Religion von P. Wendland und O. Kern, Berlin 1895, S. 53.

Vgl. Ethik I 12, Isokrates IX 70 ff., Cicero De inv. H 178, De or. II 342, Sext. C. rhet. 103, Löning S. 165.

<sup>4)</sup> S. z. B. Leert. Diog. III S9 dillo abbet, abv neives van fly provides (provides the provides exists of support of the provides the provides the provides the provides of the

sodenhasten ἐγκώμια auf Timotheos (XV 107 ff.), Agamemnon (XII 70 ff.), Theseus (X 18 ff.) erschliessen können, den hestimmenden Einfluss ausgeübt haben, indem sie die für dies genus lückenhafte frühere Tradition in Schatten stellte und durch eine avstematische Behandlung ersetzte. Auch Isokrates geht von der ενγένεια aus.") Und dass schon für ihn verealoria der technische Name für diesen Teil war, wird durch XI 8, XV 180 wahrscheinlich. Die Theorie dieses Theiles lesen wir zum Theil noch XII 120, 198. Er hehandelt im Euggoras nur die ersten Glieder des vévoc. Zeus. Ajakos, Teukros, übergeht die anderen, weil er von ihnen nichts zu sagen hat. Und wenn nach Anaximenes p. 28, 2 für die Lobrede λόγων ενδόξων αυξησις και μή προσόντων συνοικείωσις, für die Tadelrede των μέν ένδοξων ταπείνωσις των δε αδόξων αυξησις charakteristisch sind, so entspricht dem ganz die Anweisung des Isokrates XI 4 dei roug uèr ecloyeir rivas Bouloμένους πλείω των υπαρχόντων άγαθων αίτοζς προσόντ' όποφαίνειν, τούς δέ κατηγορούντας 1) τάναντία τούτων ποιείν (VE). XII 123 und diese Zeitschrift XXV 174).

Anaximenes hehandelt weiter den Theil des ἐγκάμιον, in dem net ἐν αὐτῆ τῆ ἀρετῆ των Geltung kommen. Disponirt wird er nach den Lebensstufen des καὶς, νεανίανος, ἀγής. Aher in jeder Stufe werden die Gesichtspunkte der ἀρετέ hervorgekehrt, auf der weiten die ἐκτιγθείμεντα, auf der dritten ∂καιοσύντη), θοσγία, ἀνδρεία, ganz nach dem Schema der früheren Eintheilung. Und dieser Theorie entspricht völlig die Praxis des laokrates. Im Eugeras ordnet er auch den Stoff nach den Lebensstufen des καὶς und des ἀγής. Auch er hebt die Tugenden hervor, am Manne die drei von Anaximenes henten Gardinaltugenden in der Folge ἀνδρεία, σοφία, δικαιοσύνη, und lässt die Thaten als Aeusserungen dieser Tugenden erscheinen (γgl. Anax. Sa.), 17 fb.)- Leo zeigt

<sup>1)</sup> Sogar in der Episode über Theseus X 18.

Das Wort ist gewählt wegen der Polemik gegen Polykrates' Σωπράτους κατηγορία.

Die Voranstellung der Gerechtigkeit ist populär, s. Immisch a. a. O.
 75. Daher finden wir sie öfter in der Aristotelischen Rhetorik, 1362 b 12 und 1366 b 1.

<sup>4)</sup> Leo 91 (187. 188), ebenda 92. 93 üher die Hervorhebung der ἀρνταί in den andern isokratischen ἐγκαίμια. Anch Aristoteles hebt 1367 b 32 das Verhältniss der ἄργα zur ἔξις (d. h., in dieser Behandlung des ἔπαιρος, der ἀρρτγ) hervor, vgl. Leo S. 188. 189.

(S. 209, 210), dass diese Verbindung der Thaten und Tugenden in der späteren rhetorischen Theorie vorherrscht und nur selten das Schema, welches auf die Thaten als besonderen Theil die Tugenden folgen lässt (ältester Typus Xenophons Agesilaos), berücksichtigt wird. Wenn er weiter bemerkt: "Es ist klar, dass ein massgebender Rhetor vor Ciceros Lehrzeit diese Form für das kynumor festgelegt hat, es ware nicht schwer auf den Namen zu rathen', so ist der im letzten Grunde maassgehende Theoretiker in weit früherer Zeit zu suchen. Schon die Uebereinstimmung in der Vertheilung des Stoffes und in den leitenden Gesichtspunkten zwischen Isokrates, dem pseudodemosthenischen Epitaphios 1) und dem platonischen Menexenos2) empfiehlt die Annahme, dass eine anerkannte Theorie vorlag. Aber wir finden die Theorie und das fertige Schema bei Anaximenes, den Leo nicht herücksichtigt. Der massgehende Schöpfer der Theorie, die die in der Praxis herausgebildeten Grundsätze und die Ansätze älterer Doctrin in einem System verhand, wird Isokrates gewesen sein. Das Verhältniss der älteres Theorie, d. h. für uns vor allem des Anaximenes, zur späteren, namentlich zum Auctor ad Herennium und Cicero, die Mittelglieder, die von dem maassgebenden Rhetor zu diesen überleiten, auf diesen und auf anderen Gehieten zu untersuchen halte ich für eine sehr nützliche und lohnende Aufgabe.

Als ein wesentliches Mittel des ἐγκαίμαν sieht Anaximses (S. 35, 13—15) und Aristoteles (1368 a 10 ff. 1392 a 5) die σɨ Ṣγαίς an. Zwei Arten derselben behandelt Anaximenes in des is wesentlichen sich deckenden Abschnitten 29, 7—16 und 33, 1—18 mas soil einem Vergleich zwischen der gelobten Person oder Sahb und einem anderen anerkannt Guten ziehen und den Gegenstader Lohrede erchehen, indem man an ihm die besten Seiten, zie audern die schwächsten herrorkehrt. Oder man soll ein Anderes, das zwar gut, aber im Vergleich zum Gelobten minderwerhlig zim Vergleiche herrautiehen. Δετιτιασμόλη ist der techsische auch Aristoteles (1359 a 22. 1365 a 20. 1414 h 2. 1419 b 34) bestannte Ansderuck für solche Vergleiche, die ünfrigens auch zuch

S. Spengel zu Anaximenes S. 233. Auch Westermanns Sammlungen Quaest. Dem. II 1831 S. 58 ff. aind werthvoll. Nur muss man statt der Abhängigkeit vom Menexenos meist die vom rhetorischen Schema einsetzen.

Diese Zeitschr. XXV 183, wo ich auch die wiederhalte Betonung der αρατή hätte hervorheben sollen.

Cap. 33 (vgl. 25, 20) in der Demegorie und nach 89, 10, 11 in der Gerichtsrede ihre Stelle hahen. Auch Aristoteles unterscheidet 1 9 Vergleiche πρός ένδόξους und andere πρός τους άλλους, die sich empfehlen, wenn erstere nicht angezeigt sind. Isokrates ist nach seiner Aussage in der Prunkrede hesonders stark im artiπαραβάλλειν, durch das man neuen Redestoff gewinnt.1) Diese Eigenthümlichkeit heohachten wir in der That an den Lobreden des Isokrates und dürfen daraus schliessen, dass seine Theorie den Vergleich als nothwendigen Bestandtheil der Lobrede hinstellte. So wird Eusgoras mit Kyros, seine Kriege mit dem troischen, Helena (39. 60. 61, s. auch 16) mit den anderen Heroinen, im Busiris ägyptische mit spartanischer Sitte verglichen. Sogar in dem episodenhasten έγχωμιον auf Theseus fehlt ein Vergleich nicht, der mit Herakles.") Und die Theorie des Vergleiches lesen wir noch XII 39 ff. - Aristoteles versetzt dem Isokrates einen Hieb, indem er ihn diese Gewohnheit sich zulegen lässt δια την συνήθειαν του δικολογείν. Denn diese Lesart halte ich für die richtige. Die der besten Handschrift agurn Bergy ware nur unter der Voraussetzung zu begreifen, dass dem Isokrates die reichliche Anwendung des Vergleiches in der Gerichtsrede als Fehler vorgehalten wurde. Aber dann hatte sich Aristoteles, ds er hier gerade vom yévog ἐπιδεικτικόν handelt, ganz unverständlich ausgedrückt. Ich halte άσυνήθειαν für alte Conjectur, die den scheinbaren Widerspruch dieser Stelle mit der Ahleugnung der gerichtlichen Redepraxis durch Isokrates beseitigen sollte. Aher wir wissen, dass Aristoteles in der Συναγωγή Isokrates' Vergangenheit als Logograph hehandelte und dass Kephisodor ihn gegen den von Aristoteles (wohl im Tovλος) erhohenen Vorwurf der Processschreiberei\*) in Schutz nahm. Ich meine, an unserer Stelle wirft ihm Aristoteles vor, dass er von der Praxis als Logograph die Vorliebe für Parallelen mitgebracht

l) evnogeir technischer Ausdruck, wie Alkidsmas, Isokrates, Anaximenes beweisen.

<sup>2)</sup> S. such XV III. — Auch im συμβουλεντικοί licht isokrates der Vergleich. Ich verweise zur sied die Parallelizinge des Philippos mit Agresilico, die im uucchten 9. Brief beentst ist. Die Elefabrungsform des Falschers § 12 Deveist das deutlich geong. Und wie will Blass dem Brief mit der ziemlich gleichzeitigen Friedensrede reimen? — Auch Xenophon, Ages. 9 hat die eitzgenützt.

<sup>3)</sup> Vgl. Theopomps Vorrede zu den Pelennena.

habe, indem ja die Gerichtsrede ganz anf die Antithese und auf den Gegensatz der Reden und Personen gestellt ist.

Bei der Behandlung der Redetheile der Apologie fügt Anaximenes in die dem Schlusse unmittelbar voraufgehende Widerlegung des Gegners die Besprechung der Louxigeic xal anoxologic ein (p. 94, 19-95, 10). Die Stelle ist befremdend, und ich will sie nicht loben. Aber dem Grund zu dieser Anordnung konnen wir nachkommen.") Da nach den Ausführungen des Technographen die Frage dem Ankläger, die Antwort dem Vertheidiger zufällt, so bezieht sich diese Doctrin nicht nur auf die Apologie, sondern auch auf die Anklagerede, speciell deren vorletzten Theil, τὰ πρός άντίδικον. Das sagt der Autor selbst 94, 20 (εἰς τὰ τοιαύτα εἴδη) deutlich genug. Da er die Behandlung von Frage und Antwort an einer Stelle zusammenfassen musste, gab er sie als Nachtrag zum vorletzten Theile der Apologie. Ipfelkofer verwirft zwar nicht durchaus die Stelle als unecht. Aber er nimmt an, dass der Interpolator unter dem Einflusse des Aristoteles (III 18) sie fälschlich hierhin gerückt habe. Mit dem Einflusse des Aristoteles scheint mir gar nichts erklärt, da die Behandlung der Sache bei beiden nichts gemein hat. Und gar nicht verstehen kann ich, dass Ipfelkofer eine Zerrüttung der Stelle durch Unterdrückung der Fragen annimmt. Denn die ersten Sätze der Exempel sind ja Fragen.

## 4. Schluss.

Ich könnte noch an einer Reihe weiterer Berührungen zwisches Aristoteles und Anaximenes nachweisen, dass beide dieselhe ältere Doctrin voraussetzen.<sup>9</sup>) Aber nur ein Commentar zu Aristoteles'

<sup>1)</sup> S. auch Ed. Schwartz, De Thrasymacho p. 8.

<sup>2) 1346</sup> b 326. Besteischildung um der İngarpapasi und Baussia.

2. 15 Einheliung und Behandlung der nieusen, 13 Unterordung der
des Anst. unter die yring des Arist. (In dem Anagieses bei Leart Dieg. 183
haben wir unr die zifg des Anst., mit Aussihme des 7.) und Vertheinst
der vzkoin zegelann und die yring (vgl. 1398 b 3861, 1859 b 1861, Folgik der
nurghen/zerusei (s. such 1396 a 415), 15 Unterscheidung der Glüter der vön
zegelanten und des Einzelsen (vgl. Ansz. 14, 10, 16, 10, 18), 1395 z 385
(1398 b 24) Ärpper vohr zigen-örne der zigen, den und verteilen und der Schreiben (1398 a 1961, 1875 a 1985 a 1986)
zin vonzelopsier (Ansz. 30, 6), 1374 b drivzpun eindergene dilbergene (Ansz. 13, 1351 a 15)
zin 12 7 gint nichten (anst. 10, 16), 1394 a 8 — Anst. 71, 4, 19, 7, 10, 971, 1), 1374 b 11 Serhandlung des vergree (Ansz. 92, 46), 1394 a 8 — Anst. 42, 21 (eine Seitl, die

Rhetorik konnte das Verhältniss des Aristoteles zur älteren Kunstlehre erschöpfend behandeln. Eines solchen bedürfen wir sehr. Denn Marx' scharfsinnige Kritik hat manche Probleme gestellt; aber den Weg zur Lösung hat er ebensowenig wie Römer gefunden. Und Spengels Commentar steht nicht auf der Höhe seines Commentars zu Anaximenes. Aber nur auf den Wegen, die er in den beiden Commentaren, in der Svraywyń und in den Aussätzen über die Ariatotelische Rhetorik und über Anaximenes gewiesen hat, ist ein vollkommenes Verständniss der Aristotelischen Rhetorik zu gewinnen.1) Es ist zu bedauern, dass diese Arbeiten nicht entfernt die Wirkung geübt haben wie der Aufsatz über Isokrates und Platon und dass der auf diesem Gebiet geniale Pfadfinder keine Nachfolger gefunden, die das in den Commentaren gesammelte reiche Material mit seinen historischen Gesichtspunkten zu durchleuchten veratanden haben. Es gilt die älteren Theorien zu reconstruiren, ala den Stoff, den des Meisters Hand gesichtet, geordnet und neu gestaltet hat, den Lehrbetrieb aich zu vergegenwärtigen, auf den er reformirend einwirken wollte. Mein nächster Zweck war, indem ich diese Gesichtspunkte verfolgte, zu zeigen, dass sich das Verhältniss unserer Techne zu Aristoteles weder aus der Annahme erklären lässt, dass ein späterer Interpolator aristotelische Lehren in aie interpolirt hat, noch daraus, dass man die Anaximeneshypothese preisgebend den Technographen aelbst zwischen Aristoteles und Hermagoras setzt. Durch den wie ich hoffe gelungenen Nachweis, dass die Techne nur in der Zeit zwischen der theodektischen und der aristotelischen Rhetorik entstanden sein kann. dass aie keine Spuren späterer Doctrin verräth,") sind alle gegen

Thick in dieser Zeitsche, XXX 130 tudelt, well er nie nicht versteht, a. nach 53, 4 und Pistons Prot. 331 DJ, II 21 and 1418 a 17 yeziper (Ansr. Cap. 11), 1309 a 31 (1417 a 36) — Annz. 36, 5, 1416 a 183f. — Annz. 32, 1, 1416 a 34 aaphab — Annz. 68, 14. Auch Annz. Cap. 34 bietet viele Parallelen mit Antst. iff are only nice groups overweise leh and fid. autagebas bet Latert, Diog. III 86, 103 and auf Hirzel, dessen Behandlung den Arisatoeles ich nicht billige. 103, 1, 2 — Aungebas Nr. 7 Im Merianna, Latert, Diog. III 82.

Das beweisen aneh Marx' Ausführungen über das dritte Bueh, In grossen Zügen ist das Verhältniss des Aristoteles zu Isokrates vorzüglich gezeiehnet von Wilamowitz, Ar. und Athen 1 319 ff.

Anf einige dem F\u00e4lscher wohl angeh\u00f6rige aprachliehe Eigenth\u00fcmilehkeiten beabsichtige ich in einer Abhandlung zur Textkritik des Ansximenes einzugehen.

die Spengelsche Hypothese geltend gemachten Gründe widerlegt. Was sich für sie geltend machen lässt, möchte ich noch kurz zusammenfassen. Dass Cap. 1-5 im wesentlichen anaximenische Doctrin darstellen, wird zugegehen, aber der Schluss auf das Ganze als voreilig hezeichnet. Nun greist aber die 1-5 entwickelte Topik in allen Theilen in die spätere Behandlung der Redetheile 29-37 ein. Dieselbe Topik sichert die Echtheit des zweiten Anhanges. Und die Lehre von den Redetheilen wieder verwerthet einerseits die von den Beweis- und Sprachmitteln (6-28), andererseits steht mit ihr der erste Anhang in genauestem Parallelismus. So sind die einzelnen Theile so fest mit einauder verklammert, dass das Ganze nur von einem Geiste concipirt sein kann. Und derselbe Geist verräth sich in der Einheitlichkeit der Terminologie, in der Verwendung derselhen stereotypen Sprachmittel und schematischea Uehergänge, nicht zu reden von der Fülle der Rückweisungen und Vordeutungen, die zum Theil von mir bereits aufgewiesen und aus Spengels Commentar leicht zu vermehren sind. Ist also für einen Theil Anaximenes als Urheber ermittelt, so ist mit Wahrscheinlichkeit derselbe für das Ganze anzunehmen. Für Anaximenes sprechen die sprachlichen Eigenthümlichkeiten und die isokratischen') Anklänge, die wir in der Rhetorik wie iu den neu gewonnenen Stücken seines Geschichtswerkes gleichmässig beohachten. Für ihn sprechen einige kynische Anschauungen, ausser der S. 534 A. 2 bemerkten vielleicht auch der Gedanke, dass die Götter an reichen Opfern keine Freude haben (20, 15). - P. 93, 12 ff. lehrt der Autor, wie man sich gegen die Vorwürfe zu vertheidigen habe. dass man einstudirte Reden vortrage oder dass man für Lohn als Advocat auftrete. Man soll zeigen, dass die, welche so gegen das Studium der Rhetorik eiferu, selbst Sykophanten siud und zur Besserung in die Rhetorenschule geschickt werden sollten. Das klingt an das S, 503 hesprochene Fragment des Anaximenes an. Gegenüher dem zweiten Vorwurf und dem weiteren, dass man andere processiren lehre und Gerichtsreden schreibe, soll man die verschiedenen Arten der uto 3ol unterscheiden und geltend machen, dass eheu jeder den Freunden nütze, wie er konne. Diese Ausführungen, die sich ührigens mit den Atatoégete (Laert. Diog. III 95. 96, Marcianus Nr. 44) berühren, passen durchaus für Anaxi-

Der p. 16, 21 genannte Δυσιθείδης ist gewiss der Schüler des Isokrates, einer seiner ältesten Schüler (Blass II 15-17).

menes, der Rhetoren bildete, für Lohn lehrte und Logograph war, Verständlich sind diese Ausführungen pur aus dem Lehrbetrieb des 4. Jahrhunderts, wo die Honorarfrage noch ernstlich erörtert wurde,1) Und mehr noch als auf Anaximenes Namen kommt es mir auf den Nachweis an, dass die Schrift als Ganzes überall die Bildungselemente und Apregungen, die politischen Erfahrungen und Eindrücke der mittleren Jahrzehnte des 4. Jahrhunderts widerspiegelt. nirgends eine Sour späterer Einflüsse verräth. In diese Zeit weist die Alterthümlichkeit der Lehre's) und, wie wir sahen, das Lehrprogramm. Die selbstgebildeten Exempel sind vielfach den Debatten und den acuten Fragen dieser Zeit entnommen.3) Ueberall wird die lebendige Rhetorik der Demokratie vorausgesetzt (s. z. B. Cap. 18 und p. 49, 20 ff.). In diese Zeit führt die gründliche Erörterung der Gesandtschaftsberichte Cap. 30 und die Tonik der Demegorie, die sich mit den Problemen, die Isokrates in seinen am Ende des Bundesgenossenkrieges verfassten Schriften und Xenophon in seiner letzten Broschüre behandelt, und mit der älteren aus Aristoteles zu erschliessenden politischen Litteratur so vielfach berührt. Dazu kommen noch die Anklänge an bestimmte Stellen

S. v. Arnim, Leben und Werke des Dio S. 15 ff., Theopomps Einieltung der Φυλιγγεινώ. Aber sehon Epikur Fr. 53 tadeit die Rhetoren nicht, dass sie Honorar nehmen, sondern dass sie dasfür nichts Ordentliches lehren, Vgl. v. Arnim Ber, d. Wien, Ak. CXLIII 8. 9.

S. Spengel, Philoi. XVi 644. 645. Alterthümlich ist anch die Berücksichtigung der εδιαι δμιλίαι, s. Usener 31.

<sup>3)</sup> S. Spengels Commentst und Synasoge S. 189. — En ist zu beachten, wie er dabei dem Standponkt wechseit. 15, 15 und fragies anderen is die im Gegensatze genanten Athener und Spartaner. 17, 17 sind es offenbar die im Gegensatze genanten Athener und Spartaner. 17, 17 sind es offenbar die in Athene geschrieben hat. Anch durin, dass der Autor in der isseseren und inneren Politik gleich indifferent ist, Oligarchie und Demokratie gelten lässt — die Monarchie brancht er ger nicht zu berücksichtigen —, sich nicht auf den Standponkt einer besonderen nöhn stellt, splegeti die Schrift den wirktieben Leithertiebe wieder. Alle, die zubten, sind im gelech lieb. — Aus der Fiction der Exempel, die der voranistotelischen Praxis entspricht, folgert Thiele, Hermagoras 155, sehr mit Umrecht den acharistotelischen Ursprache.

<sup>4) 22, 4-10</sup> tifft im wesentlichen zusammen mit dem zweirlehaften Stück der demotthenischen IV, Phil, über die Zongarda §3-5-5. Weiter wird dann, um die Rube in der demokratischen größe zu erhalten, eine Bevorzugung der Landbauer und der im Seewesen Shiftigen empfolitet, damit zie schön bei ihrer Arbeit bielben und sich von der Politik fernhalten. Das ist dieselbe Theorie, die wir bei Arist, Politik IV 3, enwiekelt findere, die seiner

des Isokrates und Demosthenes,1) die noch einer sorgfältigen über das von Spengel gesammelte Material hinausgehenden Untersuchung bedürfen. Der Standpunkt, den der Technograph einnimmt, ist in jeder Hinsicht nur um 340 verständlich. Daraus folgt für alle, die den Technographen und den Fälscher des Briefes scheiden. dass iener unmöglich zwischen Aristoteles und Hermagoras anzusetzen ist, dass der Fälscher abgesehen von seiner Umgestaltung der Vorrede sich stärkere sachliche Eingriffe kaum erlaubt hat, Für die rhetorische Theorie ist das bewiesen. Und dass er an den Exempeln unhetheiligt ist, folgt aus der Unwahrscheinlichkeit, dass er eine intime Kenntniss der Geschichte des 4. Jahrhunderta besessen hätte und dass er die Geschichte bis zum Tode des Aristoteles nicht henutzt hätte. Und wer den Fälscher des Briefes und den Technographen gleichsetzen wollte, der soll es erst wahrscheinlich machen, wie er in der Techne den fingirten Standpunkt einer früheren Zeit historisch und politisch, rhetorisch und ethisch mit einem wunderharen Geschick bewahren konnte, das zu den Dummheiten der Epistel im schärfsten Contrast steht.

Behandinng des Peisistratos 'A3, nol. 16 zugrunde liegt, die dann Hekataios (bet Diodor I 74) wiederbolt und (wohl durch seine Vermittelnng) Aristens kennt (§ 107-111). Aber die Doctrin ist älter, wie Isokrates VII 24. 31. Il 18 beweist, vgl. Dümmler, Kleine Schriften I 169 ff,

1) Ich gisube beweisen zu können, dass der Technograph unter dem frischen Eindruck des Gesendtschaftsprocesses steht. Die seltsame Theorie p. 31 über novnośa und aBelreośa ist lediglich aus Dem. XIX 98 ff. (265, 338) abstrahirt. Spengel, der die Leptinea citirt, hat diese Stelle übersehen. An der S. 540 behandelten Stelle sind die Vorwürfe des Aeschines gegen Demosthenes als rhetorischen Lehrer und Logographen berücksichtigt. Die Stellen bei Blass Ill 1 S. 35 und im Index zu Aeschines s. loyoypapoc, vgl. Dem. XIX 246. 250. Dagegen weist Demosthenes selbst XVIII 274 darauf hin, dass er seine Unterscheidung von αδίκημα αμάρτημα ατίχημα übernommen hat, und bestätigt so, was ich früher über das Verhältniss von Ansximenes und Aristoteles lo diesem Ponkte bemerkt habe.

Kiel.

PAUL WENDLAND.

## DER MAUERBAU IN ATHEN UND DIE LIST DES THEMISTOKLES.

Seine Darstellung von der Entstehung und Entwicklung der Machtstellung Athens, die sogenannte Pentekontaëtie, leitet Thukydides 1) durch die Erzählung über die Befestigung Athens und das hierhei hewiesene diplomatische Geschick des Themistokles ein. Gleich nach der Schlacht bei Plataeae - so berichtet er - beginnen die Athener die Stadt und die Stadtmauern wieder aufzubauen, Denn die Häuser waren mit wenig Ausnahmen zerstört und der Mauerring war hei dem Persersturm nur auf kurze Strecken erhalten gehliehen. Als die Lakedamonier das Vorhahen der Athener erfahren, schicken sie eiligst eine Gesandtschaft ab; theils weil sie es selbst lieher gesehen hälten, wenn weder Athen noch überhaupt eine andere Stadt Mauern besässe, hauptsächlich aber auf Andrängen der Bundesgenossen hin, denen die maritime Entwickelung der Athener und ihr nach den Siegen über die Perser gesteigertes Selhsthewusstsein ernstliche Besorgnisse einflössten. Die Gesandten stellen nun den Athenern das Ansinnen (nElouv). sie sollten keine Mauern errichten, vielmehr mit den Lakedamoniern zusammen daran gehen, alle Ringmauern ausserhalb des Peloponnesos niederzulegen. Die politischen Motive und das Misstrauen der Spartaner brachten die Gesandten natürlich nicht zum Ausdruck, sondern hetonten nur die militärischen Gesichtspunkte: die Perser durften bei einem eventuellen Wiedereinrücken in Hellas keine befestigten Stützpunkte und keine Operationsbasis finden, wie hisher in Theben. Auf Themistokles Rath fertigen die Athener diese Gesandtschaft mit dem Versprechen ab, die Verhandlungen über diesen Punkt durch eine Gegengesandtschaft in Sparta weiterzuführen. Er selbst geht so schnell als möglich als Gesandter ab; seine Mit-

<sup>1)</sup> Thuc, 189-93.

gesandten sollen mit der Abreise 20gern, his die Mauer die zum Zweck der Vertheidigung unenbehrliche Hobe erreich hat; die Arbeit sollen mit allen Mitteln gefordert werden, selbst Frauen und Kinder sollen sich am Bau thätig betheiligen. Das Weitere werde seine Sorze sein.

In Sparta angelangt, sucht er Zeit zu gewinnen; unter allerlei Vorwänden meldet er sich nicht bei den Staatsbehörden und verschleppt den Beginn der Verhandlungen; auf eine Anfrage hin schützt, er vor, dass er das Eintreffen seiner Mitgesandten, dem er in Bälde entgegensehe und dessen Verzögerung ihn bereits in Erstaunen setze, abwarten müsse. Aus Freundschaft für Themistokles werden die Ephoren nicht dringend; als aber nun verschiedene Reisende in Sparta eintreffen und ganz bestimmt berichten, dass die Mauer in Athen gebaut werde und schon eine ganz beträchtliche Höhe erreicht habe, sehen sich die Ephoren doch gezwungen, diese Meldungen zu beachten. Themistokles, dem dieser Umschlag der Stimmung nicht verborgen bleibt, überredet die Ephoren, sie sollten, anstatt solchem Gerede Glauben zu schenken, vertrauenswürdige Männer nach Athen abordnen, damit diese sich an Ort und Stelle durch den Augenschein überzeugten, wie wenig begrundet diese Gerüchte seien. Als diese Gesandtschaft abgeht, schickt er den Athenern heimlich die Botschaft, sie sollten die Gesandten aufhalten und nicht eher aus der Stadt entlassen, als bis sie erfahren, dass er und seine Mitgesandten von Sparta aufgebrochen seien.

Inzwischen waren Habronichos und Aristides, seine beiden Collegen, mit der Meldung eingetroffen dass die Mauer in verheidigungsamlssigen Zustand sei. Während die Athener nun nach der ihnen gewordenen Vorschrift verfahren und die Gesandten zurückhalten, lässt Themistokles endlich in Sparta die Maske fallen; er theilt officiell mit, die Mauer sei gebaut und stark genug, um die Einwohner zu schützen; wollten die Lakedismonier und ihre Bundesgenossen mit ihnen über irgend eine andere Frage in Verhandlung treten, so seien die Athener gern bereit dazu, da sie zu erkennen wüssten, was ihnen inshenondere und den Hellenen insgesammt zuträglich sei. Das hätten sie bei ihrem Plan, den Krieg zur See zur Entscheidung zu bringen, bewiesen; unter diesem Gesichtspunkt müsse man ihren Entschluss des Mauerbaues betrachten; ihnen und den Bundesgenossen würde

er Nutzen bringen, denn nur, wenn man eine gleiche Grundlage der Selbstständigkeit besitze, könne man bei den gemeinschaftlichen Berathungen eine gleichwiegende Stimme ahgeben. Entweder müssten alle Glieder des gemeinsamen Bundes unbefestigte Stadte haben, oder aber, da dies nicht der Fall sei, man dürfe ihre Handlungsweise nicht beanstanden. Die Spartaner machten gute Miene zum bosen Spiel; sie zeigten keinen Unwillen, da sie ja angehlich nicht um Protest einzulegen, sondern nur um einen guten Rath zu ertheilen die Frage zum Gegenstand einer diplomatischen Verhandlung gemacht hätten; sie beeilten sich auch die Athener ihrer Freundschaft zu versichern: im Grunde ihres Herzens aber trugen sie schwer daran, dass sie ihren Plan nicht hatten durchsetzen können.

Ich habe mich bemüht, den Bericht des Thukydides in seinen Hauptpunkten möglichst wortgetreu zu paraphrasiren, denn Thukydides repräsentirt für uns die älteste und zugleich reinste Quelle dieser merkwürdigen Tradition. Die späteren Autoren sind faat durchweg direct oder indirect - denn Schmidts 1) Stesimbrotoshypothese darf ich heutzutage wohl füglich mit Stillschweigen übergehen - in ihren Erzählungen von Thukydides abhängig. Plutarch") giebt, trotz seines Theopompcitates, einen Auszug aus Thukydides in zum Theil wörtlicher Uehereinstimmung mit seiner Vorlage: ebenso erscheint der Bericht hei Nepos\*) als verkürzte, aber dabei recht getreue Uebersetzung aus Thukydides. Auch bei Justin 1 liegt dieselbe Tradition vor. die Thukydides guerst litterarisch fixirt hat: die scheinbaren Divergenzen oder Erweiterungen sind nichts als rhetorische Floskeln. Nicht anders aind die kurzen Berichte bei Polyaen, ) Frontin, Aristodemos und dem Aristophanesscholiasten\*) zu heurtheilen; auch ihnen liegt die thukydideische Auffassung zu Grunde.

Neben dieser Version der Erzählung hat es im vierten Jahrhundert in Athen offenbar noch eine andere gegeben. Ich

<sup>1)</sup> Das Perikleische Zeltalter II 300.

<sup>2)</sup> Themistokles c. 19,

<sup>3)</sup> Themistokles c. 7. 8.

<sup>4)</sup> II 15.

<sup>5)</sup> I 30, 5.

<sup>6)</sup> I 1, to,

<sup>7)</sup> V 2.

<sup>8)</sup> Schol, Aristoph, Ritter 814. Hermes XXXIX.

schliesse dies mit Mandes') aus dem Bericht Diodors,") der deutlich die Spuren einer Contamination zeigt. Während Diodor nämlich im ganzen Aufbau seiner Darstellung und auch in der Wiedergabe einzelner Züge ) deutlich dem Thukvdides folgt. weicht er von ihm in zwei wesentlichen Punkten ab. Nach ihm sieht Themistokles gleich bei seiner Abreise nach Sparta die Moglichkeit seiner Arretierung dort voraus und bittet daher die Archonten, die spartanischen Gesandten, die nach Athen kommen werden, festzuhalten; und zweitens gehen nach Diodor die Mitgesandten des Themistokles gemeinschaftlich mit ihm nach Sparta ab. Dadurch wird der Zug, auf den es bei Thukydides in erster Linie ankommt, die Verschleppungs- und Ableugnungspolitik des Themistokles, einfach eliminiert. Nicht Zeit gewinnen will Themistokles, wie das Thukydides besonders betont, sondern sich in den Besitz von Geiseln setzen, um dadurch einen Druck auf Sparta auszuüben. Da wir nun diese zweite Version, bei der zugleich der Gegensatz verschärft und das feine diplomatische Intriguensniel bei Thutydides in einen groben, feindseligen Conflict verwandelt ist, in einer zufälligen Notiz bei Demosthenes\*) wiederfinden, so lässt sich wohl annehmen, dass diese Auffassung im IV. Jahrhundert in Athen sich ziemlich allgemeiner Geltung erfreute. Ich glaube daher nicht fehlzugreifen, wenn ich die Vermuthung ausspreche, dass diese Version auf Ephoros zurückgeht, der offenbar an der Ableugnungspolitik des Themistokles Anstoss nahm und diesen allerdings sehr befremdenden Punkt in Thukydides Darstellung durch seine abweichende Auffassung der Sachlage zu eliminiren suchte.5)

<sup>1)</sup> Versuch eines historisch-exegetischen Commentars zu Diodors griech. Geschichte (russisch) S, 120 f.

<sup>2)</sup> XI 39, 40.

<sup>3)</sup> Vgl. die Motivirung der Einsprache der Sportsuer, die Betheiligung von Frauen und Kindern beim Bau u. s. w.

<sup>4)</sup> Dcm. c. Leptinem 73.

<sup>5)</sup> leb kann somit A. Boner, Themistokies p. 106ff. nicht beistimmer, even er behanptet, dass das, was Ephores metr ais Thavyldies ar biete scheint, ans willkürliche Umgestatung und Ansekhnückung ist. Natäridi its sedeu ensprängliche Oneller Duskyldies, aber er dat han der Anfässend Oneller Outsliendig bewasste Kritik. Dass diese Kritik nicht das richtige erält, siche gann andere Frage. Die Contaminirany on Thavyldies na Behons und die dedurch resultirende widersprachevolle Darstellung ist erat das Spränder verdienst Diodors. Baser, Bassoil (Griech, Gesch. III 4.7) u. s. v. absteht.

Noch weiter in der Kritik ist sein Zeit- und Schulgenosse Theopomp') gegangen: ihm scheint das Verhalten der spartanischen Behörden und des Themistokles nur hei der Annahme verstindlich, dass es sich um ein abgekartetes Spiel gehandelt und dass die Ephoren von Themistokles bestochen gewesen seien; aher an der Grundlage von Thukydides Erzihlung, an der Thatsache, dass beim Mauerbau in Athen eine Einsprache Spartas erfolgt sei, hat auch er nicht zu rütteln gewagt.

Wir sehen somit, dass die gesammte antike Uehertieferung trotz mancher Alweichungen in Einzelheiten das Factum eines spartanischen Protestes bezeugt, wir sehen freilich zugteich, dass diese Einstimmigkeit auf den Bericht ein er Primärqueile zurückgeht, deren Autorität in der Frage so hoch stand, dass die späteren Historiker Ephoros und Theopomp, jeder in seiner Weise, nur an einem Puukt dieser Darstellung Kritik zu ühen sich erhabiten.

Diese anerkannte Autorität des Thukydides ist denn auch der Grund für ein ganz analoges Verhalten der neueren Forscher auf dem Gebiete griechischer Geschichte gewesen. Trotz verschiedener Auffassung der politischen Situation und der speciellen Sachlage, trotz verschiedener Beurtheilung der Rechtsfrage2) und des Verhaltens des Themistokles.") haben doch die neueren Forscher mit der Thatsache der Einmischung der Spartaner bei der Frage des Mauerbaues in Athen geglaubt rechnen zu müssen. Nur Beloch') hat kurz und entschieden die ganze Erzählung des Thukydides als Anekdote verworfen und es als ein charakteristisches Beispiel für unseren Mangel an Kritik Thukydides gegenüher hezeichnet, dass sie noch immer wiederholt werde. Diese Ketzerei ist natürlich gehührend zurückgewiesen worden; 'für seine Behauptung gehe er auch nicht den Schatten eines Beweises', urtheilt Busolt') und auch Ed. Meyer\*) halt Belochs Auffassung für nicht herechtigt und pimmt Thukydides Erzählung in ihrem ganzen Umfang in

die Kiarlegung dieses Sachverhaltes durch die Gleichung Ephoros - Diodor verschlossen. Diese Gleichung geht in den seltensten Fällen ohne Rest auf. Vgl. über Ephoros Version unten S, 559.

<sup>1)</sup> Müller: F. H. G. 1 p. 292 frag, 82. 2) Vgl. von Wilamowitz: Philol, Untersuch, I t16.

<sup>3)</sup> Vgl. Holm, Griech. Gesch. Il 136.

<sup>4)</sup> Gr. Geschichte 1 458 Anm. 2.

<sup>5)</sup> Gr. Geschichte III 45 Anm, 1.

<sup>6)</sup> Geschichte des Alterthums III 483,

seine Darstellung der Ereignisse auf. Ich habe in meiner Recension des hervorragenden Meyerschen Werkes') kurz meinen abweichenden Standpunkt betont; ein Eingehen auf diese Detailfrage verboten antürlich der Charakter meiner Arbeit und die ihr gezogenen Grenzen. Aber es scheint bei der oben dargelegten Sachlage doch angezeigt, in ausführlicherer Darlegung die Verwerfung der thukydideischen Erzählung zu begrönden. Dass die Frage eine principielle Bedeutung für die historische Kritik hat, lässt sich schwerlich in Abrede stellen. Aus dieser Bedeutung leite ich das Recht ab, den Einzelvorgang detaillirt zu anslysiren. Man hat der apodiktischen Behauptung Belochs keinen Glauben geschenkt; ich hoffe Gesichtspunkte geltend machen zu können, die dieser Behauptung zu ihrem Recht verhelfen.

Thukydides\*) berichtet, dass gleich (εὐθύς) nachdem die Barbaren Attika geräumt, die Atbener Weiber und Kinder zurückgeschafft und den Beschluss gefasst hätten (παρεσχευάζοντο). Stadt und Mauern wieder aufzuhauen. Mit dem Wiederaufhan der Mauern sher wurde, wie seine weitere Darstellung lehrt,") erst gleichzeitig mit der Abreise des Themistokles nach Sparta, d. b. erst im Spätherbst 479, nach dem Beginn der Belagerung von Sestos, der Anfang gemacht. Den gleichen Termin hat Diodor') im Auge, wenn er auch den Mauerbau ins Archontat des Timosthenes (478/7) datirt. Es hangt diese Verschiebung mit der Oekonomie seiner Erzählung zusammen. Er hatte die Kriegsereignisse zusammenhängend bis zur Einnahme von Sestos behandelt. Ebenso wie Thukydides greist er nun zurück; das Archontenjahr hatte er bereits genannt; aus dem Wortlaut\*) seines Berichtes ist es aber vollständig klar. dass er in Uebereinstimmung mit Thukydides den Beginn des Mauerbaues in den Spätherbat des Vorjahres verlegt wissen will. Das Siegesfest in Plataeae wird nach Plutarch am 27, Panemos

Göttingische gelehrte Anzeigen 1903 Nr. 4; vgl. S. 317: ...,dass Meyer die Erzählung von der ganz unmöglichen und nutzlosen List des Themistokles beim Mauerban nicht verwirft, kann ich nicht billigen.

<sup>2)</sup> I 89, 3 und dazn die Anmerkung von Classen-Steup.

<sup>3)</sup> Man beachte die Ansdrücke παρισκευόζοντο, 90, 1 τὸ μέλλον.

<sup>4)</sup> XI 39.

<sup>5)</sup> XI 39, t κατά δὲ τὴν Ἑλλάδα Αθηναΐοι μὲν μετά τὴν ἐν Πλαταιαῖς νίκην μετεκόμισαν . . . τέκνα καὶ γυναΐκας εἰς τὸς Αθήνας, εὐθὺς δὲ καὶ τὴν πόλιν ἐπεχείρησαν τεχίζειν,

<sup>6)</sup> Arist. 19.

(— Metageitaion Plut. Cam. 19) gefeiert; das wäre im Jahre 479
am 19. September. Ich sehe keinen Grund zur Annahme, dass
das Siegesfest auf ein späteres Datum fällt als die Schlacht.')
Selbst zugestanden, dass die Angaben Herodots') am 11. Tage
nach der Schlacht wären die verbündeten Truppen gegen Theben
aufgebrochen und 20 Tage hätte die Belagerung Thebens gedauert,
auf approximativer Schätzung berühen,') so konnen die Athener
doch nicht vor Mitte October nach Hause zurückgekehrt sein und
den Wiederaufbau von Stadt und Mauern ernstlich in Angriff genommen haben. Andererseits wissen wir, dass zu Beginn des
Frühlings 478 die vereinigte athenische und lakedämonische Flotte
wieder in See sticht; der Conflict ist also beigelegt. Sein Entstehen und sein Ende müssen somit in die Zeit zwischen Mitte
October 479 als frühseten Anfangs- und die ersten Tage des Marz
478 als spitsten Endermin fallen.

Betrachten wir nun die politische Situation in der eben umgrenaten Zeitspanne. Die Schlacht von Plataese war geschlagen,
die nationale Begeisterung mächtig gehoben: Sparta und Athen
vereint hatten den Sieg errungen, vereint waren sie gegen Theben
gezogen und die Auslieferung der feindlichen Adelshäupter erreicht;
vereint hatten ihre Flotten fast gleichzeitig?) mit dem Sieg bei
Plataese die Schlacht bei Mykale gewonnen; nach kurzer Fahrt
in den Hellespont kehrte Leotychidea mit den Peloponnesiera
heim; die Athener dagegen begannen die Belagerung des europaisichen "Brückenkopfes" Sestos, dessen kleine persische Garnison
sich beldenhaft den ganzen Winter hindurch wehrte. Das Einvernehmen der beiden führenden griechischen Mächte ist noch
durch nichts gestört, vom Uebergang der Hegemonie zur See an
Athen ist noch nicht die Rede, von irgend welchem Grand für
Sparta, Athen zu misstrauen, erfabren wir nichts. Man hat sich

Vgl. dagegen Bosolt Griech, Gesch. Il<sup>2</sup> 725 Anm. 2, der die Schlacht in den Anfang Angust setzt.

<sup>2)</sup> IX 86 f.

<sup>3)</sup> Mit Recht het Busolt Gr. Gesch. II<sup>3</sup> 725 Ann. 4 hervorgehoben, dass das fortwährend wiederkehrende Intervall von 10 Tagen etwa unserem Begriffe, Woche' entspricht.

<sup>4)</sup> Nach Herodot IX 90, dem Diodor XI 34 folgt, wären beide Schlachten an demselben Tage geschlagen worden. Schon Busolt Gr. Gesch. Il<sup>2</sup> 142 hat darsuf hingewiesen, dass die Schlacht von Mykale wohl etwas apäter anzusetzen set,

freilich daran gewöhnt, unter dem Einfluss der Discussionen hei Herodot!) aber die Hegenonie im gemeinschaftlichen Feldzuge gegen die Perser an einen kaum durch die Noth der Lage niedergehaltenen, tiefgehenden Zwiespalt zwischen Sparta und Athen von Beginn des Krieges an zu glauben: aber diese Discussionen sind, wie Meyer?) das überzeugend ausgeführt hat, freie Compositionen des Herodot, welche die Anschauungen der Zeit des peloponnesischen Krieges auf die Verhaltnisse der Perserkriege übertrugen. In Wirklichheit hat diese Hegemoniefrage theoretisch und praktisch damals keine Rolle gespielt — ja, sie ist wohl kaum überhaupt aufgerollt worden, und es hat in Verlauf der griechischen Geschichte keine Periode gegeben, in der Sparta und Athen einander so nahe geslanden, so einig gewesen sind, als in der Periode von Marathon his zum Frohlingsdeldzug 478.

Zwar hat es naturlich Meiaungsdifferenzen über diese Zuugsplan und andere Fragen gegeben, aber es ist über diese Dinge rasch eine Veratündigung erzielt worden auf der Basis gegenseitigen Vertrauens; ohne dasselbe wäre ja auch eine erfolgreiche Cooperation auf dem Kriegsschauplatz paschologisch gar nicht denkbor. Was konnte unu Sparla in dem Moment, wo der Landesfeind zwar aus Griechenland vertrieben, der Krieg aber noch nicht beendet war, veranlassen, eine Frage anzuschneiden, die in ihrer Edwicklung zu den weittragendsten, fast unübersehbaren Folgen (übree konnte?

Man ) hat nun zwar gemeint, "die eigenwillige Erbauung einer Festung sei eine Verletzung der Verpflichtungen gegen den Vorort' gewesen und diese Verletzung habe den Protest Spartas herrorgerufen. Aber diese Auffassung der Sachlage ist nicht abstätzt der Sachlage ist nicht de

t) VII 159. IX 26.

<sup>2)</sup> Forschnagen II 218f.

<sup>3)</sup> Wilamowitz, Philol. Untersnchnngen 1 116.

<sup>4)</sup> Dass Alben eine Mauer auch sehon vor dem Perserkriege hatte, wird durch Thuskydies 189 und 93 cellulib bezeugt und durch die Asalogie der ührigen Griechenstädte bestätigt. Das nnhefestigte Sparta galt ateta sis Ansahme und wurde als solche angeführt. Wilsanowitz und Dörgleich Ansahme und wurde als solche angeführt. Wilsanowitz hollt entsträten. Assassrdem entspricht Wilsanowitz' Behaupting (Philol. Untersuch. 197). bei einem beteitigten Anbet sit Marathon and Salamis underhaber, der militärischen and

stellt also pur den Zustand der Stadt her, in dem es seiner Zeit der Isthmoscoalition beigelreten war. Ein Protest dagegen von Seiten des Vorortes ist rechtlich durchaus unbegründet. Doch selbst wenn es sich um einen Neubau gebandelt hätte, wäre eine Einsprache Spartas nicht minder ein Gewaltact gewesen; der hellenische Bund von 480 war eine lockere Conföderation obne feste Institutionen und Athen ein souveraner Staat. Selbst in seiner engeren Interessensphäre hat Sparta wenige Jahre später die Ummauerung und Befestigung Mantiness') ruhig hingenommen, und als es dann fast ein Jahrhundert darauf nach dem Königsfrieden angesichts der unzuverlässigen Haltung Mantineas die Niederlegung dieser Mauern fordert und mit Waffengewalt erzwingt, ist dieses Vorgeben nicht als Recht des Vorortes betrachtet, sondern in alter?) und neuer") Zeit als Act brutaler Vergewaltigung gehrandmarkt worden. Ich habe diese Rechtsfrage hier nur deshalb berührt, weil sie von Wilamowitz in den Vordergrund gerückt worden ist; thatsächlich kommt es auf sie hier herzlich wenig an. Denn ein Staat betont doch einem anderen Staate gegenüber sein wirkliches oder vermeintliches Recht nur dann, wenn eine Verletzung seiner Interessen vorliegt, wenn diese Betonung ibm Vortheil verspricht und er gewillt ist, seine Ansprüche durchzusetzen. Haben wir Grund zur Annahme, dass damals all dieses der Fall war?

Wir sahen schon, dass Athen mit dem Wiederaufbau seiner Mauern weder die Vorortsrechte noch die Interessen Spartas verletzte; sollte aber Sparta trotzdem den Moment für gekommen erschtet baben, um den emporstrebenden Verbundeten niederzudrücken und ihm seine Suprematie aufzuzwingen? Alles was wir von der Politik und den Stimmungen in Sparta zu jenem Zeitpunkt wissen, spricht entschieden dagegen. In den Perserkrieg war Sparta, als keine andere Lousung übrig blieb, eingetreten und batte ihm mit

politischen Situation nicht, wie bereits E. Meyer (Gesch, des Alterth. Ill 329) treffend bemerkt hat. Miltindes führt bei Herod. YI 109 klar aus, warum es geboten war, bei Marathon zu sehlagen. Und Salamia vollends hat mit der Fruge, ob Athen befestigt war, nichts zu thnn: der Kriegaplan des Themistokles erfordert die Entscheldung zur See.

t) Strabo Vtil 3, 2. Dazn B. Kell : Nachr. der Gött. Ges. 1895 S. 358 f.

<sup>2)</sup> Isokrates Panegyr. 35 Polyb. IV 27.

Grote V 339; Cnrium tilt 232. Hertzberg, Ages. 137. Sievers 151.
 Vgl. über die Frage melne Geschichte der apartanischen und thebanischen Hegemonie 26 f.

Aufbietung aller Kraft geführt: aber auch hier wollte es sich, so viel es möglich war, auf den Peloponaesoa beschränken; es bedurfte der Drobung Athena, dasse se genötligt sei, auf die persischen Auerbietungen einzugehen, wenn die Lakedamonier nicht mit ihren Heere nach Mittelgriechenland kämen, um die Spartaner zum Zag ezeen Mardonies und zur Schlacht bei Plataee zu bewecen.

Nun war auch dieser Sieg errungen; die dadurch gewonnene Ehrenstellung wollte Sparta behaupten; aber darüber hipaus die grossen neuen Aufgaben zu lösen, die die Siege über die Perser stellten, dazu sah sich der spartanische Staat völlig ausser Stande. In richtiger Erkenntniss der realen Verhältnisse, die durch die eigenartige politische Organisation, die Beschränktheit der Wehrkraft und der Finanzen bedingt waren, hat die apartanische Regierung nichts davon wissen wollen, die kleinasiatischen Griechen zu befreien und wirklich die Leitung Griechenlands zu übernehmen. Die weitgehenden Plane ihres Konigs Pausanias hat diese Regierung nicht getheilt, aondern stets desavouirt, und gleich nach der Schlacht bei Mykale die peloponnesischen Flottencontingente zurückgerufen. Und gleichzeitig sollte diese Regierung, deren Autorität und deres Erfolg ja gerade darauf beruhte, dass sie in der Politik stets nur das real Erreichbare anstrebte, den Versuch unternommen haben, ihre Machtsphäre üher den Peloponnesoa auszudehnen und gerade den stärksten Staat in Mittelgriechenland ihrem Einfluss zu unterwerfen?

Man vergegenwärtige sich doch nur, zu welchen Consequenzen dieser Versuch Inhren konnte. Die apartanische Regierus durfte sich doch nicht verheiben, dass die Aussicht, Athen würdsich ohne weiteres fügen, sehr gering war. Dann blieh Sparta wei Doppeltes bbrig: entweder es nahm die Zurickweisung seiner Einsprache ruhig hin und erlitt dedurch eine empfindliche Einsprache ruhig hin und erlitt dedurch eine empfindliche zu busses seines Anaehens und seiner Ehrenstellung in Griechelshab, older es musste versuchen, seinen einmal gestellten Auspraches mit der Waffe in der Hand Geltung zu verschaffen. Dazu war der Moment sehr schlechte gewählt; die threkischen Festunges warts noch in den Handen der Perser, die Gefahr eines erneuten Eisdringens der Barbaren bei einem Kampf zwischen den zur der mitchten in Hellas nicht ausgeschlossen; im besten Fall wares die hiener errungenen Erfolge in Frage gestellt, die Siege unsonst «kampft. Aber es konnte noch schlimmer kommen; wer bergit

dafür, dass das in seiner Autonomie bedrohte Athen nicht die ihm im Frühling dieses Jahres gemachten Anerhietungen benutzte, mit Persien abschloss und verhündet mit ihm gegen Sparta vorging? Bei der Stellung von Argos, den Anzeichen von Unbotmässigkeit im peloponnesischen Bunde, musste Spartas Schicksal besiegelt erscheinen. Diesen Erwägungen kann sich die spartanische Regierung unmöglich verschlossen haben. Auf der einen Seite kein Grund zur Einmischung, keine Verletzung der Interessen, keine greifbare Beleidigung, auf der anderen Seite bei einer Einmischung das selbsverschuldete Dilemma; entweder eine schwere Schädigung der Autorität, oder ein noch schwererer Krieg. Wahrlich die spartanische Regierung müsste im Gegensatz zu all dem, was wir von ihrem Verhalten damals wissen, unbegreiflich verblendet gewesen sein, wenn sie sich freiwillig in eine solche Lage begeben hätte. Ich resumire: vom Standpunkt der spartanischen Interessen und der spartanischen Politik ist bei der damaligen Weltlage eine Einsprache der Spartaner gegen den Mauerbau in Athen undenkbar.

Bezeichnender Weise hat denn auch Thukydides die speciell spartanischen Interessen bei dem Protest gegen die Befestigung Athens durchaus nicht betont. Als Motiv vom speciell spartanischen Gesichtspunkt führt er nur an, dass die Spartaner es ,lieber gesehen hätten, wenn weder Athen noch irgend eine andere Stadt Mittelgriechenlands befestigt gewesen wäre'. Von diesem theoretischen "Liebersehen" bis zu einer Einmischung in die inneren Angelegenheiten eines Nachbarstaates ist aber noch ein weiter Schritt. Selbst nach dem Sieg bei Plataeae begnügt sich Sparta mit der Auslieserung der Persersreunde in Theben und besteht nicht trotz seiner Antipathie gegen Besestigungen auf der Schleifung der Mauern; es stellt auch nicht, wie wir erwarten dürften, diese Forderung an die kleinen verbündeten Staaten Mittelgriechenlands. Wenn es nur Athen gegenüber seinen theoretischen Gesichtspunkten praktische Geltung verschaffen will, so kann das angeführte Motiv bloss nebensächliche Bedeutung haben. Und in der That, nicht weil es die eigenen Interessen dringend verlangen, sondern hauptsächlich (μάλιστα) auf Andrängen der Bundesgenossen, denen die maritime Entwickelung Athens Besorgniss erregt, entschliesst sich Sparta nach Thukydides zum folgenschweren Schritt. Wir lernen hier die Spartaner von einer neuen Seite kennen: die zielbewussten Herrscher im peloponnesischen Bunde, die die Politik dieses Bundes

nach ihrem Willen leiten, lassen sich, ohne dass sie ernstlich dabei interessirt sind, durch die Besorgniss einer Anzahl von Bundesgenossen bestimmen, einen schweren politischen Fehler zu begeben.

Doch nehmen wir diese Unwahrscheinlichkeit zunächst ruhig in den Kauf und sehen wir weiter zu. Dass die seebeherrschende Stellung Athens und die voraussichtlich weitere maritime Entwicklung die commercielle Bedeutung von Aegipa, Megara, ja auch Korinth und anderer Küstenstädte im Peloponnesos ernstlich gefährdete, unterliegt natürlich keinem Zweifel, und die Besorgniss dieser Staaten um ihre Existenz ist wohl begründet. Warum aber diese Besorgniss gerade durch den Wiederaufbau der Mauern Athens besonders erregt und derart gesteigert sein soll, dass diese Staaten Sparta zu einer Intervention drängen, ist durchaus nicht abzusehen. Weder Megera noch Aegina batten in ihren früheren Kampfen mit Athen je an eine Einnahme und Belagerung der Stadt gedacht; sollten sie sich wirklich nach all den marchenbaften Erfolgen der alten Rivalia der phantastischen Hoffnung hingegeben baben, das mauerlose Athen üherwältigen zu können? Ob Athen eine starke Landfestung war oder nicht war, das konnte den handeltreibenden Küstenstädten ziemlich gleichgültig sein: is noch mehr, von einem gewissen Gesichtspunkt aus konnte ibnen dieser grosszügige Mauerbau nur erwünscht erscheinen. Je mehr Mittel die Athener für die Stadt- und Burgbefestigungen anwandten, desto weniger blieben ihnen für den Hafen-, Werft- und Trierenbau übrig. Das war der Punkt, auf den es ihnen ankam, hier hindernd einzugreifen, musste ihnen erwünscht erscheinen. Es half ihnen berzlich wenig, weaa Athen in der Mauerbaufrage nachgab und dafür um so eifriger seine Flotte vergrösserte. Diesem Anwachsen der Flotte ein Ziel zu setzen, den Ausbau des Piraeus nicht zu Stande kommen zu lassen, darauf nur konnten die Bestrebungen der küstenbewohnenden Bundesgenossen der Spartaner gerichtet sein. Vielleicht hat Ephoros diese Lucke in der Motivirung des Thukydides gefühlt: jedenfalls berichtet er,') dass man beim Bau des Piraeus einen gleichen Einspruch der Lakedamonier besorgt habe, wie beim Mauerbau. Diese Nachricht ist natürlich nur eine einfache Wiederholung und ohne jede historische Beglaubigung: dass Ephoros sich aber zu dieser Wiederholung entschloss, beweist doch, dass seinem

<sup>1)</sup> Diodor XI 4t.

Urtheil nach gerade beim Piraeusbau ein Protest der spartanischen Bundesgenossen am Platte zu sein schien. Ed. Meyer') bezeichnet mit Recht die Version des Ephoros "als völlig absurd'; seiner Motivirung gegenüber "denn wie hätten die Spartaner den Hafenbau hindern können, selbst wenn sie es winnschlen", erlaube ich mir aber die Bemerkung, dass sie ganz ebenso sebr, oder ganz ebenso wenig dazu im Stande waren, wie beim Mauerbau. Thatsächlich sind die Fälle ganz gleich.

Hetzten aber nun wirklich die Bundesgenossen ihren Vorort zu einer Intervention wegen des Mauerhauses, so müssen wir annehmen, dass sie im gegebenen Moment eine ganz aberwitzige Politik trieben. Ein Nachgeben Albens in der Frage diente ihren Interessen nicht; kam es aber bei der eventuellen Zurückweisung der Einsprache Spartas zum Kriege, so hatten sie gerade bei ihrer exponitren Stellung und der augenblicklichen maritimen Uebrelegenbeit Athens in erster Linie die Schwere desselben zu Ohlen,

Ich resumire: auch vom Standpunkt des politischen und commerciellen Interesses der lakedämonischen Bundesgenossen ist ein Protest speciell gegen den Mauerbau in Athen nicht denkbar.

Thukydides erwähnt diese politischen Motive, deren Unzulanglichkeit ich erwisens zu haben boffe, zwar als Triebledern für die Handlungaweise der Spartaner, doch "ihre Wünsche und ihr Misstrauen") bringen sie nicht zum Ausdruck, sondern begründen ihren Einspruch gegen den Mauerbau durch rein strategische Erwägungen. Sie stellten die Forderung (†§2002), die Athener sollen vom Mauerbau abstehen und vielmehr mit ihnen zusammen alle Befestigungen ausserhalb des Peloponnesos niederreissen, damit die Perser bei einem erneuten Einfall nicht, wie z. B. im letzten Kriege an Tbeben, einen Stütpunkt an diesen Festungen hätten. Die Neueren") baben diesen Vorwand meist als ernatgemeintes und nicht unbegründetes Verlangen der Spartaner betrachtet. Ich habe eine höhere Meinung vom strategischen Verständniss dieses Kriegsstaates. Eine Armee im Feindesland muss schlägen: sucht sie hinter

<sup>1)</sup> Geschichte des Alterthums III 481.

Thukydides I 40, 2 τὸ μὲν βουλόμενον καὶ ἵποπτον τῆς γνάμης οὐ δηλοῦντες ἐς τοῖς ᾿Αθηναίους.

<sup>3)</sup> Vgl. z. B. Busolt, Griech, Gesch. III 41: ,Nach diesen Eröffuungen sollte also im Sinne der Lakedämonier die von ihnen beherrschte Halbinsel zur festen Burg von ganz Hellas werden."

Festungsmauern ihre Zuflucht, so hat sie die Hoffuung auf Sieg und sich selbst aufgegeben. Sollte den Spartanern diese einfache Wahrheit selbst früher nicht klar gewesen sein, so hätten ja gerade die Erfahrungen des letzten Krieges sie über diesen Paukt heherne müssen. Der Hisweis auf Theben ist besonders unglucklich gewählt; gerade das Gegentheil liess sich aus der Kriegführung des Mardonies abstrahiren. Wohlweislich ist der persische Oherfeldherr nicht dem Rath der Thebaner') gefolgt, das Hier nach Theben unter den Schutz der Mauern zurückzunehmen; er wuste, dasse reisch damit in eine unhaltbare Position begebes hätte: führten die Feinde dann, wie zu erwarten stand, die Grnirung der Stadt durch, so war ihm die Provinstanfuhr autschunden und ther kurz oder lang musste er aus Hunger capitaliren. Diesem sicheren Verderben zog er folgerichtig die Entscheidung auf dem Felde von Platzens vor.

Aber selbst um den strategisch nur in Ausnahmefällen 20lässigen Plan, sich in Feindesland in einer Festung zu verschanzen, überhaupt durchführen zu können, mass man diese Festung doch erst haben. Ein gut befestigtes Athen war aber, so lange die Athener die See beherrschten, hei den damaligen Angriffsmitteln überhaupt uneinnehmbar. Das haben die Spartaner freilich erst im peloponnesischen Kriege in der Praxis erfahren: aber theoretisch hahen sie das schon vorher gewusst: denn bezeichnender Weise haben sie niemals, so lange Athens Flotte bestand, auch nur des Versuch gemacht, die Stadt zu belagern oder zu stürmen. Und an lehrreichen Beispielen fehlte es damals auch schon nicht; die verschiedenen vergeblichen Versuche, Tyrus durch eine Belagerung zu hezwingen, waren den Spartanern natürlich bekannt. Wollten sie also wirklich Hellas und speciell den Peloponnesos erfolgreich gegen eine Invasion des Perserheeres schützen, so massten sie im Gegentheil Athens Befestigung möglichst fördern und dafür Sorge tragen, dass noch eine Reihe solcher Seefestungen erhaut werde. Da das Perserheer diese Festungen nicht in seinem Rücken lasses durfte und sie wenigstens, ehe es weiter vorrückte, cernirt haben musste, so konnte ein Vorstoss gegen die Isthmoslinie, wenn überhaupt, so nur mit geringer Truppenmacht ausgeführt werden.

lch resumire: auch vom strategischen Standpunkt des Schutzes Griechenlands gegen die Gefahr einer Perserinvasion erscheint der 1) Herodot IX 41. Einspruch der Spartaner gegen den Mauerbau in Athen völlig undenkbar. — Es bleibt mir noch übrig, das diplomatische Geschick des Themistokles, mit dem er den vermeintlichen Protest der Spartaner paralveirt baben soll. in Kürze zu würdigen.

Nach Thukydides trifft die erste Gesandtschaft der Spartner, welche Vorstellungen wegen des Baues der Mauer geltend machen soll, noch vor dem Beginn der Arbeiten ein. Erst nachdem diese Gesandten die Stadt verlassen baben und Themistokles seinereitst nach Sparta abgereits ist, machen sich die Athener ans Werk.

Es folgt dies deutlich wie aus einzelnen, oben bereits angeführten Wendungen im Text des Thukvdides, so besonders aus dem Charakter des Fundamentenbaues; die Verwendung von schon zu anderen Zwecken verarbeiteten Steinen. Grabstelen und Sculpturfragmenten in den unteren Schichten des sichtbaren Theiles der Mauer erklärt Thukvdides durch die Eile, mit der man auf Themistokles Geheiss die Arbeit förderte. Es folgt also daraus, dass nach Thukydides Ansicht') bis zu Themistokles Abreise diese unteren Schichten noch nicht gelegt waren. Und es ist diese Annahme für Thukydides auch ganz natürlich geboten: nur bei ihr. nur bei der Voraussetzung, dass der Bau noch nicht begonnen hatte, sondern nur geplant war, hat die von Thukydides dem Themistokles zugeschriebene Ableugnungstaktik eine gewisse Aussicht auf Erfolg. Wie hätte er anderenfalls überbaupt den Bau in Abrede stellen können, wenn die Spartaner ihn im Entstehen gesehen hätten? Aber nun kommt die Achillesverse der Erzählung.

Themistokles trifft in Sparta ein und erwartet dort die Ankunft seiner noch zu Hause durch Geschäfte (δοχολία) aufgehaltenen Mitgesandten, hevor er die Verhandlungen beginnen kann. Wie lange, fragt es sich, ist eine solche Verschleppungsdiplomatie möglich? Die Reise von Alben nach Sparta ist nicht weit, die Frage in den Augen der spartanischen Beborden offenbar wichtig, da sie auf das blosse Gerücht hin von der Absicht der Athener, die Stadt zu numauern, eiligst eine Gesandstehaft nach Athen eldegirten?)—wie lange, fragt es sich, haben sie sich da vertrösten und mit Redensarten abspeisen lassen? Die Freundschaft für Themistokles und das Ansehen, das er genoss, mag noch so gross gewesen sein,

<sup>1)</sup> I 93, 1. 2.

 <sup>1 90:</sup> Λακεδαιμόνιοι αίσθόμενοι τὸ 'μέλλον τιλθον προσβεία ,ein Ausdruck zudringlicher Hast' (Classen-Steup).

angesichts der Bedeutung, welche die Behörden der Sache beimassen, angesichts der einlaufenden Meldungen vom eifrig betriebenen Bau können wir die Frist der erfolgreichen Verschleppungstaktik des Themistokles kaum über vier oder sechs Wochen ausdehnen, ohne der Zurechnungsfähigkeit oder der Integrität der Ephoren zu nahe zu treten. Aber es ist ja ohne weiteres klar, dass weder eine solche noch die doppelt bemessene, in diesem Falle unmögliche, Frist dazu ausreicht, um eine Ringmauer von ca. 10 Kilometer Länge') von den Fundamenten an bis zu vertheidigungsfähiger Höhe, d. h. doch über Menschenwuchs hinaus bei einer gleichzeitigen Breite von 2,5-5 Metern aufzuführen. Mögen noch so viel Hände beim Bau beschäftigt gewesen sein ein Hauptarbeitercontingent, die tausende auf der Flotte dienenden Theten, waren übrigens abwesend - eine einfache technische Berechnung lehrt is unwiderleglich, dass in so kurzer Winterzeit beim besten Willen nicht die Millionen von Ziegeln hergestellt werden konnten, die ein solcher Bau erforderte, geschweige denn, dass diese Ziegeln zu einer vertheidigungsfähigen Mauer verbaul werden konnten.") Die Thukvdidestheologen haben diese Unmöglichkeit gläubig hingenommen: ,in zwei, hochstens drei Monaten', meint Ullrich.") ,war der Bau vollendet. Und wenn auch die Neueren, wie Curtius, Dunker, Busolt, Meyer u. s. w. vorsichtiger keine bestimmte Baufrist nennen, der Umstand, dass sie Thukydides Erzählung wiederholen, zeigt doch deutlich, dass auch sie

Ygl. über die Themistokleische Mauer: E. Curtius and Kaupert, Allist von Athen Bl. 1—3; Karten von Atliks Heft I, erläuternder Text von Michofer 1881. Milchhöfer in Baumeisters Denkmälern I 146. E. Curtius: Stadigesch. v. Athen, 1891, 104, und die bei Busolt III 41 angeführte Litteratur.

<sup>3)</sup> Hell. Kr. 49.

an die Möglichkeit eines Aufbaues der Ringmauern im Lauf von wenigen Wochen oder Monaten glauben.

Da haben denn doch Theopomp und Ephoros nicht derart unter dem Bann der Autorität ihres grossen Vorgängers gestanden. Gerade an diesem Punkt hat ihre Kritik eingesetzt. Hatten sich die Vorgänge wirklich so abgespielt, wie Thukydides sie beschreibt, so musste Themistokles Ableugnungs- und Verschleppungsspiel geraume Zeit gedauert haben — das war nach Theopomp ganz folgerichtig aur denk-bar, wenn die apartanischen Staatsbehörden klingenden Beweisen sich burganglich zeigten. Und sus dieser Erwägung heraus hat er die Schlussfolgerung gezogen, dass die Ephoren von Themistokles bestochen und die ganze Verhandlung in Sparta eitel Komüdie geween sei. Durch diese Hypothese rettet er allerdings einen Punkt der Situation; die anderen schweren Anstösse, die diese bietet, hebt die Hypothese aber nicht und ist daher nicht diesutürbar.

Noch radikaler als Theopomp ist Ephoros in seiner Kritik vorgegangen. Auch hum erscheint es unmöglich, dass die Mauerwahrend Themistokles Aufenthalt in Sparta aufgeführt sein soll. Er Itsst daher den Mauerbau schon in vollem Gange sein, als die ersten spartanischen Gesandten eintreffen.) Die weiteren Abweichungen von Thukydides ergeben sich logisch unsöweisbar aus dieser ersten. Der Ableugungsplan des Themistokles kann bei dieser Sachlage nicht in Frage kommen: er begiebt sich zugleich mit seinen Mitgesandten nach Sparta: ihm kommt es einmal darauf an, noch eine kurze Spanne Zeit zu gewinnen, vor allem aber eine spartanische Gesandtschaft nach Athen zu dirigiern, damit sie dort als Geisel eventuell festgehalten werden könne. Gleich bei seiner Abreise giebt er hierfür den Archonten die Instructionen; auf dieser List basirt sein ganzer dijbomatischer Actionspilan.)

Trotz aller Vergröberung und Verschärfung der Gegensätze lässt sich nicht in Abrede stellen, dass die Vermuthungen von

<sup>1)</sup> Diodor XI 39.

<sup>2)</sup> leh halte mich für berechtigt, aus Diodor XI 321, das im Text Dargelget als Version des Ephonos hersamszehlen, musonehr, sis, wie oben angeführt, Demosthenes in den Husptpunkten mit dieser Version in Einking stacht. Diodor hat dieses Bericht des Ephonos mit dem der Thusyldides contaminist; so ist cap, 40 feat gaux aus Thusyldides paraphrasist und damit zugelietht die Abfregamungsfijlonnatist der Themistokken wieder sufgenommen, obwohl sie in den Rahmen von Ephonos Version, die alie Gesandten zusammen abriesen liste. Gestraben sieht histoinosast.

Ephoros, die chenno aus Thukydides Erzählung heranagesponens sind wie die von Holm,) in einzelnen Fragen den Forderungs geschichtlicher Möglichkeit gerechter werden, als der Bericht seiner Vorlage; dennoch waltet auch über diesen Vermuthungen, wir über jeder künstlichen Construction, eine eigenartige Nemmis. Gerade der Punkt, um dessen willen, wie wir sehen werden, die ganze Erzählung vom spartanischen Protest erfunden ist, kommt bei der Auffasung von Ephoros nicht zu seinem Recht. War ein Tiel der Mauer, wie Ephoros will, schon vor dem Einspruch der Spartseer erbaut, wie kam es denn, dass, wie heute noch der Augenstellehrt und auch Ephoros offenbar nicht in Abrede stellte.? gerade die unterern, nicht aus Ziegeln hergestellten Schichten so eilig und nach-lässig gefügt waren, dass man jeden Stein, der unter die Hinde gerieth, mit verbaute? Diese eigenartige Thatsache hleibt be Ephoros Versön vollig unnagkelätzt.

Ich restmire: die diplomatische Action des Themistokles, mis Erhukylides darstellt, ist geschichtlich ummglich, da sie zur Voraussetzung hat, dass während dieser Action der Mauerbau zugeführt worden ist. Die abweichenden Relationen von Erbopom par Ephoros beruhen nicht auf einer selbatudigen historischen Trdition, sondern sind nur Vermuthungen, aus dem Bestrebes gronen, die Anstosse bei Thukydides zu heseitigen. Diese im diezlene achtharen Versuche haben nur den Werth von Hypolhense, die, als Ganzes genommen, der Kritik nicht Stand halten. Arganz abgesehen davon, dass die Art und Weise von Themistable diplomatischer Action ummöglich erscheist, auch die Thatache selbet, dass Themistokles zu einer List seine Zuflucht zu nehme sich genühigt sieht, entspricht nicht der von Thukydides geschilderten politischen Situation.

Entweder waren die Vorstellungen der Spartaner, wie is selett angeben,") rein freundlicher Natur und eine bewaffnete latervention nicht in Aussicht genommen, — dann musste eine bölliche aber bestimmte Widerlegung der gegen den Mauerbau geitend

<sup>1)</sup> Griech, Gesch. II 136.

<sup>2)</sup> Diodor XI 40 c'rodónow rá reigy, o'r' oledas o're rápov guslénevos geht allerdings wahrschelnlich auf Thukydides zurück; aber es ist kam anzunehmen, dass Ephoros, der ja auch die Elle In der Fortführung der Ariel betont, sich diesen charakteristischen Zug seiner Quelle hat entgehen lassen.

Thukyd, 192... οὐδέ γὰρ ἐπὶ κωλίμη, ἀλλὰ γνώμης παρανέση δήθεν τῷ κοινῷ ἐπρεσβεύσαντο.

gemachten Bedenken genügen. Den Gegner zu düpiren, hiess nur den Gegensatz verschärfen, und es konnte doch im Augenblick, wo die Flotte vor Sestos lag, nicht im Interesse des Themistokles sein, die Sache in Sparta zum Bruch zu treiben. Oder aber Sparta war von vornherein gewillt, den Fall ernst') zu behandeln und seine Forderungen durchzusetzen - dann musste Themistokles sich doch sagen, dass seine Verschlennungsmanöver keine Chancen auf Erfolg haben konnten und dass er nur Zeit verlor, anstatt energisch die Rüstungen zu betreiben, die Flotte zurückzurusen und das Landheer zu formiren. In beiden Fällen ist der Entschluss, ein listiges Versteckspiel zu treiben, nicht in Einklang zu bringen mit dem uns sonst bezeugten politischen Verständniss und der politischen Reife von Griechenlands grösstem Staatsmanne. Will man also nicht zum Verzweiflungsausweg Holms2) greifen, der die Ansicht ausspricht, Themistokles habe nur deshalb List angewandt, weil das eben seiner Natur zusagte, so müssen wir zu dem Schluss gelangen, dass dieser Ueberlistungsversuch der historischen Wirklichkeit nicht entspricht. -

Ich habe die Muurchauspisode von allen nur denkharen Gesichtspunkten aus beleuchtet: überall ergab sich ein negatives Resultat. Bei dieser Sachlage bleibt aur eine Folgerung übrig. Die Erzählung des Thukydides giebt keine geschichtlich beglaubigte Tradition wieder, sondern ist lediglich eine historische Anekdote, die sich von analogen Erfindungen aur durch die Ungeschicklichkeit ihrer Mache unterscheidet.

Wie und wann diese Anekdote entstanden ist, lasst sich leicht erklaren. Als nach Ausbruch des peloponnesischen Krieges die atheaische Ringmauer erhöhte Aufmerksamkeit und wehl hier und da auch eine gründliche Ausbesserung<sup>5</sup>) beanspruchte, wurde der Umstand, dass die unteren Theile der Themistokleischen Mauer in offenbar grosser Eile aus allen möglichen Werkstücken errichtet waren, natürlich vielfach bemerkt und man suchte sich diese auffallende Thatsache zu erklären.

Der allein richtige Gedanke, dass diese Eile durch die mögliche Wiederholung einer Perserinvasion bedingt war, lag dem damaligen

<sup>1)</sup> So fasste nach Thukydides Themistokles die Situation auf.

<sup>2)</sup> Griech, Gesch. Il 136.

<sup>3)</sup> Darauf zielt doch wohl die unklare Notiz bei Aristoph, Ritter 817 mit dem dazugehörigen Scholion.

Hermes XXXIX.

Geschlecht schon gänzlich fern. Die Volkstradition hatte die Erfolge und Heldenthaten der Hellenen im Perserkampfe schon ins Ungemessene gesteigert - wie hätte man da glauben können, dass nach Salamis und Plataeae überbaupt noch mit der Persergefahr gerechnet worden ist? Aber die augenscheinliche Eile des Baues zeigte doch deutlich, dass Gefahr drohte - Gefahr, natürlich von Seiten des Feindes xar' ¿ξοχήν vom Standpunkt der Gegenwart, -Gefahr von Sparta. Aber diese Gefahr war abgewandt worden, der Mauerbau war zu Ende geführt; abgewandt natürlich vom Hauptgegner Spartas, vom Helden der Demokratie, dessen Andenken damals wieder zu Ebren gelangte, abgewandt vom grossen Themistokles. Aus dem Staatsarchiv konnte man ja noch ersehen, dass er mit Habronichos und Aristides im Winter 479 nach Sparta als Gesandter gegangen war 1) - natürlich um den Mauerbau gegen Sparta durchzusetzen; und da ea zum Kampf nicht gekommen, so hat Themistokles eben durch List sein Ziel erreicht. So war das Schema zur Anekdote gegeben - um die Einzelheiten zu componiren und die Erzählung auszuschmücken, bedurfte es sicher nicht vieler Phantasie. Historisch ist diese ganze Erzählung also ebenso werthlos, wie die zahlreichen Anekdoten von Themistokles Schlauheit.") die wohl meistens nicht früher als zur Zeit der vollendeten Demokratie entstanden sind und insgesammt den Zweck verfolgen, das diplomatische Geschick des Themistokles ins rechte Licht zu setzen.

Dass die Mauerbauanekdote anders bewerthet worden ist, als die beiten verdankt sie wohl haupstachlich dem Umstand, das kein geringerer als Thukydides sie aufgenommen und geglauk hat: das war eine Unachtsamkeit, ein kritisches Versehen von Seites des grossen Lehrmeisters der Kritik, und wir ehren sein Andenkt eschlecht, wenn wir durch allereli Sophismen und Gewaltmittel die Anekdote in bistorische Tradition umzuwandeln uns bemöhen. Dass wir ihn zu berichtigen gelernt haben, ist der grösste Danketribut, den wir ihm zollen können.

Odessa. E. von STERN.

 <sup>1)</sup> Dass diese Gesandtschaft historisch ist, scheint mir sicher: sie wird wohl über den Plan der gemeinsamen Flottenexpedition im Frühling 478 18 verhandeln gehabt haben.

Vgl. den Plan der Flottenverbrenuung bei Pagasae (Plut. Them. 20. Arist. 22), Aristoteles' (40. π. 25) Erzählung von Themistokles und dem Areopag und andere mehr.

## ΣΧΗΜΑ UND ΤΡΟΠΟΣ IN DEN HOMER-SCHOLIEN.

## EIN BEITRAG ZUR ENTWICKELUNGSGESCHICHTE BEIDER WÖRTER.

ı.

Unter den die rhetorischen τρόπου und σχήματα besprechenden Abbandlungen griechischer Rhetoren giebt es nur eine, die
beide in kurrer Auffahlung erörtert. Es sind die Capitel 15—71
der dem Plutarch zugeschriebenen Schrift περί Όμιρου. Der
πρόπος wird dort als κών λέξεων εκτροτινί definit, das σχήμα
als τής συνθέσεως έκτροτιγί (vgl. c. 27). Es ist dies dieselbe Auffassung, welcher wir auch in der auf Alexandres, den Sohn des
Numenios, auchtekpehenden Schrift περί τών τής διανοίας και
τής λέξεως σχιμάτων begegnen, in der es (III p. 9, 19 Sp.)
heisst i dagsfete τοίνν σχίμα τρόπου, στι δ μέν τρόπος περί
εν ύνομα γίνεται άρετη, ιδόπερ δ βαρβαρισμός κατία, τὸ δὲ
σχήμα περί πλείω όνόματα κόσμησις, ὡς δ σολοκισμός ἀ
ποσμία.

Abgeschen wird hier wie im Folgenden von dem Anonymus περί τῶν τοῦ λόγου σχημάτων (p. 110-160), von dem in dem Excurse zu diesem Abschnitte die Rede sein wird, s. S. 584 f.

handelnden τρόποι z. B. bei Kokondrios (p. 231) sowie auch die Ueberschriften und Anfänge der Abschnitte in den anderen Abhandlungen περί τρόπων; auch sagt Kokondrios ausdrücklich (p. 230, 23): τῶν δὲ τρόπων οἱ μὲν περὶ μίαν λέξιν θεωρούνται, οί δὲ περί σύνταξιν, οί δὲ περί αμφότερα. In demselben Sinne scheinen in den übrigens corrupt überlieferten Worten des Anonymus p. 207 die roomot der Dichter den ornuara der Philosophen gleich gestellt zu werden.1) Diese Auffassung des Begriffes zoozoc, zu deren Erklärung die historische Betrachtung unseres zweiten Abschnittes beitragen wird, stimmt mit dem überein, was wir bei Quintilian im Anfang von VIII 6 lesen, wo er sich gegen diejenigen ausspricht, welche das Wesen des τρόπος in der Veränderung einzelner Wörter suchten: ouare mihi videntur errasse qui non alios crediderunt tropos, quam in quibus verbum pro verbo poneretur (§ 3), vgl. such Volkmann in Iw. Mollers Handbuch II S. 479. - Beispiele dafür, dass die nach der Definition des Alexandros als roomos zu bezeichnenden Erscheinungen von anderen gynugra genannt worden waren, weiss ich bei den über diese Dinge im Zusammenhang handelnden griechischen Rhetoren nicht nachzuweisen; denn der späte Anonymus men συρμάτων (III p. 171 Sp.), der übrigens wegen seines dürftigen Inhalts kaum Erwähnung verdient, wendet das Wort opvexdorf in anderem Sinne, als es sonst zu geschehen pflegt, an p. 173, 28; doch wird es durch Quint, IX 1, 2; nec desunt, qui tropis figures nomen imponant, quorum est C. Artorius Proculus, gesichert; denn der genannte Gewährsmann ist selbstverständlich von der griechischen Rhetorik ahhängig gewesen. Dasselbe gilt von dem Auct. ad Herennium, der (IV 31-34) zehn exernationes verberum, in quibus ab usitata verborum potestate receditur, von den übrigen, die er von c. 13 an behandelt, abgesondert, aber nicht mit einem anderen Namen bezeichnet hat. Uebrigens weist auch die sehr unbestimmt gehaltene Definition des Naukratiten\*) Athensies

Ausselend ist es, dass bei Gregorius Corinthius (p. 226) und bei Georgius Choiroboscos (p. 285, 10) das σχήμα als eine besondere Art der τρόποι erscheint. Definirt wird es als σολοικισμός απολογίαν έχων. (γελ hierüber S. 577).

<sup>2)</sup> Es scheint mir kein Grund vorzuliegen, diese Bezeichnung mit Thielt (Hermsgoras S. 184 Anm.) für einem Zusatz aus byzantinischer Zeit zu halten Gemeint ist selbstverständlich der Zeitgenosse und Nebenbuhler des Hermsgoras (Quint. III 1, 16).

und des Apollonios Molon bei Phoibammon (III p. 44, 11 Sp.); σχημά έστι μεταβολή εἰς ήδονην ἐξάγουσα την ἀκοήν, darauf hin, dass sie die Tropen nicht von den σχήματα abgesondert haben können (vgl, weiter unten S. 592),

Die Frage, ob trotz dieser Verschiedenheit der Bezeichnung die einander oft sehr ähnlichen Abschnitte der Spengelschen Rhetoren, zu denen die oben genauer bezeichneten Capitel der Vita Homeri hinzukommen, auf eine und dieselbe Urschrift, beziehungsweise eine Sammlung bomerischer Beispiele zurückgehen können, mag vorläufig auf sich beruhen bleiben. Um sie richtig beurtheilen zu können, ist eine Betrachtung der Homer-Scholien, in denen sowohl σχημα als such τρόπος oft genug vorkommen, unerlässlich; bei den mannigfachen Beziehungen, die zwischen ihnen und anderen Scholien, besonders solchen zu den scenischen Dichtern, bestehen, ist auch aus diesen manches herbeizuziehen.

Auch in den Homer-Scholien wird eine and dieselbe Abweichung von dem gewöhnlichen, alltäglichen Ausdruck bald ein σχήμα, bald ein τρόπος genannt, z. B. wird zu A 437 in Schol. BT die έπανάληψις ein σχημα, hingegen zu E 31 in B (A hat έπαναβολή, Τ έπαναλαβή) ein τρόπος genannt; A A 90 bezeichnet die ύπερβολή als τρόπος, D(G') K 437 als σχημα, Ebense wird B 382 in dem einen BT-Scholion die Wiederholung des et ein τρόπος ἐπανοφορικός genannt, während wir in einem andern Scholion derselben Handschriften lesen: δύο συνέπλεξε σχήματα, ομοιοτέλευτον και έπαναφοράν. Schol. BQ ι 469 nennt die συνεχδοχή einen τρόπος, ebenso Porph. Β 484: λέγουσι δέ τινες των γραμματικών . . . τον τρόπον είναι συνεκδοχήν. Dagegen bemerkt derselbe zu @ 70 (p. 118, 26) zu dem Uebergang von der Erwähnung je einer xno der Achaeer und der Troer zu al uer Αγαιών κήρες κτλ.: έστι δε σχήμα συνεκδοχικών σχημάτων Er (etwa πρώτον = a' ?). - Mit der συνεκδοχή in dem Sinne, wie Porphyrios an der oben erwähnten Stelle τινές των γραμματικών das Wort gebranchen lässt, nahe verwandt ist die σύλληψις. Auch von dieser sagt er Z 801): ὁ τρόπος σύλληψις

<sup>1)</sup> Den kurzen, in Schol, BT über die scheinhare Schwierigkeit des orne αὐτοῦ καὶ λαὸν δουκάκετε πρὸ πυλάων (Z 80) handelnden Abschnitt dem Porphyrios abzusprechen, wie ich es seiner Zeit gethan habe, liegt kein Grund vor. Dass Dindorf ibn in einer Handschrift mit einem Hoogwolov versehen vorgefunden hat, bezweisele ich nicht mehr. Im Ansang scheint ailerdinga

und I 1 sqq. (p. 127, 25) τρόπφ συλληπτική. Denselben τρόmos kennen nicht nur Schol. A P 492, H o 5 und Pind, Pyth. W 303, sondern auch die Scholien zu Eur. Hec. 421 und Or. 817 und zu Soph. Oed. Col. 681, während zu v. 1076 eben dieses Dramas die σύλληψις in ihnen ein σχημα genannt wird. Zu 1229 (p. 91, 1 unter den Anm.) begründet Porphyrios eine lugig la rig λέξεως durch die hinzugefügten Worte: προληπτικώ γαο τούπ ω χρήται, α μετά ταυτα έγνω, ταυτα έν άρχη τιθείς. Ebenso wird in dem Scholion BT X 328 die durch die Worte είωθε & τὰ έχ τύγης ώς Εξ αίτίας λένειν erklärte πρόληψις ein τρόπος genannt, hingegen sind dem Porphyrianischen Scholion zu O 610 -614 am Schlusse die Worte hinzugefügt: xal ή πρόληψις di σχημα ποιητικόν προσεκτικόν τε ταῦτα τὸν ἀκροατήν καὶ περιπαθέστερον απεργάζονται καὶ τοῦ λέγοντος χρηστόν τὸ (add. Maass) ηθος, και ώς ἀπὸ συναλγούντος ή πίστις (so Schol.T; B hat nur unbedeutende Abweichungen). Wenn diese Worte doch vielleicht dem Porphyrios zuzuschreiben sind,') hat selbst dieser also die πρόληψις, wie übrigens auch die συνεκδοχή, das eine mal als einen τρόπος, das andere mal als ein σχήμα bezeichnet.

Einiges von dem hier Angeführten steht vereinzeit oder sog inte vereinzeit da. Die ἐπεναφορα wird sonst nirgends ein τρέπεσος genannt, die συνεκθοχή abgesehen von dem schon weiter ebes (S. 564) charakterisirten Anonymos nirgends ein σχῆμα. Aud ξε Praucht dieser, wie bereits dort bemerkt, die Bezeichnung συνεθοχή

eine Erwähnung der scheinbaren Schwierigkeit unsgefällen an sein; hieger glaube leh nicht mit Dindorf annehmen zu mössen, dass unn aur ein Bredviöck cherr lingeren Auseinandersetung vorliegt. Dis översregferer, das Ende des Schollons eine von der völkpaye verscheidene köne einbatte, ihr terminus technicus för das översen regérager, vgb. Dizials, fibet, nuße, de figuris doctina, Prog. Brealau 1889, p. 8 nr. 3 Ann. and Schol. Ent. Albe.
— Bei Apollon. synt. p. 7, 25 bedentet översregépsur die Folge der State unskehren.

<sup>1)</sup> Dass die Worte nicht alle zu dem Scholioo 0 610-614 gebreicht keine Erdertung. Das gegreie γδρα να 14 γρα-νεα kann nichtsiden Bichtet, sondern aus auf einen von ihm redend Eingeführten geba, vermuthlich auf Odysseus, zu dessen Worten 225 f., wie wir oben gesehhaben, Porphyrion über die zedönyse gehandelt hatte; auch die aukturn Worte auf die dand owndyseivrozi γ steuer erhaltet veilecht nas der Scholion anklage und dem Bedauern des trautigen Schickkasis der Gefährtet (125 and 230) einigen Licht. Möglicher Weise ist das Scholion O 610-614 auch erviel ausführlicheren Abhandlung de Porphyrios schiecht erzeicht.

nicht in dem gewöhnlichen Sinne; dasselbe gilt von dem, was Quintil. Will 6, 21. 22; 1X 3, 58 so benennt, mit der Εκλευψες zusammenstellt und unter die Figuren rechnet, während er 1X 1, 5 die συνεκδοχή in dem sonst gehräuchlichen Sinne unter den τφέποια aufführt. Die der Εκαναλογορά nahestehende Εκαναλυψες wird aut von Tryphon (p. 203, 1) und Choirohoskos (p. 252, 11) zu den τφόποι gerechnet, doch gehrauchen beide dieses Wort in der oben erwähnten umfassenderen Bedeutung. — Die πφόληψες in dem hier in Frage kommenden Sinne wird weder hei den griechischen noch hei den lateinlischen Rheitoren, auch in der Vita Homeri nicht, unter den τφόποι erwähnt, ebensowenig unter den σχήματα; denn dass der Αποληνικο hei Spengel IIII, der p. 158, 1 üher das πφόληχτικών σχήμα handelt, ohne alle Autorität ist, wird in dem weiter unten (S. 5841) Olgenden Ercurs gezeigt werden.

Wenn sich hiernach also die Frage aufdrüngt, oh das Wort τρόπος — um zunächst dieses zu behandeln — an einigen der angeführten Stellen nicht der bekannte terminus technicus sein, sondern eine allgemeinere Bedeutung, wie etwa "Redewendung") haben könnte, so wird dies dadurch bestätigt, dass sich noch einige andere sprächliche Erscheinungen oder gewisse Arten der Darstellung in auffälliger und sonst heicht zu erklärender Weise ehenfalls als πράποι bereichset finden:

Schol, BT Δ 366 wird, wie ich schon in dieser Zeitschr. XXXVII S. 580 hervorgehohen habe, die ἀνακεφαλαίωσες ein τράπος genannt, wahrend Ulpian zu Dem. Ol. II 27 sie richtig als ein σχήμα hezeichnet. Ebenso scheint das Wort Schol. C<sup>3</sup> 455 (τα λευκάλενος "Ηρη): ὁ τράπος συμανοποτία gehraucht zu werden, jedenfalls aber ABT Β 102, wo die κλιμαξ ein τράπος genannt wird, und in der sonst gar nicht zu verstehenden Bemerkung des Schol. Soph. Tr. 1, wo ther den die bekannten Worte Solons wiedergebenden Ausspruch bemerkt wird: ὁ τράπος ἀναχρονισμός. — Auch in dem von mir Porph, ad II, p. 330, 19 sqq. als Σίχτ. 31 herausgegehenen Schol. Κ 1655) wird man den

Es mag schon hier auf die Worte des Dionysios Thrax (p. 5, 5 Uhi.) hingewiesen werden, durch welche als die zweite Aufgabe der Grammatik die ἐξέγγησιε κατὰ τοὺε ἐνυπάρχονταε ποιητικοῖο τρόπουν Ευετleintet with

<sup>2)</sup> Das Schoilon gehört nicht zu diesem Verse, sondern zu V. 167; es enthält nämlich eine andere Erklärung des Wortes ἀμίχανος als die von mir dem Porphyrios abgesprochene und nur in den kritischen Anmerkungen er-

dort behandelten driv zospoù rgórzog nicht leicht als den gewählichen terminus technicus auflussen können; chen die driv zoroë genannte Ausdrucksweise wird nur in der Schrift des Choirebonks rzegì rgórzow (III) 256, 10 oqq. 5p.) als ein solcher behandelt; doch gehört dieser Abschnitt wie das Überige, in dessen Umgebang er sich findet, nicht zu dem ursprünglichen Bestande dieser Schrift, sondern zu der später hinzupedigten Erganzung, über weiche Redolf Müller de Lesbonacte Gramm. (Dies. inaug. Greifswald 1890) p. 10 fe. zu verteischen ist.

Zu der vorauszusetzenden allgemeinen Bedeutung des Werts zgórnog passt es sehr wohl, dass zu B 382 mit ihm des Adjectivum Arzaragogenos, also nicht die Bezeichnung des grüus selbst, verbunden ist. Ehenso ist es vielleicht zu erklaren, selber Porphyrios, wenn er — was allerdings nusicher ist (vgl. S. 56) — die πρόληψες ein σχήμα ποιητικόν nennt, kein Bedenken trigt, na anderer Stelle (vgl. daselbst) von einem προληντικός το πος zu reden. Wegen des kaudrucks kêrzen de ke πε βέξωνε

wähnte, nach welcher aufravos soviel ist wie artantos. Es schliest sich nhne Frage an eine Aussaung jenes Wortes an, welche aus dem vorhetgehenden systessar und enorgoneros ein systesse und enorgoneros heribernimmt (dieselbe Construction findet sich z. B. Soph. Aut. 79), and also mit vollem Recht and xossov genannt wird. Die verschiedenen Erklärungen estaprechen durchans dem Charakter eines Zetema, das allerdings im Anfang verstümmeit ist und auch vor der Erwähnung des and nouvou eine Licke aufweist, in weicher etwa gestanden haben kann: η τοῦ από κοινοῦ τρόπο. ου δ' duigavos el syelper πάντη εποιχόμενος. Die in der Ueberliefernag gehrauchte Wendung: o d' and norrou roones fort nat nap' aire ut ir rois rosorross weist ührigens auf die Benutzung eines grammatisch metorischen Lehrbuches hin, an welches Porphyrios p. 332, 8 mlt den Worten: re τοιαίτα παρατηρών τις πολλά λύσει των ζητουμένων κατά τὸ παραπλήσων eigene Bemerkungen anknupft (vgi. das in dieser Zeitschr. XXXVII S. 578 besprochene ganz ähnliche Verhältniss des 17. Vaticanischen Zetems). Unter den zahlreichen in dem Zetema augeführten Stellen vermisst man übrigens θ 189, wn Porphyrins (p. 121, 8) die Athetese durch ein έπερβατόν und ch άπο κοινού zn beseitigen varschlägt. - Es mag noch hervergehaben werdes, dass sich in dem Zetems hanfig der Ausdruck du nosvou findet, ebenso is den daselbst angeführten excerpirten Schollen. In dem Porphyrianischen Schol. Il 850 hat (nach Maass) D: of de morrie tie Molour nageting Dat, besser als das nara nosvov der übrigen Handschriften. Diese Wendung if freilich an und für sich nicht zu beanstanden; sie findet sieh auch noch Schol. A & 515, Aesch. Pers. 125, Thuc. I 17, 2; 35, 5; 144, 3; II 35, 2; 37, 3; Schol, rec. (ed. O. Dahnhardt) Aesch. Pers. 128. 346. 446. 876 und sonit.

τρόπω συλληπτικώ, den Porphyrios I init. (p. 127, 25) anwendet, ist auch hier das Wort vielleicht in dem allgemeinen Sinne gebraucht, oh man nun an einen τρόπος της λύσεως oder της έρunvelag denken will; in diesem Falle wurde die Wendung dem sonst nicht selten vorkommenden adverhialen συλληπτικώς (Porph. E 576, p. 84, 17; I init, p. 128, 5; 221; E 304-6 p. 197, 20; Schol. BT M 170; G T 47) entsprechen.

Von einem τρόπος έρμηνείας spright Porphyrios zu M 127sa. (p. 178, 5 sq.), wo er das έχ των θστερον αρξάμενον αναδραμείν είς τὰ πρώτα als einen solchen bezeichnet und hinzufügt: καὶ έστι συνήθης δ τρόπος της έρμηνείας τῷ ποιητή.

Zu dieser allgemeinen Bedeutung scheint endlich die sich in dem S. 567 erwähnten Scholion findende Wendung δ τρόπος ανακεφαλαίωσις, die in ahnlicher Weise bei der πρόληψις and der σύλληψες und in vielen anderen Fällen wiederkehrt, gut zu passen; denn man sollte bei dem terminus technicus eine Fassung wie ξστι δε τρόπος ή άνακεφαλαίωσις καλουμένη erwarten oder abnlich wie wir in Schol. Soph, Oed. Col. 1565, freilich ohne Hinzusagung einer näheren Bezeichnung, lesen το μάτην Ιανουμένων έν τινι τρόπω είρηκε. Doch hat das an und für sich keine Beweiskraft; denn auch an Stellen, wo sonst nichts gegen die Erwähnung eines τρόπος in dem gewöhnlichen rhetorischen Sinne vorliegt, kommt dieselbe Art der Einführung vor. z. B. bei der συνεχδοχή (Porph. B 484; Schol. BQ ι 469), der μετωνυμία (Schol, B A 434), der μεταπορά (Schol, ε 490), der άντονομασία (Schol. BT A 7), und auch wohl noch sonst,1)

Bei diesem Verhältniss ist es in manchen Fällen überflüssig. die Frage aufzuwerfen, ob die Scholien, wenn sie eine sonst nicht oder nur selten als τρόπος bezeichnete Wendung in dieser Weise benennen, das Wort in dem speciellen oder dem allgemeinen Sinne gebrauchen. Wenn wir also Schol, A B 278 zu den Worten ava δ' ὁ πτολίπορθος 'Οδυσσείς ἔστη die Bemerkung lesen: ... ίν' , έπερβατον ο τρόπος, sind wir deshalb noch nicht berechtigt, die Entlehnung dieses Scholions aus einer Ouelle anzunehmen. welche das ἐπερβατόν zu den Tropen rechnete (vgl. Quint. VIII 6, 62; IX 1, 6 und Ernesti, Lex. technol. Lat. Rhet. v. transgressio).

<sup>1)</sup> Derselben Erscheinung begegnet man bei dem weiter unten zu behandelnden Worte ozina.

Da, wie wir oben (S. 565) gesehen baben, Porphyrios die συνεχδοχή, die sonst unter den τρόποι aufgeführt wird, an einer Stelle als ein avrug bezeichnet.') ergiebt sich schon hieraus die Frage, ob auch dieses Wort bei ibm und in den Scholien nachweislich eine allgemeine Bedeutung bat. Für ein nicht eigentlich rhetorisches σχημα lässt es sich mit Sicherbeit aus dem siebenten Vaticanischen von mir zu 2 509 sqq. herausgegebenen Zetem folgern. Dort heisst es (p. 230, 15) in der Erörterung einer der Erklärungen von V. 514. 515, in welcher auf die Worte En' elοοπόχοις δίεσσιν . . . τὰ δ' ἐρτιμα φοβείται (Ε 137 sqg.) hingewiesen wird: πρός γὰρ τὰ πρόβατα τὸ σχημα. Ebenso sagt Porphyrios (l. 16) über die Worte διάνδιχ' απαντα δάσασθαι, κτήσιν δσην κτλ. (Σ 511. 512): έν δὲ τοῖς ὑποκειμένοις καὶ δύο σχήματα ξμιξεν . . . . τὸ γὰρ ἄπαντα πρός τὰ κτίματα άναφέρεται, το δε δοην προς την κτησιν. Für die verschiedenen Bedeutungen des Wortes σχήμα lehrreich ist ein Hinweis auf das ähnlich lautende, aber das Wort in anderem Sinne anwendende Schol. BT B 382: δύο συνέπλεξε σχήματα, δμοιοτέλευτον καὶ ἐπαναποράν (vgl. S. 565).

Wenn wir in den hier aus dem siebenten Zetema angeführtes Worten für σχημα dem Zusammenbange nach nur die Bedeutung "Ausdrucksweise" annehmen können und also auch an der oben S. 565 erwähnten Stelle @ 70 das Wort in demselben Sinne aufzufassen kein Bedenken tragen, findet es sich an anderen Stellen bei Porphyrios im Sinne von "Behandlungsweise" gebraucht; so z. B. in dem von mir in dieser Zeitschr. XXXVII S. 574 besprochenen Zetema O 668 sqq., wo das im Sinne des gewöhnlicheren κατά τὸ σιωπώμενον stehende σχημα έλλειπτικόν) darauf aufmerksam machen soll, dass der Dichter es für ungöthig hält, einige Vorgange ausdrücklich hervorzuheben. Eustathios à p. 1672, 37 bezeichnet in diesem Sinne die Unterlassung der ausdrücklichen Erwähnung, dass die Gefährten des Odysseus das für die Aussubrung seines Befehls (44-46) nothwendige Feuer herbeischafften, geradezu als ein σχημα κατά τὸ σιωπώμενον. Auch die Bezeichnung der πρόληψις als ein σχημα (vgl. S. 568) ist

Ueber die S. 566 in demselben Sinne erwähnte πρόληψες s, weiter unten,

Ganz anderer Art sind die z. B. in der sog. Vita Hom. 39 als the λειψικ bezeichneten σχήματα.

vermuthlich ebenso aufzufassen, vielleicht auch die zur Rechtfertigung von O 56 sqq, herheigezogene und als gynug bezeichnete προαγακεφαλαίωσις. Diese erfordert allerdings eine etwas ausführlichere Besprechung. Eine προανακεφαλαίωσις wird ausserdem nur noch bei Eustathios erwähnt, der & p. 1672, 35 sqq. mit Berufung auf die Aurixol zur Widerlegung der Athetese von v. 38 -43 unter anderem bemerkt: φασίν ώς προανακεφαλαίωσις ταύτα των δηθησομένων είσί (Schol, vulg. und Vind, 133 haben hier das einfache ανακεφαλαίωσις). Ebenso wenig wie er hier von einem σγημα spricht, geschieht dies bei der von ihm a. a. O. der προανακεφαλαίωσις gleichgesetzten προέκθεσις (vgl. p. 1744, 50 und p. 1802, 11 zu ν 394 und π 281; προεκθετικώς). Andererseits setzt Porphyrios der προανακεφαλαίωσις die προαναφώνησις gleich, wenn er a. a. O. (p. 201, 1) an jene die Bemerkung anschliesst: ώς Όδυσσεὺς προαναφωνεί Τηλεμάχω την μνηστηφοκτονίαν (π 281 sqq.). Diese erscheint aber nicht nur bei Ps.-Herodian (III p. 103, 14 Sp.) und in der Vita Hom, 65 unter den σχήμανα, sondern auch bei Tryphon (p. 203, 15) unter den reorrot. Auch in dem Scholion zu Thuk. I 8, 1') wird über die später im Zusammenhang der Ereignisse berichtete Reinigung der Insel Delos (III 104) bemerkt: τὸ στῆμα προαναφώνησις. Da die mit der προαναφώνησις im wesentlichen übereinstimmende monetx Segic pur in einer gang besonderen Form (Rutilius bei Quintil. IX 2, 106) unter den σχήματα aufgeführt, im übrigen vielmehr unter den partes orationis genannt wird, z. B. von Fortunatian Il 12 p. 108 H.3) (vgl. auch Hermogenes περί μεθ. δειν. c. 12 p. 436 Sp.), bewegen wir uns hier offenbar auf einem Grenzgehiete, und man wird berechtigt sein, bei einer des rhetorischen Charakters entbehrenden προανακεφαλαίωσις und einer προαναφώνησις (wie z. B. in dem Schol. Thuc.) dem Worte σχημα die schon oben (S. 570) erwähnte Bedeutung Behandlungsweise des Stoffs' beizulegen.

Auch unter den nicht Porphyrianischen Scholien sind einige, in denen das Wort  $\sigma y \bar{\eta} \mu \alpha$  in der einen oder der anderen der

Zn A 604 spricht Schol. A (Aristonikos) von einer προαναφώνησες, ohne sie ein σχημα zu nennen, ebenso Schol. T zu II 46.

Anch Ps.-Herodian περί σχημάτων p. 94, 13 (vgl. Striller, Breslauer
 Phil. Abh. I 2 p. 54) rechnet die προακαφώνησες (wie auch die προοικονομία)
 nieht zu den σχήματα, sondern zu den κατασκευαί τοῦ λόγου.

hier besprochenen Bedentungen gebraucht wird. Wir lesen z. B. Schol, T J 529 zu den die Erzählung des Phoiniz einleitselse Worten Κουργτές τ' Ιμάγροντο πτλ. die Bemerkung: νελείκο δ' ὑποδυήγγησιν τὸ σχήμα, ὅταν Ιστορικόν τι λάβομαν διακο hoi mir Werhkluiss zu der Erzählung des eigenen Lebess des Phoinix (V. 447 fg.). Die von den Rhetoren aufgeführten Usterund Nebenarten der σάγγησις, προ-, ὑπο-, παρα-, στιτ, κατο
σλίγγησις (Volkmann, Rhetorik der Griechen und Romer S. III)
werden sonst naturgemass τρόποι, selbstverstindlich in der gemeinen Bedeutung des Wortes, ') aber nicht σχήματα geaust;
Quintilian IX 2, 107 verwirft für die παραδιήγγησις audrücklich diese Bezeichnung; doch würde es gewagt sein, das Scholbe alt der hier bekämpfen Ansicht in Verbindung tu bringen.

In Schol. B 6223: τὸ σχημα μετάβασις: εἰτων γου τὰ τεμ Μενέλαν μετάβη ἐκτὶ τοὺς μτηστήρας, wird hervorgebebe, κin der Dichter von der Schilderung des Lebens im Hause des Mandes abgeht und sich den Ereignissen in Ilhaka zuwendet, so dass vah her unter σχήμα die Anordung des Stoffes zu verstebes it. Von einigen Rhetoren wird freilich die Form eines solches Uberstebes ganges als ein σχήμα bezichnet, z. B. Rutlius II I; Carmen è füg. p. 66, 88 H. (vgl. H. Monse, Vet. rhet. de sent. figuris doct. II. Progr. Breshu 1574, p. 17). Doch handelt es sich hier um rhe richt zu dem Folgenden hindber leitender Vers, wie er in δε vorliegt, wird in einem andern Homer-Scholion (T. II.) eine περε γεαφή genannt: ως μέλλων δὲ ετέφων μεγάλων ἐνόςκοθα περογμάσων, παραγραφήν ἐνέβαλε τὸν στέχον.

In der von Schol. II. int. o 74 zu den Versen zei geber ταρφόντα φιλείν κτλ. gemachten Bemerkung: τούτο νό σήμα καλείτοι γνωμικόν wird, wenn auch beim Auct. ad Ber. IV II die sententia unter den Figuren erscheint, schon des adjectinische Ausdrucks wegen für σχήμα die Bedeutung 'Ausdrucksweise' withscheinlicher; dasselbe gilt von Schol. E δ 228: σχήμα ἀμφιβαίδιο, es sei denn, dass dem Dichter eine absichtliche, β gekünstelt Zwei-

Hermogenes περὶ εἰρέσεων II 7 p. 199, 6 sqq. Sp. spricht in anderen
 Sinne ebenfalls von τρόποι διηγήσεων.

<sup>2)</sup> Auffailen muss es, dass auch bei Tryphon (p. 203, 25 Sp.), Gregorist Corinthius (p. 223, 15) und Kokondrios (p. 243, 7) die dupusoits nater des

deutigkeit in der Wahl des Wortes πολύδαμνα (Πολύδαμνα) zngeschrieben werden sollte. Die von mir vorgeschlagene Auffassung des Scholions wurde also der Sache nach dasselbe ausdrücken wie Aristonikos zu II 284 (aug) de Sellol oder augl de o' Ellol): πρός το της γραφής αμφίβολον (vgl. auch Schol. A # 18. 263. 509). Besser als durch "Ausdrucksweise" der Amphibolie würde σγίμα αμφιβολίας allerdings durch "Form" der Amphibolie wiedergegeben sein. So muss man, wie es scheint, Schol, PQ n 103 auffassen, wo zu den Worten nerrnxorra de of duwal xarà daua revaluec, at utv . . . at de bemerkt wird: to ornua the deaλύσεως δμοιότροπον ώσπες και έπι των άλλων πτώσεων. wie z. B. τούτους ηνάπησα, τὸν μὲν - τὸν δέ: Shnlich Schol. T. dessen Anfang jedoch weniger gut überliefert ist.1) Auch das bei Eust. π 256 p. 1801, 45 erwithnte σχημα έπιμονής ist vielleicht ebenso aufzufassen, obwohl die έπιμονή zu den rhetorischen Figuren gehört.

In dem Schol. vulg. zu  $\beta$  195:  $\tau \delta$   $\sigma \chi \eta \mu \alpha$   $\pi \kappa \varrho \epsilon \tau \tau \delta \nu$ ,  $\tilde{\alpha} \pi \delta \tau \sigma \rho \iota \sigma$  (so Bultmann; überliefert ist  $\tilde{\alpha} \tau \sigma \varrho \iota \sigma \sigma$ ) halte ich die Aufsesung "Ausdrucksweise für die einzig mögliche, obwohl diese für Schol. EQ zu demselben Verse:  $\eta \delta \ell \iota \omega \sigma$   $\tau \varphi \sigma \chi \eta \iota \iota \alpha \tau \iota$   $\chi \varrho \gamma \delta \sigma \sigma \sigma \sigma$   $\chi \tau \lambda$ . Ferner zu liegen scheint. Aber es ist doch nicht wohl möglich, den Uebergang von dem Singular in V. 195 zu dem Plural

<sup>3)</sup> Zo den mit y 103 aq, in der Construction überdenstimmenden Versen a 108 aq, töngens 28 de arbeit ans diergend Bogdenvers ei μin. ... i di urk.) findet sich in einem Schol. Barnes, die Bemerkung σχήμα γωργότης. Da die γωργότης kein σχήμα ist, sondern nur unter anderem auch durch σχήματα hervorgerden wird (rgt.] Hermogenen angel löden 11, besonders pp. 343, 20; 344, 21. 28), ist statt dessen ohne Frage σχήμα γουργότηνος zu lesen, in demebben Sinen wir z. B. Schol. lips, (Bik.) g. 483 die lanavargropy die σχήμα απόλλονε genannt wird. Anch. Bostathlos findet in den Versen α. 109 aq, din poppin σχήμα in Ubereinstimmung damit, dass Hermogenes als Eigenthämlichkeit solcher σχήματα das τήματας (Aphicas 1374, 21 Sp. spircht von cince διακονή) hervordelst, daneben aber anch bemerkt, dass in ihnen παλλά δε δλίγων είργητα, obwohl er gram m sische σχήματα nicht in den Kreis dieser Betrachtung gezogen hat.

in V. 196 als ein Uebermaass und eine Schroffheit (περεπτόν καὶ ἀπόσομον) zu bezeichnen; vielmehr ist dieses Urtheil durch die Art und Weise bedingt, in welcher Eurymachos sich sn Telemachos wendet und über das Schicksal der Penelone verfügen will.

Wir wisseu aus Ouint, IX 1, 10, 11, dass das Wort oriug noch zu seiner Zeit ebensowohl in dem (ohne Zweifel ursprünglichen) allgemeinen, wie in dem speciellen, rhetorischen Sinne gebraucht worden ist: nam duobus medis dicitur, une qualiscumque forma sententiae . . . altero, quod proprie schema dicitur, in sense vel sermone aliqua a vulgari et simplici specie cum ratione mulatio. Das im Vorhergehenden aus Porphyrios und den Scholien Angeführte kann als Beleg für diese Behauptung gelten; hierdurch eröffnet sich zugleich die Möglichkeit, auch an anderen Stellen derselben Herkunft, wo an und für sich kein Grund vorliegen wurde, an der bei den Rhetoren herrschenden Bedeutung des Wortes zu zweifeln, an iene allgemeine Bedeutung zu denken. Dass die Stellung des Artikels z. B. in τὸ σχημα ἐπαναφορά auf diese Auffassung des Wortes hinführt, ist schon oben (S. 569 A. 1) bei Besprechung derselben uns bei dem Worte τρόπος begegnenden Erscheinung hervorgehoben worden.

Es bleibt noch übrig, die im Vorhergehenden nur oberflächlich berührten jetzt sogenannten grammatischen oxiµara in den Kreis unserer Betrachtung zu ziehen. Auch bei den hier in Frage kommenden Scholien ergiebt sich eine nicht gleichmässige Anwendung des Ausdrucks. Doch ist zuzugeben, dass die Unterscheidung hier weniger sicher durchzusühren ist als auf rhetorischem Gebiete. Wenn es z. B. in vielen Scholien des Aristonikos heisst: i διπλη πρός τὸ σχημα, ist der Uebergang 108 der Auffassung: .das Zeichen bezieht sich auf die (grammatische) Form des Ausdrucks' zu einem auf die dem Dichter eigenthumliche') Form des Ausdrucks' ein sehr leichter, und mit dieser Bedeutung ist wiederum ein ,das Zeichen bezieht sich auf die von dem Dichter angewandte feststehende (oder feststehend gewordene) eigenthümliche Form des Ausdrucks' sehr nahe verwandt. In diesem Sinne ist von den grammatischen Redefiguren bei Ps-Herodian (III p. 83-90 Sp.) als von einer besonderen Classe der-

Zu vergleichen ist, dass sich neben dem πρόε την φράσεν, wodurch Aristonikos die δεπλη zu Π 124 erklärte, zu Θ 47. 43 die Bemerkung: πρόε την ίδιστητα της φράσεως findet.

selben, die als  $\alpha\chi j_{maxa}$  is  $\lambda \ell \xi_{E}$  bezeichnet werden, die Rede,? wahrend Alexandros (III p. 30, 15 seq.), Tiberius (III p. 80, 18 seq.) und die Viis Hom. (c. 41—64) sie nach dem Vorgange des Caecilius  $\hat{\alpha}\lambda\lambda Louiouzeg$ , nennen und als eine Unterabtheilung der rhetorischen Wortfiguren behandelen. Diese bestimmte Auffassung des Wortes  $\alpha\chi \bar{\chi}_{Id}$  lässt sich bei den in Frage kommenden Scholien keinesweges überall festhallen.

Der von Aristonikos zu Π 265 gebrauchte Ausdruck: ... ἀτ ἀ τὴ Γνοιαν τοῦ πιᾶς πληθυντικήν εἶναι, μόνον ἀτ ἀν οχτρια ἐνεκόν Isset z. Β. nur die Bedeutung "Au sdruck sweise" zu; dasselbe gilt von Aristonikos zu Ν 66: ἡ ἀτκλῆ περὸς τὸ ἀτικὸν σχήμα, worther Caroulti zu με Σ (ausserdem noch Schol. Α Γ 459; Ε 233; Ω 282) zu vergleichen ist. Εbenso ist das Wort bei Aristonikos 67 3.74; 1911, und Σ 222: ... οὐ συνεἰς ἱς Ϫργόσοτος) ὅτι παραπλήσιόν ἐστι τὸ σχῆμα τῷ κλυτὸς Ἱππο ὁ ἀμεια κτλ αμιτιώσειο; denn, wenn eine feststehende grammatische Figur bezeichnet werden sollte, müsste nicht von τὸ παραπλήσιον, sondern von τὸ ἀντὸ σχῆμα ἀ θε θε εἰτ; auch die Worte des πίτειοπίκοs τικ δε 4 (ber σὐρες und σύρος): καὶ οἰκ ἐκράκτρα τοῦ σχήματος, sowie des Didymos zu Β 447 (αber ἀγήρων): ... καὶ ἔστι παραπλήσιον τὸ σχήμα τῷ ὑμεῖς ὁ ἱ ἀτὸν ἀγίρω τὰ ἀν α το τε (P444) machen dieselbe λαίπεσαια nothig.

Von diesem Gesichtspunkte aus hat es nichts Auffallendes, sax u. A 162 das jüngere Genfer Scholion über die Wortstellung ξ ἔττε bemerkt: ἀναστφορή ὁ τρόπος (ausführlicher Schol. D Bkk), während es zu γ 408 über olg ἔττε in Schol. Β heisst: ἀντέστροσορή λό στρία. Α λων derselben allgemeinen Bedeutung

<sup>1)</sup> R. Müller, dessen im vor. Heft dies. Züschr. enthaltene Abbandlung. S. 444 ft.) mich davon überzeugt hat, dass die nater dem Namen Herodians überlieferte Schrift π. σχημάτων nicht von diesem herrührt, hält mit Recht den Abschnitt über die \*\tilde \tilde 
<sup>2)</sup> Dies Wort in ἀναστροφή zu ändern scheint nicht nöthig zu sein; den ἀντιστροφή ist eine Bezeichnung für verschiedene Arten des ἴστερον πρότερον, vgl. S. 565 A. 1 und Schol. BT B 101, besonders aber P s 155 (zu παρ' στικ θύλων θύλων δύλων (πλαθίση): ἀντιστροφή Ἰωνική and Schol. α 59.

beider Worter erklärt es sich, dass in Schol. Pind. P. IV 436 ubr das Schema Pindaricum gesagt wird: πάλιν τῷ συνήθει σχίμει καὶ τφόπιφ κέχεηται τὸ ἐντικὸν τῷ πληθυντική συζείξες πίλ. Ebesso ist über G' zu N 257 zu urtheilen.

An den meisten Stellen lässt der Wortlant der Scholien beide Auffassungen zu; an anderen ist jedoch die specielle Bedeutung (grammatische Figur der Rede) die einzig mögliche, z. B. bei Aristonikos zu K 495: . . . xal ore en griuge !!riverge ard, und zu A 376 and out to oriuge elonger eide alsor autor efferere tie yespos (vgl. Friedl.), bei Nikaner m Ο 24: συναπτέον έως του θείοιο έν στήματι ναο είσπει, zu II 557 (nach Erwähnung zweier anderer Erklärungen): biraται δὲ καὶ σχημα είναι, ἀπὸ δοτικής είς αίτιατικήν κελ und zu @ 106 (alla gilos Save nal oi) . . . . Er' y er orguan' all' w alle xal an anovare xel., sowie zu T 123: director καὶ τοῖς έξης συνάπτεσθαι, εν' ή σχημα κτλ., vgl. ausserden Nikapor @ 340 und A 657. Auch der sich Schol, AD I' 16 findende Ausdruck πτωτικόν το σγέμα κτλ. verlangt diese Auslassons, ebenso G' O 305 und P & 709. Hingegen lässt sich der vereinzelt vorkommende apffallende Ausdruck gynug goloszogarés") ner aus der allgemeinen Bedeutung des Wortes erklären; über des Dativ uolovon nach dem vorhergehenden lucooc u' vanl9e heist es z. B. in Schol. AB zu Eur. Med. 58: vò gynua golomogais δια την έναλλαγήν της πεώσεως. Ganz ahnlich bemerkt Eustathios p. 1673, 35 sqg. zu à 75, 76 (anuá té uot yevat ... aroeis δυστήνοιο): κέκριται δὲ σολοικοφανή τε σχήματα καλείν ταῦτα καὶ ἀπλώς ούτω σχήματα.")

<sup>1)</sup> Achnichkeit haben einige Siellen des Dionys von Halkarnass, ε.δ. de Dinnrcho c. 8 p. 308, 3 σοδεκοφαινεία σχηματισμοί, de Thuc, chr. ε.79 init.: των σχηματισμούν πλεκαί σοδεκοφαινείς, besonders ibid. c. 33 ετλι: βεβλειακρώνα σχήματα, ών είναι σοδεκιακρών παρέχεται δόξαν. Ζα vergleidni sit auch die nuskfoltheke Erderterung das. c. 24.

Diese und die folgenden Worte des Eustathios sind in verkürzter Form in die B-Scholien übergegangen (s. Dindorf zu p. 483, 11).

<sup>3)</sup> In der Bemerkung des Parmeniskos zu 2 515 entsprieht jedoch

#### ΣXHMA UND TPOΠΟΣ IN DEN HOMERSCHOLIEN 577

dieser Ausdrücke mit dem Worte σχημα doch noch nicht erklärt. Das Verhältniss des σχημα zu dem σολοικισμός erscheint an den von Schepss s. O. und p. 32; 40; 45 sqq. angeführten Stellen sis ein solches, dass beide sich suf ganz demselben (grammatischen) Gebiete bewegen, nur mit dem Unterschiede, dass das, was in der gewöhnlichen Rede als ein σολοικισμός gelten warde, bei den Dichtern oder Rednern ein oynua genannt wird, oder, um mit Ps.-Herodian (85 Sp.) zu reden, so, dass dieses ein κατόρθωμα ist και την εξάλλαξιν εύλογον έχει, δ δε σολοικισμός άμαρτημα μηδεμίαν αίτίαν τῆς ακαταλληλίας ποιούμενος (Achnliches fügt Eustathios seinen oben angeführten Worten hinzu). Hieraus erklärt sich die oben S. 564 A. 1 sus Gregorius Corinthius u. s. w. angeführte Definition des σχημα und wird es begreiflich, dsss AG'D & 503 eine Ausdrucksweise, die sonst als σχήμα bezeichnet wird, einen σολοιχισμός nennen, und dass Schol, MNAB zu Eur, Hipp. 22, 23 zur Construction der Worte và mollà dè πάλαι προχόψασ' οὐ πόνου πολλοῦ με δεί zunächst τοῦτο έσολοίχισεν, und dann συνεγώς τούτω τώ σγήματι γρίvat 1) o Evocatone bemerken. In derselben Weise findet der neben dem häufig vorkommenden σγημα Αττικόν gelegentlich, z. B. Schol. Luc. de calumn. non cred. 8 (über des indecl. aucw), erwähnte 'Arrixo'c σολοιχισμός 1) seine Erklärung: hat doch auch Plinius in seiner Schrift de dubio sermone sich dahin geaussert, dass quando sit soloecismus, quando sit schema, sola intellegentia discernit (Gr. Lat. V p. 292, 13). Andererseits ist es nicht wohl möglich die u. a. in der Vita Homeri c. 41 squ. sufgezählten grammstischen σχήματα in der Weise zu sondern, dass einige von ihnen mehr als sudere dem σολοιχισμός nahe gebracht würden. Anders stellt sich aber für das oy, σολοιχοφανές die Sache, wenn msn σγτια im Sinne von .Form des Ausdrucks' auffasst, ebenso wie Nikanor N 352 von einer quasig colorrogaris (vgl. denselben Z 87, 88) spricht; alle grammatischen σχήματα sind den

dem σολοικοφανές des Nikanor in der Recension des God. A in der dem Porphyrios (p. 230, 2) vorliegenden Recension ein σολοικισμός.

Achnlich Schol, MA zu demselben Verse: συνεχώς δε ούτος κέχρητας τῷ τοιούτφ σχηματισμῷ.

Hingegen bildet in der Rhetorik des Philodemos (I 154, Col. XI 8) das τῶι ἐδυνκῶς φυλάττενν (I. 13 τηςεῖν) ἐδιότητας einen Gegensatz zu σολοκτίζει»

Eindruck von σολοιχισμοί machende Ausdrucksweisen; dies ist u. a. auch den oben angeführten Worten des Eustathios zu entnehmen.

In der häufigen Verhindung des Wortes σχήμα mit Adjectiven geographischer Bedeutung, wie 'Arrixo'v, 'Iwvixo'v u. s. w., ist das Wort zunächst in seiner allgemeinen Bedeutung aufzufassen; es bezeichnet die in Athen, bei den Ioniern u. s. w. heimische und dort also ungesucht gebrauchte Ausdrucksweise, die freilich für einen nicht der betreffenden Gegend angehörigen Dichter ein (grammatisches) σχημα im engeren Sinne des Wortes wird. Diese Auffassung') findet sich z. B. in der Vita Hom. 8-13; 28; 42; 43, wo freilich nicht von einem στημα, wohl aber von έδιωματα των διαλέχτων und συνήθεια Αττική die Rede ist. Auch Apollonios Dyskolos aussert sich in demselben Sinne, wenn er (gurr, p. 213, 21) die Vertretung eines Casus durch einen anderen xara son τών σγημάτων λόγον auffassen will, jedoch hinzufügt: έθμώτερον διαλέκτου το τοιούτον ένδειξαμένης. Auch p. 224. 3 bezeichnet er die Verbindung eines Singulars mit einem pluralisches Worte sächlichen Geschlechts als ein σχημα τοῦ οὐδετέρου, welches einige fälschlich aus dem Foc Bottirtov, das sich auch bei Pindar fände, herleiten wollten. Mit welchem Rechte die alten Grammatiker einzelne syntaktische, zum Theil auch formale sprachliche Erscheinungen dieser oder iener Oertlichkeit zugeschrieben haben, auf wen und auf welche Fiction z. B. die zum Theil sehr sonderbaren gyrugza des Lesbonax zurückzuführen sind (vgl. Rud. Müller De Lesbon, gramm., Diss. Gryph. 1890 p. 79 sq.), lasse ich hier unerortert. Die Definition der Rec. A. p. 33: ornua tore λόγου πλοχή των του λόγου μερών κατά τινα διάλεκτον gehl auf die Verwendung, welche das Dialektische durch den Dichler gefunden hat.

Wichtig für die von den Dielekten ausgehende Auffassung it der Umstand, dass in den Scholien ebense gut wie von einem σχιμα Δττικόν u. s. w. auch von einem ξθος Δττικό, eind ανηθεία, χείζαις oder γράσις Δττική u. s. w. die Rede ist. Se bemerkt z. B. über das sogenante ἀνανταπόδονον Schol. Ven. (Πυδηκε p. 564) Ατ. Ρίμι. 469: σχήμα τοῦνο Δτικόν, ψ και Όμιγρος ½χρήσανο ἀλλ. εἰ μὲν δώσονοι γέρας μεγόθιμοι

Hier mag auf die an anderer Stelle zu behandelnde Uebereinstimmung derselben mit Dio Chrys. 12 p. 409 R (vgl. t1 p. 315) nur hingewiesen werden.

'Agaaci (A 135),') wahrend wir zu Ar. Ar. 7, freilich in einem jungeren Scholion, über dieselbe sprachliche Erscheinung lesen:

Δετικώ δε έδει εξερται ταύτα ἀναπόδοτα ὡς καὶ ἐν Νεφέλας (V. 265) κτλ. — Συ β 206 last ein auf Didymos zurückgehendes Scholion (HIMQB) Aristarch die Weglassung des Artikels 
in είνεκα τῆς ἀφετῆς ἐφεδαίνομεν (— είνεκα τῆς ταύτης ἀφετῆς) als είn Ἰακὸν ἔδος bezeichnen. Das Schol. Pind. Ishtm. Σίστο 
sagt von demselben Āristarch, er habe die Construction εἰ δ' ἀφετῷ κατάκεται πάσαν ὁργόν als είσι 'Δετική σύνταξις aufgefast 
(γε]. Rud. Muller a. a. 0, p. 82).

Auch das Wort  $\sigma_X^2\mu\mu$  scheinl Aristarch, auch hier freilich nicht nothwendig in dem speciellen Sinne (wortber weiter unten zu vergleichen), hierfür gebraucht zu haben, vorausgesetzt, dass Didymos oder Aristonikos (für diesen entscheidet sich Ludwich, Aristarchs hom. Textkr. 19. 565, 12) zu  $\eta$  301 mit den Worters  $\sigma_X^2\mu\mu$   $\sigma_X^2\mu\nu$   $\sigma_X^2\mu\nu$ 

Bisweilen tritt zu dem σχημα in der hier behandelten Begraut gach ein Tdozo hinzu, μα in der hier 3037: χέχεγχαι γάς τη μενοχή ἀντι δηματος, καὶ δειτι τὸ σχήμα Τόι ου Αίο-λέων, und B B S7 (zu μελεσσάων): Εστι δὶ τὸ σχήμα Τοί κετετσαις, του Τοίνουν, 'Debendas sagt ein Scholion in A zu B 117 in kürzerer Fassung: τὸ πολλάων Επέκτασας, καὶ Τόι ον τῶν Τώνων, womit wiederum der zu η 50 in Schol. Ε über δαίτην δανυμένους gebrauchte Ausdruck Iddoupa τῶν 'Δετεκῶν zu vergleichen ist (κ. auch S. 578 über Vit. Hom. S1.). Schon Aristarch hat zu N 197 nach Aristonikos die Haufung der Dualformen is Τδιον 'Δεγναμίων Perchetet (τgl. Vit. Hom. 12 p. 343 extr.).

37\*

In Schol. A 135 (T) und A 137 (B) ist überlieferi: 'Αττική των προτέρων η παράλιγμα: mit Berufung unf Aristoph. Piut. 486 und Thems. 530.
 Zu vergleichen ist such Schol. G' zu dieser Stelle, iu weichem das ohne
 Zweide corrupte τῶν προτέρων fehlt und die Ausdrucksweise als eine deveiche beziehent wird (vil. such Gram. An. Psr. III. P. 274, 163).

Au dieser Stelle geht die sonst vorauszusetzeude Bedeulung "Ausdrucks weise" in die der "Form" über. Dasselbe ist bei Didymos zu B 447 der Fall.

Ebenso wie für die hier behandelten Ausdrücke') ist ohne Zweifel auch für die schon S. 578 herheigezogenen Bezeichnungen ουνήθεια u. s. w. Gleichsetzung mit σχήμα anzunehmen. So lesen wir z. B. bei Porphyr. o 367 (p. 126, 3); offen yap xal to μαχρά πέλονται κατά την Αττικήν συνήθειαν ακουστέον, sllerdings dunkle Worte (vgl. meine Anm. zu der Stelle), die vielleicht auf das Verhältniss von πέλεσθαι zu πέλειν hinweisen sollen, wie Schol, Soph. O. R. 148 den Gebrauch des medialen & Earrélles au statt des Activums als eine Arrexà von occ bezeichnet wird. -Das in den Versen des Euripides Andr. 668 sq. vorhandene Anakoluth wird in dem Scholion als eine Arrexi ovrrages und offenbar in demselhen Sinne vorher als ein gunn Dec inc goadews σγήμα bezeichnet;2) Schol, A (nach Friedländer Nikanor) Z 479 pennt die Verhindung der Worte xai nore ric sinoi .... in πολέμου ανώντα eine συνήθης 'Αττικοίς φράσις, 80 dass man schon aus diesem äusseren Grunde kein Bedenken tragen wird, auch ein einsaches 'Arrixi' i poacis, wie solches z. B. Schol. Q o 98 und Schol, Soph. Tr. 455 vorkommt, einem oxiqua 'Arrexov gleichzusetzen. Dasselbe wird folgerichtiger Weise für ein einfaches Arrixuc oder dergl. anzunehmen sein. Die Zurückführung einzelner Wörter auf diesen oder jenen Dialekt, wie dies in überaus zahlreichen Fällen im Lexikon des Hesychios, zur Hias z.B. in den Genfer Scholien zu @ 259. 260. 262. 424 geschieht, gehört nicht hierher; denn ein Wort als solches ist nie als ein σγήμα oder ein τρόπος bezeichnet worden.

Das hier über die Adjectiva, die geographische Bestimmungen enthalten, Bemerkte gilt mutatis mutandis auch von denen, die da eine oder das andere ogzigar von Persönlich keiten abheise. Wo von den Fogyista ogzigarar die Rede ist, z. B. Schol. 20 Thuc. 1 2, 1, ist damit selbstrersbändlich eine von jenem Rede künstler absichtlich gewählte, von der gewöhnlichen Audrecks-

Schon Friedländer Ariston. p. 1, 1 hat σχημα und ιδιον einander gleichgenetzt,

<sup>2)</sup> Die Beriebung des σύνηθος σχίσια auf die Auwendung denk die Die Icht er ist weigen wahrenkeiglich, die die in den Schollon erwährlet Strauf den Kominativs statt des Greetl'rs nach Schwarts (Index Analyt, p. 412) bie Eurijden uns noch au Pience. 283 nodit ist. Ut-drigens lat in der wiede des Scholloms ist dörene owi von vip nacide vip σην τις desiren vanafte firmogen des lettlet Wort in σκασχέρα να linden.

<sup>3)</sup> Ueber das Alter dieser Bezeichnung wird S. 585 ff. gehandelt werden.

weise abweichende Form der Rede gemeint. Andererseits liegt da. wo es sich um ein grammatisches σχημα handelt, wie bei dem Πινδαρικόν, dem Ἰβύκειον und dem freilich an der Grenze eines solchen und eines rhetorischen σχήμα stehenden 'Αλχμανικόν,1) die Möglichkeit vor, das Wort als eine Bezeichnung für eine dem Dichter unhewusst zur Gewohnheit gewordene Ausdrucksweise oder für eine absichtlich von ihm gebrauchte, sonst ungewöhnliche Redeform aufzufassen. Der Unterschied ist hier von geringerer Bedeutung als bei dem gynua Arrixóv u. s. w. Die richtige. vielleicht auf Aristarchos selbst zurückgehende Bemerkung des Aristonikos zu Y 138: καὶ τούτω πεπλεόνακεν 'Αλκμάν' διδ καὶ Άλκμανικόν καλείται, ούχ ότι πρώτος αὐτῷ ἐχρήσατο, lässt beide Aussaungen zu, ebenso das aussührlichere Scholion ΗQ x 513 (zu ένθα μέν εἰς Αχέροντα Πυριφλεγέθων τε δέουσι Κώχυτός τε): ... τουτο (vorausgeht σχήμα) καλείται Άλκμανιχόν, ούχ ότι 'Αλχμάν πρώτος αὐτῷ έχρήσατο, άλλ' ότι πολύ έστι παο' αυτώ κτλ., wie auch (über das nach Ibykos benannte σχημα) Ps.-Herodian περί σχημ. p. 101, 13: καλείται δὲ Ἰβύκειον, ούχ δτι πρώτος Ίβικός αίτψ έχρήσατο (δέδεικται γάρ καί πας' Όμήρω πρότερον), άλλ' έπει πολύ και κατακορές παρ' αὐτῶ κτλ. (vgl. auch Schol. A E 6 und X 23, aus Aristonikos).

Andererseits fibrt das oben S. 576 citire Schol. Pind. Pyth. V 436, wo das Πιτδαρειόν σχήμα als ein diesem Dichter σύτηθας σχήμα hezeichnet wird, sowie Schol. Pyth. IV 318, in dem das Δλεμαντιόν ein von Alkman häuß angewandtes σχήμα της Εφηγείας genannt wird, auf die allgemeine Bedeutung des Wortes. Auch das Aristonikos-Scholion zu Ε 774: τούτις οἱ τῷ Εθει πεπιλεύσιακ τοι Δλεμμάν γ spricht für diese Auflassung. Hiermit zusammenzuhalten ist es, dass zu den Worten

<sup>1)</sup> Dies σχήσει in inmilch auch ais ein ἐπαρδατών αυθχείαται νατόσει prophysius Σο θου αρας. (α. 231, 8) sagt von ihm and einem ihm inhuichen σχήσει ἐπαρβατών δρο αρας. (α. 231, 8) sagt von ihm and einem ihm inhuichen σχήσει ἐπαρβατών επαθρατών επαθρατώ

Die folgenden Worte stimmen mit dem oben zn dem σχήμα 'Αλκμανικόν Angeführten überein (vgi. anch R. Müller, de Lesbon. grammat. p. 76).

ως των έχ χειρών βέλεια (δον (Μ 159) bidymos bemerk bat: οδτικς διά τοῦ δ (δον "Ομηςωνόν τὸ σχήμια,") wahrend Aristnikos dasselbe mit den Worten περά την συνήθειαν του ποιηγού (τς!. die "Ομηςωνή συνήθεια bei demselben Χ 110), όπ παταλλήλως τώς βέλεια πληθεντικώς (δον Επετήγορεν, ausgedröckt hat. Zu B 658 bezeichnet derselbe Aristonikos die του Zesolot gewählte Form "Ηραπλείη als ein σλη "Ομηςωνόν σχήμια; hier ligtdem A-Scholion unbekannter Herkunft (τς!, Friedlander Arist, in deem A-Scholion unbekannter Herkunft (τς!, Friedlander Arist, in diesem Sinne του "Ομικρικός τούπ σο die Rede ist.

Die hier versuchte Sonderung der verschiedenen Bedeutungen von σχημα kann keinen Anspruch darauf machen, alle verschiedenen, oft einander sehr nahe kommenden Nuancirungen des Begriffes erschöpst zu haben; bei dem wesentlich negativen Zwecke dieser Abhandlung (vgl. unten S. 583) ist ein darauf ausgehender Versuch auch überflüssig. Doch auf eine Bedeutung des Worles, die uns bisher nicht aufgestossen ist, möge noch hingewiesen werden. Zu dem Verse αμφότεροι μέμασαν πολεμίζειν ίδι μάγεσθαι (H 3) lesen wir in dem Schol, Lips., einem der wenigen Scholien dieser Handschrift, die sich weder mit Ven. B noch mit dem Townl. decken (vgl. Maass in dieser Zeitschr. XIX 264 fl.): ξπανάληψις δέ έστι κατά τὸν Νικάνορα ή τῶν αὐτῶν ἢ τῶν όμοίων σχημάτων δὶς η πλεονάκις σύνδεσις, τῶν αὐτῶν ώς τὸ δαιτρεύσαι καὶ δπτήσαι (ο 323) καὶ τὸ πολεμίζειν ήδὲ μάχεσθαι άμφότερα γὰρ άπαρέμφατα κτλ., 40 ohne Frage nicht der Ausdruck an und für sich, sondern die Form, und zwar von ihrer syntaktischen Seite aus betrachtet - Uebereinstimmung 1) der Endungen liegt H 3 in den beiden lafinitiven ja nicht vor - als ein σχημα bezeichnet wird. Uebrigens leidet das Scholion an Unklarheit und ist ohne Zweisel aus einer viel umfangreicheren Abhandlung schlecht excerpirt.\*) - Endlich

 Diese wird von Ensisthios zn dem in dem Scholion angeführten Vers σ 325 hervorgehoben, in dem er die Infinitive als πάρισα bezeichnet (p. 1783, §).

Andere Erwähnungen dieses σχζ,μα, r. B. Schol, A B 99 und II 123, beweisen nichts für die Bedentung des Wortes.

<sup>3)</sup> In den naversindliches Worten, die auf das ohen Angelährte bleznoplaten, die µerzoyfe draköte xal dragengedrow fr kontrow frihe xal innovantion f durammigtan auf behanden, die vo drahg frie all Trödings (d 250), acheint nach den an letater Stelle angelährten Worten auf die Wiederholung der Conjunction hingewiesen zu werden. Auch dere

möge noch hemerkt werden, dass das von Dindorf auf v 392 bezogene P-Scholion, das in der Handschrift ohne Lemma überliefert ist, hier überhaupt nicht in Frage kommt: mit dem σχημα σεμνοποεπές ist die feierliche Haltung gemeint, in welcher Nestor mit den Seinigen einherzieht (V. 386f.).1)

Es ist thrigens hervorzuheben, dass das Wort groug nicht nur in grammatischem Sinne (vgl. S. 576), sondern überhaupt an vielen Stellen der Scholien die im Vorhergehenden behandelte allgemeine Bedeutung zwar zulässt, aber nicht fordert (vgl. das S. 569 über den Gebrauch des Wortes τρόπος Bemerkte). Als Beispiel eines Falles, wo diese Bedeutung ausgeschlossen und die specielle rhetorische anzunehmen ist, mag auch noch auf das schon oben S. 565 angeführte Schol. BT B 382: δύο συνέπλεξε σγήματα. δμοιοτέλευτον και έπαναφοράν (ganz ehenso Vita Hom. c. 36) hingewiesen werden.

Aus diesen neben einander hergehenden verschiedenen Bedeutungen der Wörter σχημα und τρόπος ergieht es sich, dass für die Ableitung der sie enthaltenden Scholien auf sie kein grosses Gewicht zu legen ist, dass vielmehr bei sonstiger Uebereinstimmung für ein von einem σχημα handelndes Scholion auch mit einem Abschnitte, in welchem dieselbe rhetorische oder grammatische Wendung als ein τρόπος bezeichnet wird, ein directer oder indirecter Zusammenhang angenommen werden kann (vgl. S. 569). Woher dieses Schwanken der Bedeutung stammt, lässt sich vielleicht aus einer historischen Betrachtung der Anwendung des

ist nămlich, wie sich aus Demetrios maoi épuny. § 196 ergiebt, als énavá-Anyes bezeichnet worden. Hingegen scheint im Anfang des Scholions das Wort in engerem Sinne gebraucht zu sein, vgl. Schol, B: engerem zo giτο προς Εμφασιν της προθυμίας. Der Umstand, dass in der zu H 3 an den Rand geschriebenen Bemerkung dieser selbe Vers citirt wird, deutet übrigens auf ein rhetorisches Lehrbuch hin. Ob wir berechtigt sind, ein solches einem gewissen Nikanor zuzuschreiben, möchte ich nicht entscheiden. Aus dem räthselbaften releia, das die vorher angeführten Worte enthalten, lässt sich vielleicht schliessen, dass preprünglich eine Bemerkung des Verfassers der Ourgent greyun über die Interpunktion irgend einer der herbeigezogenen Stellen angeführt gewesen war. (Anch z. B. zu II 557 hat dieser ein ogrua berücksichtigt: vgl. S. 576).

<sup>1)</sup> Ueber die dem genannten Worte in einigen Scholien, wie auch besonders in der dem Dionys von Halikarnass angeschriebenen Tigen innewohnende Bedenting ,Kinnstgriff', den man anwendet, um seine wahren Gedanken zu verhülien, vgi, diese Zeitschr, XXXVII 581,

Wortes  $\sigma\chi\bar{\eta}\mu\alpha$ , bei der auch das Wort  $\tau\varrho\delta\pi\sigma\sigma$  zu berücksichtigen sein wird, erklären.

#### Excurs.

Unter den im Vorhergehenden besprochenen Scholien sind (abgesehen von S. 567) die sich am Schlusse der Abbandlung des Anonymos bei Spengel III p. 1101: findenden, auch oben S. 563 Anm. 1 kurz erwähnten Bemerknagen noch nicht berücksichtigt worden, und doch sind sie nichts anderes als rietorischergrammatische Scholien zur Ilias. Dies Verhältniss ist schon von Spengel p. IX herrorgehoben worden.) Aber wenn auch das von demselhen über den anonymen Bearbeiter dieser Scholien gefällte wegwerfende Urtheil völlig zu Recht besteht, so ist doch das von diesem benutze Materia nicht völlig ausser Acht zu lassen.

Eine Vergleichung mit den uns vorliegenden Scholien und mit Eustathios ergiebt, dass der Bearbeiter eine. vielleicht auch zwei oder drei Handschriften mit Bemerkungen, die den anderweitig überlieferten sehr ähnlich sind, benutzt und aus diesen, sich im allgemeinen (bis zu dem Nachtrage p. 159, 24) der Reibenfolge der Gesänge anschliessend,2) grammstische oder rhetorische Bemerkungen, in denen er σχήματα zu finden glaubte, zusammengestellt hat. An manchen Stellen hat er dem von ihm benutzten Material eigene zum Theil sehr thörichte Bemerkungen hinzugefügt, z. B. gleich im Anfang p. 150, 18 sq. die Erklärung der Dualform lovre A 567 durch die οὐράνιοι καὶ κατανθόνιοι θεοί. Gedankenlose Benutzung der ihm zu Gebote stehenden Scholien verräth der Anonymos auch darin, dass er p. 152, 12 sg, eine längere und zwar aus guten Ouellen stammende (vgl. diese Zeitschr. XXXVII 558) Erörterung über die Beredsamkeit der homerischen Helden an eine Bemerkung über die I'211 vorliegende grammstische Figur augeschlossen hat, obwohl sie dem Zweck seiner Zusammenstellung durchaus fern lag. Dasselbe gilt von der sich an eine rhetorische Bemerkung zu \# 370 (wenigstens in dem von mir für diese Abschnitte vor einigen Jahren verglichenen cod. Monac, gr. 8) anschliessenden Auseinandersetzung über die homerischen Wagen, die Spengel mit Recht in seiner Ausgabe fortgelassen hat.

<sup>1)</sup> Ich hätte dies in meiner Bemerkung in dieser Zeitschr. XXXVII 558 A. 2 erwähnen sollen,

<sup>- 2)</sup> P. 158, 3 ist anstatt der falsehen Ueberlieferung (å»  $\partial_{\theta} z \bar{y} + \bar{\tau} \bar{\tau} \epsilon$  «') zu lesen é»  $\partial_{\theta} z \bar{t} + \bar{\tau} \bar{\epsilon} \epsilon$  M.

Die den ausgeschriebenen oder benutzten Scholien vorausgeschickten Ueberschriften sind willkurlich gewählt und ohne Bedeutung, z. B. ist p. 158, 29 sq. zu den Versen N 144 von einem zeörzog £λειντεικός die Rede, während die Ueberschrift des Abschnittes von einem zeρμάμενον σχήμα spricht. An anderen Stellen, deren Aufzählung nicht nötlig ist, findet sich das Wort σχήμα chenfalls nur in der Üeberschrift, wahrend die durch diese eingeleiteten Worte weder diesen noch einen anderen ihm ahnlichen Ausdruck haben. Der Anonymos ist hier derselben Schablone gefolgt, wie in der den Haupttheil seiner Schrift bildenden Zusammenstellung der bei Hermogenes vorkommenden σχήματα, in der er z. B. das von Hermogenes rotkommenden σχήματα, in der er z. B. das von Hermogenes zeich einer Getchnet.

Es ergiebt sich also, dass Abweichungen dieses Anonymos von den Auffassungen, die uns in den übrigen rhetorischen Schriften (vgl. z. B. S. 563) entgegen treten, ohne alle Bedeutung sind. Dasselbe gilt von seinem Verhaltniss zu den rhetorischen Bemerkungen unserer Scholien.

### II.

Die sog. Gorgianischen gyfugra haben erheblich eher Beachtung gefunden, als sie unter diesem später für sie gebräuchlich gewordenen Namen zusammengefasst worden sind. Gorgias selbst hat sie, wie aus Cic. or. 52, 175, 76 zu schliessen ist, zu den von ihm angewandten festivitates gerechnet, durch welchen Ausdruck - worauf Philostr. vit. soph. 1, 13 hinführt - vielleicht das griechische aylaias wiedergegeben wird. Isokrates Panath. § 2 nennt sie ldéat en raic onropeiate dialaumovout (vgl. O. Navarre Sur la Rhétorique grecque avant Aristote p. 190). Dass Timaioa für sie den uns geläufig gewordenen Ausdruck aufgebracht hat, scheint mir Norden Ant. Kunstpr. I S. 15 mit Unrecht aus Diod. XII 53 zu folgern; denn es ist keineswegs ausgemacht, dass der Wortlaut dieser Stelle auf Timaios zurückgeht, und, auch wenn man dies annehmen will, ist wohl zu beachten, dass dort nicht schlechthin von σχήματα, sondern von τοίς της λέξεως σχηματισμοίς περιττοτέροις καλ τη φιλοτεγγία διαφέρουσιν die Rede ist.

Auch Aristoteles, der rhet. III 8 über die genannten Figuren handelt, gebraucht für sie nicht den in Frage kommenden Ausdruck, vielmehr haben bei ihm die σχήματα τῆς λέξεως eine von

dem bekannten rhetorischen terminus technicus verschiedene, gam allgemeine Bedeutung. Dies geht auf das deutlichste hervor aus soph, el. 4 p. 165 b 27 und rhet, Ill 8 (p. 1408 h 21): rò de στημα της λέξεως δεί μήτε ξυμετρον είναι μήτε άρρυθμον. Auch die Bemerkung in der Poetik c. 19 (p. 1456 b 8) meel vir λέξιν εν μέν έστιν είδος θεωρίας τα σγήματα της λέξεως, α έστιν είδέναι της υποχριτικής χτλ, giebt Th. Compere in seiner Uebersetzung (S. 42) richtig wieder: .Im Bereiche der Diction aber bilden die Modalitäten des Ausdrucks einen Gegenstand der Untersuchung. Davon Kenntnis zu nehmen ist jedoch die Sache der Vortragskunst' (vgl. auch Bernays Rhein, Mus. VIII 589). Auch der Verfasser der soz. Rhetorik mooc 'Alegardoor') kennt die specielle Bedeutung des Wortes noch nicht; er behandelt c. 27 f. die Gorgianischen Figuren, ohne sie als solche zu bezeichnen, gebraucht vielmehr c. 25 und c. 27 (p. 1436 a 1) das Wort gynug, wie auch c. 24 das Wort roomoc im allgemeinen Sinne.

Hingegen könnte es so scheinen, als ob zuerst Theophrast des  $\nabla T_{ij}$  (au und zwar gerade für die Eigenhümlichkeite de Gorgianischen Stils als terminus technicus gebruncht batte; einigt Angaben hei Dionys von Halikarnass lassen sich nämlich in diesem Sinne deuten, wie dies auch z. B. von Hugo Rabe de Theophrasi libris zusch Ziesen e. 45 zeschehen ist.

In der Schrift über Lysias sagt Dionys allerdings (c. 14 p. 23, 19 ed. Us. et Raderm.): έν γουν τοῖς περὶ λέξεως γραφείοι τών τε άλλων καταμέμφεται (ὁ Θεόφραστος) των περί τὰς άπιθέσεις καὶ παρισώσεις καὶ παρομοιώσεις καὶ τὰ παραπλήσια τούτοις σχήματα διεσπουδακότων καὶ δή καὶ τὸν Αυσίαν έν τούτοις κατηρίθμηκε κτλ. Jedoch folgt hieraus keineswegs dass Theophrast selbst das Wort in anderem als dem allgemeinen Sinne gebraucht hat. Dasselbe gilt von anderen bei Dionys auf Theophrast hinweisenden Stellen, die sich freilich nicht direct auf Gorgias beziehen, sondern allgemeinen Inhalts sind. Unter ihnen ist von hesonderer Wichtigkeit de Isocrate c. 3 p. 58, 4: xa96lov δὲ τριῶν ὄντων, ώς φησι Θεόφραστος, έξ ών γίνεται το μέγα καί σεμνόν και περιττόν έν λέξει, της τε έκλογης των όνομάτων καὶ τῆς ἐχ τούτων άρμονίας καὶ τῶν περιλαμβατόν των αύτα σχημάτων, έκλέγει μέν ευ πάνυ . . . . σχηματίζει τε φορτικώς και τὰ πολλά γίνεται ψιχρός η τῷ πόρρωθεν λαμ-

<sup>[</sup>t) Vgl. oben S. 499ff, A. d. R.]

βάνειν η τῷ μὴ πρέποντα είναι τὰ σχήματα τοῖς πράγμασι διά τὸ μη κρατείν του μετρίου. Die hier den Angahen üher Theophrast hinzugefügten Worte machen allerdings, besonders wegen des πόρρωθεν λαμβάνειν τὰ σχήματα, was an die gleiche sich bei Aristoteles rhet. III 2 p. 1405 a 35 über die μεταφορά findende Bemerkung erinnert, den Eindruck, als oh es sich hier um σχήματα in dem uns geläufigen Sinne der Redefiguren handelte. Aber Dionysios fügt hinzu, die Ausdrucksweise (LéELC) des Isokrates wurde weitschweifig u. a. durch das τοῖς αὐτοῖς τύποις τῶν σχημάτων τὰς περιόδους περιλαμβάνειν. Wenn er hier anstatt des ovoucra, das die von ihm selhst aus Theophrast angeführten Worte als Gegenstand des περιλαμβάνειν anzunehmen zwingen, ein τας περιόδους περιλαμβάνειν einsetzt, so hat er die Worte des Theophrast entweder ungenau citirt oder er ist durch die seinen eigenen Worten sehr ähnliche Definition des σχημα heeinflusst, der wir hei Philodem rhet. I p. 164, 23 begegnen: σχημα δὲ τὸ περιόδοις καὶ κώλοις καὶ κόμμασιν .... διαλαμβανόμενον, eine Definition, die man eben wegen dieser Aehnlichkeit mit dem von Dionysios im Anschluss an die Worte des Theophrast Bemerkten für perinatetisch halten möchte (vgl., indess S. 591). Jedenfalls aher schliesst in dem einen so gut wie in dem anderen Falle das Wort περιλαμβάνειν die Deutung der σχήματα als Redefiguren aus und macht eine Beziehung auf die ehensogut die ovougra wie die περίοδοι umfassende Gestaltung der

Für die Schünheit und Erhabenheit der λέξες kommt es also nach Theophrast auf guten Satthau und geschickte, wohlklingende Periodisirung an; heide letztere sind natürlich ihrer Entstehung nach nicht zeitlich getrennt zu denken (vgl. H. Rahe s. s. O. p. 45 über die Ordnung der drei Bücher des Theophrast). Auch in der weiteren Ausführung des Dionysios in Cap. 3 scheint mir einiges auf diese Bedeutung des in Frage kommenden Wortes hinzuweisen, so die Bemerkung p. 58, 18: οὐ γρὰ ἄπαντα ἀξαται ἀντε μῆταρ τὰ οὐ τοῦ τῶτ σε μῆτ πὰ τὰ ατα μπλή σιον οῦτε ἀνθμῶν τὸν ἴσον. Wenn namlich die Redefiguren herrorgehoben werden sollten, wurde eine Wendung wie σχήματα παραπλήστα (die alle lateinische Übehrerstzung hat similas ſβματα), vielleicht auch der Singular ohne den Artikel zu erwarten şein. Auch der Umstand, dass Dionys es dem Isokrates als ein Loh arerchaet, dass er bis-

Satze nothwendig.

weilen τὰ περίεργα σχήματα καὶ φορτικὰ φεύγει (p. 58,24), spricht für diese Erklärung; denn eine Redefigur an und für sich tin ticht φορατώ, sondern aur die Anwendung einer solchen (dr σχηματισμός), wie dies von Dionys selbst c. 13 p. 74, 1 betwegehoben wird; wohl aber kann die tadelnde Beseichnung obse Einschränkup von dem Satz- und Periodenbur gelten.

Das Schwanken der Bedeutung des Wortes in der Ausführung des Diospisof Jührt mich zu der Ansahme, dass Theophrat in seiner Schrift περέ λέξεως den später sogenannten Γοργίεια σχήματα eine eingehende Besprechung gewidmet, dieselben jelech noch nicht durch diese Bezeichnung aus den Formen des Stibuses überhaupt, welche er im Sinne des Aristoteles als σχήματο τῆς λέξεως bezeichnete, hermasphoben halte.

Es mag noch hervorgehoben werden, dass die Abschnüte 59 bis 67 der Schrift des Demetrios περί δριμην, in der bekannlidd manches auf Theophrast zurückgeht, einen späteren Zusatt eihalten (s. Raderm, pract, p. XIII), so dass die in ihnen entbaltens Bemerkungen den die σχήμετα περί κέξεος für diesen sichlichs beweisen. Wo sich sonst das Wort bei Demetrios findel, mag es von diesem selhst herrühren; denn dass er in seinem Dispositissischema, das auf Theophrast zurückgehen könnte, der σχήμετα keine Erwähnung thut, hat schon W. Schmid Rh. Mus. XLIX S. 147 hervorgehoben,

Ebensowenig wie für Theophrast läst sich für seinen Schüler, den Phalereer Demetrics, aus den Worten des Diony (de Demoki. c. 5 p. 138, 2): σχήμασί τε πουητικοίς ξυζάτην προσβάλλοτον ἀγδίαν καὶ μάλιστα τοῖς Γοργιείοις ἀπαίροις καὶ μαιραπωσίος ἐπαίρείνεται (ὁ Πλάτων), καὶ πολὲς ὁ τελέτης ) tr τοῖς τοιούτοις πος ἀττῷ, ὡς καὶ Δημήτριος ὁ Φαληρείς είτμά που καὶ ἄλλοι συχνοὶ πρότερον οἱ γὰς ἰμὸς ὁ μιθος ἱσίας σερτ. dass er die Eigenthamlicheèten des Corgianischen Silh als σχίματα in dem gewöhnlichen engeren Sine des Wortes beseich-

Ueber den Gebranch des Wortes σχημα überhaupt bel Dionys πa handeln, ist hier nicht der Ort, doch mag darauf hingewiesen werden, das auch παρά τζε Δημ. Δέξ. 43 p. 227, 12 die für die oben behandelte Stelle angenommene Bedeutung vorliegt.

So Usener; πολυτελειά τις codd., doch in dem fast wörtlich übereisstimmenden Cap. 2 der epist, ad Pomp. πολὸς ὁ τελέτης. Vgl. Meineke Anal. Al. p. 343.

Eine specielle, von den Peripatetikern jedoch unabhängige Anwendung des Wortes σχήμα wird von Phoibammon (III) μ. 2 Sp.) dem Sophister Zoibs zugeschrieben: σχήμα δυτεν έτερον μέν προσποιείσθαι έτερον δὲ λέγειν (vgl. Quintil. IX 1, 14); sie geht also bis auf die Zeit des Aristoteles zurück, findet sich auch bei Spateren, hesonders in den sog. λέγοι δοχηματισμένοι (s. S. 583 A. 1), hat uns jedoch hier, wo es sich um die gewöhnlichen rhetorischen und grammstischen σχήματα handelt, nicht weiter zu beschäftigen.

Diese gewöhnliche Bedeutung des Wortes lasst sich auch bei den alteren Stoikern noch nicht nachweisen; vgl. auch Striller, Bresl. Phil. Abh. 1, 2 S. 54, nach dessen Ansicht von diesen das von den Spätern als agrigara Bezeichnete als ein Theil der κατασκειή ungefasst worden ist. Dass Chrysippos nicht aur in seiner eigenen Darstellung zahlreiche σχήματα angewandt, sondern such den Gebrauch derseiben empfohlen hat, geht aus der Bemerkung Fronton de eloquentia p. 146 Nah. herror, wo ea unter saleren heisst: videme ab es paene omnie orderum arma tractar? işhtr si ipsc Chrysippus his utendam ess ostendis ang. (γeg. Stifflet, Nichts führt jedoch auf die Annahme hin, dass Chrysippos selbs diese orderum arma, die Fronto im Folgenden durch αιζία διασκευάζειν ἐξεφγάζεσδαν πάλιν λέγεν ἐπαναφέρεν ἐπαναφέρεν ἐπανασφέρεν τρακτικτά κατα με από με από με από με το κατα με από με α

Ebensowenig lässt sich, ohwohl Chrysippos auch sprachliche Erscheinungen in den Kreis seiner Untersuchungen gezogen hat die Anwendung des Wortes ovnua in grammatischem Sinne bei ihm nachweisen. Er betrachtet Abweichungen von dem allgemein üblichen Ausdruck als golouxiquot, z. B. das al xé nosi Zeic dugs A 129, wo er sich an Zoilos anschloss (Herodian z. d. St.). Die ihm von Schepss (p. 20) unter anderem zugeschriebene Abhandlung meoù rwy xarà wevôn gynuara golorχισμών scheint der handschriftlichen Beglaubigung zu entbehren, wie denn auch v. Arnim Stoic. vet, frag. II p. 7, 17 in dem Verzeichniss hei Diog. Laert. VII 189 sqq. ohne Angabe einer Variante den Titel περί των κατά ψευδή στήματα συλλογισμών 10führt. Ein Zweifel an der Richtigkeit dieser Lesart ist ausgeschlossen, denn bei einem grammatischen σχημα handelt es sich nicht um ψευδές oder aln θές, sondern um καλόν, σαφές und dergl. oder das Gegentheil, und die von Schepss p. 21 Anm. mit Berufung auf Quintil. I 5, 52 vorgeschlagene Beziehung der Wevoff σχήματα auf soloecismi in poematis perperam adhibiti thut dem Wortlaute des Titels wie auch den Worten Quintiliana Gewalt an.)

Bei den der Zeit nach zunächst in Frage kommenden ällesten Alexandrinischen Gelehrten, von denen weiter unten die Rede sein wird, handelt es sich nur um grammatische σχήματα. In rheto-

<sup>1)</sup> Auch bei den Schriften des Chrysippos, in deren Title du Wich eigenscher vermachten (s. Diese Jacet, VII 175), handelt er sich nicht um rhetorische, sondern um logische zejönes, vgl. ausser in 23 sid. 245 (r. Arnim) Sext. Empir. Pyrrh. hyp. 13 öp. 10, 21; adv. log. II 227 p. 327; ib. 325 p. 38, 25 likt. Auch der Annaymos bei Spengel III p. 227 pck als eine der verschiedenen Bedeutungen des Wortes zejönes aus expline kiyer ab die dieseren zu.

rischem Sinne lässt sich ein specieller Gebrauch des Wortes nicht vor der Mitte des zweiten Jahrhunderts vor unserer Zeitrechnung nachweisen, am sichersten bei Lucilius IX fr. 34 M., aus Servius zu Verg. Aen. IX 573 (570): ut all Lucilius, bonum schema est (schon das griechische Wort weist auf einen terminus technicus hin), quotiens sensus variatur in iteratione verborum in fine positus sequentis sit exordium, qui appellatur climaz.)

Auf etwas futhere Zeit werden wir durch Polybios XXIX 12.0:  $\tilde{\eta}$   $\lambda_i'\mu\mu\alpha\sigma t$  geduperot volg aftolg  $\tilde{\eta}$  gelegoupă  $\pi egopuparov$   $\tilde{\eta}$  volg vize  $\lambda_i''$  tolg trigonize geduper, wo eine specielle Bedeutung des Wortes jedoch nicht die einzig mögliche ist, wenn sie auch dem Zussamenhange besser entspricht als die allgemeint.

For die Zeit, bis in welche uns unsere Untersuchung geführt hat, sind übrigens verschiedene specielle Bedeutungen des in Frage kommenden Wortes anzunehmen. Schon oben (S. 587) ist mit dem, was Dionys den Theophrast über σχηματα bemerken lässt, eine Stelle der Rhetorik des Philodem verglichen worden. Sie lautet (I p. 164, 18 sqq.): διαιρούνται ) δε αὐτην εἰς εἴδη τρία, τρόπον σχημα πλάσμα τρόπον μέν οίον μεταφοράν άλληγορίαν παν τὸ τοιούτο, σχημα δὲ τὸ περιόδοις καὶ κώλοις καί κόμμασι καί ταξς τοίτων πλοκαζς καί ποιότησι διαλαμβανόμενον (so Sudhaus; überliefert ist δια . . μβαν . .), πλάσμα δέ xrλ, und führt uns durch diese Eintheilung und die mit ihr verbundenen Definitionen auf eine damals in einem bestimmten Kreise anerkannte, aller Wahrscheinlichkeit nach schon seit längerer Zeit seststehende Ansicht. Ihr Ursprung ist vielleicht (vgl. oben S. 587) bei den Peripatetikern zu suchen. Wenn Reitzenstein Strassb. Festschr. (1901) S. 146 ihn bei den Stoikern sucht, scheint mir das gewichtigste Moment hierfür in dem Umstand zu liegen, dass die bei Philodem unmittelbar folgende Erörterung über die alaguara die weitgehendste Uebereinstimmung\*) nicht nur mit Vit. Hom. 72 (z. Th. auch 73), sondern auch mit dem Anfang der Chrestomathie des Proklos aufweist, den stoischen

Wenn Schol, ABT B 101 die κλίμας als τρόπος bezeichnet, so geschieht dies offenbar in der allgemeinen Bedeutung dieses Wortes.

leh setze die Worte mit den von Sudhaus gegebenen Ergänzungen hierher, ohne diese als solche zu bezeichnen.

<sup>3)</sup> Ohne Zweisel ist Philod. p. 165, 4 das μ . . . . . zu μεσότητ', nicht mit Sudhaus zu μέγεθος, zu ergänzeu.

Charakter dieser Abschnitte hat aber W. Schmid (Rh. Mus. XLIX S. 135. 139. 140) wahrscheinlich gemacht. Eine Schwierigkeit würde aber darin liegen, dass Reitzenstein selbst (M. Terentius Varro und lohannes Mauropus von Euch. S. 75, 1, vgl. auch S. 78. 79) die Sonderung von  $x \neq 6\pi \alpha \nu$  und  $\alpha y \chi / \mu \alpha x \alpha \nu$ , die wir allerfedings bei Philodem, und zwar zum ersten Male, ausgesprochen finden, nicht in der dort vorliegenden, sondern in der uns geläufigen Weise den Stoikern (jedenfalls den jüngeren, vgl. oben S. 589 f.) zuschreibt, und zwar im Zusammenhange mit der von diesen vorsenommenen Trennung der  $\alpha \alpha / \mu x \alpha \nu \gamma / \nu \alpha / \nu \alpha n \alpha / \nu \alpha /$ 

Dieses Dilemma kann hier übrigens auf sich beruhen bleiben, as für uns der Nachweis genügt, dass im zweiten, ja sogar noch im ersten Jahrhundert v. Chr. das Wort σχήμα kein feststehender terminus technicus gewesen ist. Mit Sicherheit ist nämlich für diese Zeit noch eine dritte, sehon S. 555 erwähnte Definition bezeugt. Es ist die bei Phoibammon (p. 44, 11 Sp.) überlieferte, anch welcher der Rheter Atheaniso das σχήμα als μεταβολή εἰς γίσονὴν ἐξάγουσα τὴν ἀκοήν aufgefasst hat. Atheaniso ist nach Quintilian (s. besonders Ill 1, 16) der Zeitgenosse und Rivale des prograca gehandelt oder sie definirt hätte, ist nicht sicher; denn die von Suidas ihm beigelegte Schrift περί σχημάτων ) wird von Thiele Hermagoras S. 151, wie der ganze Schluss des Artikels von περί ἔξεγοσίας an, wohl mit Recht dem Theodoreer zugesprochen.

Die Definition des Athenaios fasst den Begriff des  $o\chi\bar{\gamma}\mu\alpha$  enger auf, als es z. B. bei Aristoteles, Theophrast und an der vorher besprochenen Stelle Philodems der Fall ist, hingegen, da sie auch für den Begriff des  $v_0\dot{\sigma}_{\tau}o_2$  passend ist, weiter als die, welche zwischen diesem und dem  $o\chi_{\tau}^{\mu}\mu\alpha$  unterscheiden. Da ihr auch Apollonios Molon gefolgt ist (vgl. Phoblammon a. 2.0), liegt schon hierdurch die Frage nahe, ob Spuren derselben auch in der Rhetorik der Romer nachzuweisen sind. Dies scheint in gewissem Sinne in dem vierten Buche des Auctor ad Heronium der Fall zu sein, insofern dieser



Wean Schepss de soloce. p. 23, diese Sonderung mit Recht — wie ich glaube — ani den Babylonier Diogenes zurückführt, könnte man diesem auch jene andere Sonderung zuzuschrieben geneigt sein.

<sup>2)</sup> Ueber eine andere Anwendung des Wortes durch Hermagorss, die für diese Untersnehung ohne Bedeutung ist, s. Thiele S. 114.

zwischen πρόποι und σχήματα keinen Unterschied macht, worauf schon S. 564 hingewiesen worden ist, vielmehr heide unter der allgemeinen Bezeichnung zerborum et sententärum expernatio (IV 13) zusammenfasst, nur mit dem Unterschiede, dass er c. 31—34 zehn von Späteren als πρόποι bezeichnete expernationes verborum zusammenstellt, welche die Eigenbünnlichkeit hätten, ut ab ustitate verborum potestate recedatur atque in aliam rationem cum quadam senustate oratio conferatur. Das Wort πρόπος wendet er eben so wenig an wie σχήμα, vielmehr gebraucht er den Ausdruck figura für die drei genera orationis, das grave, medioere und extenuatum.

Der erste, bei dem die Unterscheidung von τρόποι und σχήματα in dem später im Grossen und Ganzen heibehaltenen Sinne deutlich ausgesprochen wird und auch die entsprechende Anwendung heider termini technici dafür mit Bestimmtheit nachzuweisen ist, ist Cicero.1) In seiner Schrift de oratore hehandelt er beide Kunstformen von einander gesondert. Ill 37 ff. u. 52 ff., ohne jedoch die beiden in Frage kommenden Bezeichnungen zu gehrauchen, vielmehr versteht auch er c. 52, 199 unter tres fiqurae dieselben drei genera wie die Rhetorik ad Herennium. Derselben Sonderung der τρόποι und σχήματα begegnen wir auch im Orator c. 27, we einerseits von mutationes, andererseits von luming perborum et sententiarum die Rede ist. Weseutlich dasselbe findet sich de orat. Il 65, 261: Or. 24, 80 ff.: 25 init.: 54, 181; Brut, 37, 140 ff.; top. 8, 34, pur mit dem Unterschiede, dass an den letztgenannten Stellen auf die Bedeutung des griechischen σχήμα hingewiesen wird. Kurzer und bestimmter mit Erwähnung beider griechischer termini technici aussert sich Cicero Brut, 17, 69; ornari orationem Graeci putant, si perborum immutationibus utantur, quos appellant τρόπους, et sententiarum orationisque formis, quae vocant σχήματα.

Ob Gicero diese Sonderung beider Kunstformen, die von Reitzenstein (vgl. S. 591 f.) den Stoikern zugeschriehen wird, aus Antiochos von Askalon, durch dessen Vermittelung nach W. Krolis Ausführung (Rib. Mus. LVIII S. 560 fl.) auch manches Stoische in die Schrift vom Reduer, wie auch in die Topics, übergegangen

38

<sup>1)</sup> Neben diesem ist vielleicht sein Zeitgenosse Gorgiss zu nequen; denn bei Rutilios Lupos f\u00e4ndet sich unter den zahtreichen f\u00e4grae nichts, das nicht unter diese geh\u00f6rte und etwa als r\u00fc\u00f3ror zu bezeichnen w\u00e4re.

ist, geschöpft hat, mag hier auf sich beruhen bleiben, ebenso die Frage, weshalb er erst in seinen jungsten rhetorischen Schriften die beiden griechischen termini technici anwendet.

Aus den Worten, die Cicero dem Crassus als Einleitung m seiner Erörterung über die küustlichen Redeformen in den Mund legt (de or, Ill 37, 148), geht hervor, dass es eine ausgebreitete Litteratur über dieselben gab, und aus der Bemerkung im Or. 27, 93 sehen wir, dass nicht nur Rheioren, sondern auch Grammatiker auf diesem Gebiete thatig waren (vgl. auch Quint, VIII 6, 1), Hieraus folgt aber keineswegs, dass überall eine scharfe Sonderung zwischen den τρόποι und den σχίματα gemacht wurde. Noch für spätere Zeit wird der allgemeine Gebrauch des Wortes σχήμα nicht nur durch Quintilian (IX 1, 10 qualiscumque forma sententiae) bezeugl, sondern auch dadurch bestätigt, dass der Grammatiker Tryphot in seiner περί στιμάτων betitelten Schrift nicht über grommatische oder rhetorische Figuren, sondern über etymologische Frager gehandelt hat (vgl. die Fragmente herausgegeb. von v. Velsen p. 90); er schliesst sich hierin, wie von Velsen hervorhebt, an Dionysios Thrax an, der (p. 29, 5 Uhl.) drei gri ματα ονομάτων unterscheidel Man versteht es jetzt, weshalb Tryphon in seiner Schrift περί τρόπων - denn ich sehe keinen Grund, weshalb man diese nicht in letzter Linie auf ibn zurückführen könnte - viele von anderen Rhetoren oder Grammatikern σχήματα genannte Erscheinungen nicht als solche, sondern als τρόποι bezeichnet hat (vgl. oben S. 571 f.); es kommt freilich noch ein anderer Grund hinzu, der mit der grammatischen Exegese zusammenhängt (vgl. unten S. 596).

Die Behandlung, welche die uns hier beschäftigeuden beiden Werter in der Rhetorik der Zeit nach Cloero, etwa von Caeciliss nn, gefunden haben, weiter zu verfolgen ist überflüssig;) woll aber bedarf die Anwendung derselben bei den alexandrisisches Grammatikern einer mahereu Erörterung, als sie im vorhergeheude Abschnitt, wo die einzeinen Persönlichkeiten nicht getrenal weden sind, gegeben ist. Dass Dionysion Thrax das Wort regören allgemeinen Sinne gebraucht hat, zeigt, wie sechon oben 8.957 A. 1 bemerkt worden ist, der Umstand, dass er als eine der Aufgaben

Doch mag darauf hingewiesen werden, dass bei Hermogeses einige Stellen die allgemeine Bedeatung fordern, z. B. de inx, IV init; cap. 3; δ, wo von einem αχημα έρμηγοιέα die Rede int. Eine Stelle, welche die allgeneine Bedeatung ausschlieset, ist mir aus Hermogenes nicht bekannt.

### ΣΧΗΜΑ UND ΤΡΟΠΟΣ IN DEN HOMERSCHOLIEN 595

der Grammatik die έξήγησις κατά τούς ένυπάρχοντας ποιητιxoic rocmove bezeichnet (p. 5, 5 Uhl.). Eine unbefangene Auffassung dieser Worte lässt keine andere Erklärung zu; eine solche wurde auch zur Voraussetzung haben, dass sich schon bei Grammatikern vor Dionysios, z. B. bei Aristarch, für den Aristonikos 4 343 dies keineswegs beweist, irgendwelche Spuren des Gebrauches des Wortes roomoc als terminus technicus nachweisen liessen, wie dieses z. B. bei dem Worte σχήμα angenommen wird (s. S. 597); auch der dem Dionysios wohl ungefähr gleichzeitige Chairis kennt den speciellen Gebrauch noch nicht (vgl. S. 599). Die Sache bedürste überhaupt nicht der Erörterung, wenn nicht die Worte des Dionysios iu den Scholien die hier zurückgewiesene Erklärung gefunden hätten, so z. B, bei Melampus p. 13, 20 sqq. H., Schol. Marc. p. 302, 14 sqq., Lond. p. 456, 1 sqq. Es kann jedoch keinem Zweifel unterliegen, dass hier der spätere Gebrauch des Wortes τρόπος, von dem S. 563 f. die Rede gewesen ist, in die Worte des Dionysios gewaltsam hineingelegt worden und hierdurch die ganz undurchführbare Trennung der mountixol roomot von der Rhetorik (besonders deutlich p. 302, 18) hervorgerufen worden ist. Mit ihr hängt die unsinnige Behauptung zusammen, dass von ersteren nur ausserst wenige, z. B. die Ironie, die anderen höchstens mit einem Hinweis auf den eigentlich dichterischen Gebrauch, von den Rednern angewandt würden (p. 14, 1; p. 456, 3). Neben dieser verkehrten Auffassung der Worte des Dionysios scheint sich freilich auch noch eine Spur eines richtigen Verständnisses erhalten zu haben, nämlich bei Melampus in der kurzen Bemerkung (p. 12. 10): τρίτον ἀπή ει (ὁ νέος) πρός τὸν ἐξηγητικὸν τὸν ἐφείλοντα παραδιδόναι αυτώ την έγχειμένην έρμηνείαν, vielleicht auch in Schol. Lond. p. 456, 5 sqq.: η ποιητικούς τρόπους λέγει, καθ' ούς οί ποιηταί δείχνυνται, τουτέστι κατά τὸς ἰδιότητας τὰς έγχειμένας τοίς ποιήμασιν, wozu das unmittelbar Folgende freilich nicht recht passt.

Wo von ποιχτικοί τρόποι sonst die Rede ist, erscheinen sie ohne Zusammenhang mit Dionysios Thrax, doch ettt Tryphon sie mit der exegelischen Thätigkeit der γραμματικοί?) überhaupt in Verbindung (p. 191, 15 sq. Sp.) und nennt sie p. 198, 21 im Ruckblick auf die vorberechende Ausführung geradeur πούποι

<sup>1)</sup> Leber die γραμματικοί τρόποι des Tauriskos s. unten S. 601 f.

της γεαμματικής την κοινήν συνήθειαν παραβαίνοντες. Ihnen gegenühre gestellt werden nicht, wie in den erwähnte Scholien, die rhetorischen, sondern 27') nicht weiter charakterisitet Tropen, ύπερθολές, ξιμφασις, δνέργεια u. s. w., bei dren Erörterung freilich ebende gut wie bei den ποιητικό τρόπτε στο ποιητικό τρόπτεν (ρ. 207 Sp.) bemerkt, dass diese Tropen nicht ausschlisslich den Dichteren eigenthulmich seien, jedoch ihre Bezeichne deshalb trügen, δτι την κοινήν ύπερβαίνοντες συνήθεια παρ' αὐτοίς μάλλον πλεονάζουσιν, shalich der Anonymos περί τρόπτων (ρ. 293, 1) und Chioriobokos (ρ. 244, 10).

Man wird hier etwa folgenden Vorgang anzunehmen haben: die Grammatik hatte nach Dionysios Thrax u. a. die Aufgabe, die Worte der Dichter mit Rücksicht auf die poetischen Redewendungen (vgl. auch das S. 566 aus Schol. O 610-614 angeführte σχημα ποιητικόν) zu erklären; bei dieser Erklärung musste nothwendiger Weise auch das, was später allgemein mit den lerminis technicis τρόποι und σχήματα belegt wurde, eine grosse Rolle spielen, z. B. die verschiedenen Arten der μεταφορά, die άλληγορία, das εστερον πρότερον u. s. w. Es ist also wohl begreiflich, dass die Grammatiker auch in der Zeit, als die Rhetoren schon zwischen beiden Gruppen der künstlichen Ausdrucksweise zu unterscheiden pflegten, an dem ihnen geläufig gewofdenen, von der damaligen Rhethorik freilich in anderem Sinne gebrauchten Worte τρόπος festhielten und zugleich dem, was sie jetzt als ποιητικοί τρόποι bezeichneten, vermeintlich anders geartete Tropen hinzufügten. Dieser Gebrauch kann dann wieder auf einzelne Rhetoren seine Rückwirkung gehabt haben. Schliesslich, für uns freilich erst in byzantinischer Zeit nachweislich, wurde dann diese Aussassung des Wortes τρόπος in recht ungeschickter Weise in die Erklärung der Worte des Dionysios Thrax, für deres Auffassung sie ohne alle Bedeutung ist, hineingetragen.



<sup>1)</sup> Die Augshe Tryphons, dass ausser den 14 als χωνωνάτατο kertidiente πρέσει πρώτε με απότε μα μαπικαι ενέσει και δε με απότε μα απαικαι ενέσει και δε απότε μα δε απότε με αποικαι απότε δε απότε απότε δε απ

Hinsichlich des Gebrauchs des Wortes  $\sigma_{\mathcal{X}}\tilde{\chi}_{\mu}$  a scheint sich aus den Worten des Diogenes Lert. III 65: X  $\lambda_{\mu\mu}\beta^{\dot{\alpha}}$  vera  $\pi\alpha\dot{\phi}_{\nu}$   $\dot{\alpha}_{\dot{\alpha}}$   $\dot{$ 

Für Aristarch helt es an einem directen Zeugnisse dafür, ass er selbat die Ausdrücke  $\alpha y \bar{y} \mu \alpha$  und  $x \varphi \delta r \sigma g$  gebraucht habe, doch lässt es sich für  $\alpha y \bar{y} \mu \alpha$  u. a. wegen der Ueberlieferung bei Aristonikos und Didymos nicht beweifeln; fraglich ist es aber, in welchem Sinne diesse geschehen ist.

Von den S. 574 ff. angeführten, aus diesem oder aus anderen Gründen auf ihn zurückzusührenden Stellen würden nur Schol, A K 495 und A 376 die specielle Bedeutung des Wortes σχημα für ihn beweisen konnen. Andere der in jenem Abschnitte erwähnten Bemerkungen führen jedoch auf das Gegentheil hin, besonders II 265, N 66 nebst den oben mit diesen zusammengestellten Scholien, ferner K 84 und die Bemerkung des Didymos zu B 447, wo die Bedeutung des Wortes von der Form des Ausdrucks in die der Form überhaupt übergegangen iat. In den besonders gut beglaubigten Worten des Aristarch, die Didymos zu A 593 (zu κάππεσον έν Αζωνω) anführt: . . . άλλ' ὁ ποιτείς γοίται τω τοιοίτω σγήματι έν δ' έπεσ' 'Ωκεανώ (Θ 485) . . . ούτως 'Aρίσταρχος, sind an und für sich beide Auffassungen möglich; dasselbe gilt z. B. von dem 'Arrixòv gynua des Schol. n 301 (vgl. S. 579), ebenso von Aristonikos zu X 23: ότι θέησιν αντί του θέη. πλεονάζει δὲ τῷ τοιούτφ σχήματι "Iβυχος, und demselben zu ε 422 (κλυτός 'Αμφιτρίτη): ή δὲ διπλή πρός το σγημα και ότι κτλ. (HPQ), wahrend die Bemerkung des Didymos oder Aristonikos zu \$222 die allgemeine Bedeutung des Wortes voraussetzt (vgl. S. 575). Nicht anders scheint über die Behandlung, die das 'Αλεμανικόν σχήμα in Schol, HQ x 513') gefunden hat (vgl. S. 581), zu urtheilen zu sein.

Bei der Erwähnung des Πετσαρισείν σχέμα in dem Vere P 387 (χεξείς τ' όρθαλμοι τε παλάσσετο μαρεγαμένοτη) it die Prage auftzwerfen, ob diese Beziehnung hier überhaupt uf Aristarch zurückgeht, da dieser, wie es am Schlusse des Scholisseisst, das dem Veren beigeügte σημείον durch die Worte έπι δίδος είπεν erklärt hatte; auch Friedländer, der das Scholiss unter deene des Aristonikos nicht auführt, schein dieser Meinug zu sein. — Auf die zu dem βέλεα βέον bei Britymos und Aristonikos richt auführt, aber in der Meinze hinch vorhandenen verschiedenen Bezeichnungen ist schon S. 5811. hingewissen worden.

Uberhaupt wird man es, da sich das Wort ogfine ers ein dem letten oder dem Ende des zweiten Jahrhunderts v. Om in der uns seitdem gelzufig gewordenen Bedeutung fizirt zu habet scheint, für wahrscheinlicher halten müssen, dass neben der var Aristarch gebruuchten alligemeinen Bedeutung später an einziete Stellen die specielle Bedeutung eingedrungen ist,?) als dass er einberall in diesen letteren gehraucht hätte, sich von diesen für brauche aber nur zwei, wie es scheint, sichere Spuren ethlien haben sollten. Zu dieser Annahme stimmt et gut, dass wir deht der uss Aristonikos stammenden Bemerkung zu E 878, in welder der Ubergang von der 3. Person (ExzeziSovran) zu der 1. Person (etgaziziSovran) zu der 1. Person (etg

<sup>1)</sup> Urbrigens führt Carnnth dieses Scholion, dessen Worte: Jaumer Mart vi ergipme: ild in "Appe degreen pärge in Onifore Verfallure (P18) sir deurs vi ergipme von S. 575 liber 2 227) die altgemeite Beierlung voraussansetten schelene, nur dem Inhalte auch auf Artskolikes urtick odesse die Benechung über des ergipme vielleicht ist nicht von diesen Berührend zu betrachten ist. In den von Grannth verglichenen, aus Artsnellung stammenden, hinlichen, doch viel Kützeren Scholien au E 714 auf 7135 fludet sich das in Frage kommende Wort nicht, doch scheint es zu dem Worte Allaparunder erginatu werden zu müssen.

<sup>2)</sup> Eine alcht uninteressnote Parallele hierzu bieten die beiden Beeresie der Porphyrianischen L\u00fcrugen 0 668 sqq., ins\u00f66fern die der Go.B. at von einem ergign \u00e4klanzunzen, also in allgemeinem Since (Ausstrahreite) apricht, w\u00e4hrend God. 7 in den sich an die Erwihnung des Teiejbas irs chliessenden Worten: \u00e4b ergignen \u00e3b ild \u00e4bieten \u00c47. Also Wort it stemlier lechnicas nawendeit; vgl. diese Zeitschr. XXVII 575, wo ich den fregischen Ansderenk silerzügen seines nachen sanferfasts habe.

geleitet wird, in dem Didymos-Scholion Z 71 (xrelvouer-oulngere) dieselbe sprachliche Erscheinung als einen Oungeric zie Counvelor yapaxrip bezeichnet finden, und zwar geschieht dies von Chairis, jedenfalls einem der älteren alexandrinischen Grammatiker.") und mit Berufung auf eben die Stelle (E 878), zu welcher Aristarch nach der Ueberlieferung des Aristonikos von einem grnug gesprochen hatte. Auch in rhetorischem Sinne scheint derselbe Chairis den Ausdruck ornug noch nicht zu kennen. wenigstens hat er sich zu a 58, wo die Anwendung desselhen nahe gelegen hatte (vgl. Phoibammon III p. 50, 3 und Ps.-Herodian p. 102, 26) in ganz allgemein gehaltenen Ausdrücken geäussert. vgl. das Scholion zu dieser Stelle\*); τρόπον έρμηνείας αντίστροφόν φησιν είναι ὁ Χαίρις, όταν αντιστρέφωσι τὸν σχηματισμον αί λέξεις, ώς καὶ τὸ χασσάμενος [πελεμίχθη] (Δ 535) πελεμιχθείς έχάσσατο xxl. Er gebraucht hier das Wort σχηματισμός nur zur Bezeichnung der Wortformen. Ans der von ihm gebrauchten Wendung τρόπος έρμηνείας ergibt sich zugleich, dass für ihn auch das Wort τρόπος noch nicht terminus technicus geworden ist: als solcher kann es bei der arrigroomn in Scholien unbekannten Ursprungs, BT B 101 und BT A 243, we avanteopri in arriorpoen zu corrigiren ist, aufgefasst werden.

Wenn man also die schon S. 597 erwähnte specielle Bedentung de Wortes  $\sigma y \bar{\eta} \mu a$  in Schol. A K 495 und A 376: x ai  $\bar{\sigma} x$ i  $\rho x \bar{\rho} x$ i  $\bar{\rho}  

<sup>1)</sup> Ich sehliesse mich hier der von Rich Berndt, de Charete Chaeride Alexione grammatieis corumque reliquiis, Diss. Inang. Königsberg 1902, gegegebene Zeibenkimmung (wrisches Aristarch and Brigmos) an, ohn jedoch auf die Möglichkeit einer genüteren Fritrung verzichten zu wollen. Jedenlis bedarf die Frage auch dem Verhiltisis des Chairis zu dem Applionios è vor Xaiquêse geanneine Grammatiker, über das ich vor langer Zeit (Fleck. Juhrt. 1966 S. 2261) gehandelt habe, noch einer Revision, die auch den Applionios è Bulderaulus ginder bei Porph. Çrix zei (T 19 apq. p. 253, 11) berücksichtigen moss. — Der von Chairis gebraucht Ausdruck Oppaques vrip dapprotras zugemerig erimert übrigens an die Schrift des Plolemaios Pindarion reagl voö Vongenow zugenreigen.

<sup>2)</sup> Ich gebe die Worte nach Ludwich (Königsberg. Univ. Sehrift 1998).

Didymos lasst sich kein Beleg für diese engere Beileutung auführen, wohl aber — und dies ist für das allmahliche Aufkmensdieser Bedeutung bezeichnend — nicht wenige aus Nikanor, sömlich ausser dem unten in der Anm. behandelten O 24: II 557, T 123: und Φ 106, Ferner Θ 340 und ε 657, während z. B. M 23: σχτμα ἀρχατιάν τὸ τῆς Ιλλείψεως und Φ 38: γένοττ' ἀ τίλογωτερον τὸ σχτμα, heide Auffassungen möglich sind; bingere 1818 z. Δ/ 12 τὸ σχτμα γλασμοράν nur die allgemeine Bedeutung m.

Auch in seinem Commentar zu Demosthenes hat, soviel sich aus dem Papyros Berolinensis schliessen lässt. Didymos das Wort σχιμα nicht angewandt; es ist wichtig, dass er col. 7, 1 das Hyperbaton als eine geaus bezeichnet (vgl. hierüber Diels p. XXVIII). Hingegen kann es so scheinen, als ob er von den alexandrinischen Grammatikern der erste wäre, der das Wort τρόπος in speciellen Sinne gebraucht hatte. Hierfür spricht nicht sowohl seine Bemerkung zu Ξ 40, wo das έν οίω τρόπω auch in allgemeinem Sinne aufgefasst werden kann, als seine in Bekkers Anecd, Graec, I p. 334 erwähnte τροπική λέξις. An der Richtigkeit dieser allerdings vereinzelten Ueberlieferung zu zweifeln, liegt zwar kein Grund vor, um so weniger, als die dorther genommene Bemerkung über das Amt der o'va Posovot bei den Lakedaemoniere durchaus dem Charakter einer von Wörtern, die in uneigentlichen Sinne gebraucht werden, handelnden Schrift entspricht. Fraglich ist es jedoch, oh der terminus technicus hier einen Gattungsbegriff enthält oder nicht, mit anderen Worten, ob das Adjectivum von τροπή oder τρόπος abzuleiten ist. Τροπικός und τροπιxuc . die sich unter anderem nicht selten in den Scholien 28 den Tragikern finden, haben ganz überwiegend die Bedeutung der Metapher, zum Beispiel zu Enr. Med. 910 (yauovc nagenπολώντος): πιθανώς κέχρηται τη τροπική λέξει κτλ. und einfaches τροπικώς Schol, Aesch. Eum. 545, Sept. 578, Soph. O. R. 56. 420. 477, Ai. 154. 872. 978, Tr, 828, Ant. 162, wie dent auch zu Eur. Or. 322 Cod. A anstatt des reonixue der Handschriften MTB μεταφορικώς hat; von den Homer-Scholien ge-

<sup>1)</sup> Ein interesanties Beispiel bierfür bieten die A-Scholien zu 0.23. Bernstruction der Worte: /μd δ' eiδ' ών θυμέν deta άξαχε άδινη mit von Didymos mit δ ττε Ongemer (diese notiwendige Aenderung der Lederlieferung wird durch T bettälig!) γράστας χαραπτέρ, von Nikssor bingegen als ein αχέχην bezeichnet; γεl. S. 516.

braucht A B 565 das Wort in demselben Sinne, ebenso G2 I' 212. Auch die Anwendung des Wortes bei Philodem Rhet. I p. 154, 1: τροπιχώς καὶ πεποιημένως, und p. 157, 11: διὸ βούλησιν έμφάσεως του ποιητικού καὶ τροπικού κτλ. legt diese Auffassung nahe, ebenso Dion. Hal. de Thuc. iud. c. 24 init. (p. 866, 14 R): την τροπικήν και γλωττηματικήν και απηρχαιωμένην καὶ ξένην λέξιν προελόμενος. Das in Frage kommende Wort ist in dieser Bedeutung ohne Zweifel von ή τροπή abzuleiten, über welche Hermogenes de invent. IV 10 hervorbebt: o xaleiται καὶ μεταφορά παρά τοῖς γραμματικοῖς (p. 254, 18 Sp.). Einer ähnlichen Bedeutung des Wortes1) sind wir schon S. 589 begegnet, wo auf die bei Suidas aus alterer Quelle unter Eigenthumlichkeiten des Gorgianischen Stils neben den ueramogal und allnyoplas erwähnten roomal hingewiesen worden ist, Ebenso wird Schol, Aesch, Pers. 431 der Ausdruck κακών πέλαγος als eine εύχαιρος τροπή από των έν πελάγει έτυνησάντων bezeichnet. Auch bei der τροπική λέξις des Didymos wird man demnach wahrscheinlich nicht an τρόποι, sondern an τροπαί zu denken und für sie zwar einen speciellen, aber keinen Gattungshegriff vorauszusetzen haben.

Mit Bestimmtheit lässt sich also in den uns erhaltenen Schriften und Fragmenten der alexandrinischen Grammatiker der Gattungsbegriff des Wortes τρόπος erst bei Tryphon nachweisen (vgl. S. 594). Trott der umfassenden Bedeutung, cie diese Beschnung bei ihm hat, werben jedoch die grammatischen σχήμετα von ihm nicht berücksichtigt; denn die p. 198, 21 Sp. von ihm erwähnten τρόποι τῆς γραμματικῆς sind aur die p. 191, 18 sq. πεσιητικοί genanaten τρόποι, üher weiche S. 594 f. im Zussmmenhange mit dem, was Dionysios Thrax so bezeichnet hatte, gehandelt worden ist.

Ob die pergamenischen Grammatiker das Wort  $\sigma \chi \bar{\tau}_i \mu \alpha$  als terminus technicus gebraucht baben, ist uns nicht bekannt; uber  $\tau \varrho \acute{\sigma} rog$  erfahren wir durch Sextus Empiricus adv. gramm. § 248 (p. 654, 33 qq. Bkk.), dass Tauriskos wie auch andere Nach-

<sup>1)</sup> In dem für die Bedeutung des Wortes wichtigen, wohl auf Caccilius zurückweisendeu 32. Capitel der Schrift παρέ τονου ist die Lebentieferung unsicher. — Bei (Luc.) Eine. Dem. 6: τβορια δε καὶ παθη καὶ διαθέσειε καὶ τροπέε λέξεισε καταμιανθέσειαν kann das Wort dem gewöhnlichen τρόποι entsprechen.

folger des Krates den von ihnen als λογικόν bezeichneten Theil der xorrexi definirt hatten als to orpegoueror ment tir like καὶ τούς γραμματικούς τρόπους. Wenn auch an der Genauigkeit dieser Angabe schwerlich mit Steinthal, Gesch. d. Sprachw. II S. 184, zn zweifeln ist - das unmittelbar darauf aus der régre des Dionysios Thrax Angeführte entspricht genau dem uns in derselben Ueherlieferten -, so ist es doch unklar, was unter den γραμματικοί τρόποι zu verstehen ist. Der Ausdruck erinnert an die oben S. 595 f. aus Tryphon angeführten roomer ric ypanuarixnc. doch feldt hier der sich dort findende Zusatz vny xorrit συνήθειαν παραβαίνοντες. Verrath der Ausdruck γραμματικοί τρόποι etwa einen Gegensatz zu φητορικοί τρόποι? In diesem Falle wurde er dasselbe besagen wie die den Alexandrinern zugeschriebenen grammatischen gringerg, und es würde daran zu erinnern sein, dass der Ausdruck τρόπος als rhetorischer Gattungsbegriff wohl durch die Stoiker (vgl. S. 591 f.) aufgekommen ist, und also in Pergamon viel eher Verbreitung gefunden haben konnte ale in Alexandria

Steinthal a. a. O. bezieht den Ausdruck auf die Casus, die Tempora, die Eintheitung der Verba u. s. w., woos noch die Bhetorik und Poelik kommen mag'. Letzterer Zusatz erscheint weget der geringen Bedeutung, welche die zegezzof der yogspurarzei sterkanten, wenig Wahrscheinlichkeit zu haben.

Die, wie wir gesehen haben, noch im letzten Jahrhundert vot unserer Zeitrechnung schwankende Bedeutung der beiden hier behandelten Wörter erklärt auch die verschiedenartige, oft von den uns erhaltenen rhetorischen Schriften abweichende Anwendung. die sie in den Scholien zu Homer und anderen Dichtern gefunden haben. Diese Scholien gehen ja zum grossen Theil auf die grammatische und astbetische Exegese der Alexandriner zurück: hieraus erklart es sich, dass in ihnen das Wort στημα (auch τρόπος) in der allgemeinen Bedeutung gebraucht wird. Dass daneben durch ungenaue oder absiehtlich kurzende Wiedergabe eines ursprunglich vollständigeren und unzweidentigen Ausdrucks einige Stellen an und für sich auch auf eine andere Ausfassung führen können. zeigen die S. 598 A. 2 erwähnten neben dem σχήμα έλλειπτικόν auch einsach von einem σχήμα redenden Porphyrianischen Scholien, und noch deutlicher die über die arriorpogen handelnden Stellen, die S. 599 angeführt worden sind; dass die arrigroom' bei den

Rhetoren als ein  $\sigma\chi\tilde{\eta}\mu\alpha$  erscheint, kann man bei dieser Thatsache also nicht für eine Abweichung von Bedeutung halten.

Den alexandrinischen Bestandtheilen sind in dem einen oder anderen Commentar, aus dem die Scholien geflossen sind, rhetorische Bemerkungen hinzugefligt worden, in denen σχηρια (ebenso τρόπος) in dem bekannten Sinne der termini technici gebraucht wurden. Bei der Hinzufügung solcher Bemerkungen ist der für die Homerkritik nicht vorhanden gewesene Unterschied der Bedeutung dieser Worter nicht immer genau beschiet worden; so ist z. B. auch die bekannte, für ein rhetorisches σχημα aicht passende Auwendung des Artikels in τὸ σχημα ἐπαναφορά und dergl., sowie die Bezeichnung der ἀνακεφαλαίωσες als eines τρόπος (τχl. S. 567. 569) zu erkilzen.

Auch durch diesen historischen Ueherblick werden wir also suf die schon ohen S. 583 hervorgehobene Möglichkeit hingeführt, zwischen den Homerscholien und den Homerische Verse als Beispiele heranziehenden Rhetoren nach einem Zusammenhang auch da zu auchen, wo sie in der Anwendung der beiden in Frage kommenden Worter nicht Ubereinstimmen.

Weimar.

HERMANN SCHRADER.

## GESETZ VON SAMOS UEBER GETREIDEANKAUF UND -VERTHEILUNG.

In den Sitzungsberichten der Berliner Akademie haben Th. Wiegand und U. v. Wilanowitz-Moellendorff ein samisches Gestet über Kornaskauf und -Vertheilung veröffentlicht, das vorausichtlich aus dem Aufang des zweiten vorchristlichen Jahrbunderts stammt. Zwei Seiten des Steines enthalten Verzeichnisse von Gedspenden, die zu diesem Bebufe gemacht werden. Sie sind fleckenhaft und unvollständig erhalten. Denn da nur die Zinsen verwadt werden sollen, reichte der Betrag von 20000 Dr., auf den die Herausgeber die erhaltenen Spenden schätzen, nicht entfernt zus. Vollständiger ist das Gesetz selbst vorhanden, von dem nur der Affang zu fehlen scheint. Nur dieses soll hier nochmals, insbesondert nach der rechtlichen Seite hin, besprochen werden.

. ν τω ν ευπ ορωτάτων. την δε απόδειξιν ποιείσθω σαν του μηνός του Κρονιώνος έν τηι δευτέραι των έκκλησιών. συναγέτωσαν δὲ τὴν ἐκκλησίαν οἱ πρυτάνει[ς ἐν τῶι θεάτρωι και κελευέτωσαν τους έκκλησιάζοντας κα-5 τὰ γιλιαστύν καθίζειν, σημεία ποιήσαντες καὶ τί όπον διορίσαντες έχάστηι των χιλιαστύων ος δ' αν απειθτι και μή καθίζη έν ττι ξαυτού γιλιαστύι. ζημιούτωσαν στατήρι πατρίωι. έαν δε αδίχως έξημιώσθαι φήι, παραγραψάσθω, καὶ ή κρίσις γινέσθω έν τῶι πολιτικῶι δι-10 καστηρίωι έν ήμέραις είκοσι. γινέσθω δέ καὶ ή προβολήι και ή χειροτονία ὑπ' αὐτῶν τῶν χιλιαστήρων. ἐν ταύτηι δέ τηι έχχλησίαι δοχιμαζέτωσαν αί χιλιαστύες και τά ύποθήματα καὶ τοὺς έγγύου . ς.') ἃ δ' αν δοκιμάσωσιν ὑποθέματα καὶ οῦς αν δοκιμάσωσιν έγγύους καταγρα-15 φέτωσαν οί πουτάνεις είς τὰ δημόσια γράμματα. δμοίως δὲ καὶ τοὺς ἀποδειχθέντας μελεδωνοὺς καταχωριζέτωσαν είς τὰ δημόσια γράμματα. όταν δὲ [ή

<sup>1)</sup> Rasur.

χειροτοιία μέλλη γίνεσθαι, ό τῆς πόλεως κῆρυξ Επε[υξέσθω, τοῖς χειροτογήσασιν οῦς γομίζουσιν βέλτιστα 30 προστήσαθαι τῶν χρημάτων ἄμεινο είναι. Ο δὲ ἀποδειχθέντες εἰσπρασσέτωσαν τὸν τόκον παρὰ τῶν δεδανεισμένων καὶ διογραφέτωσαν τοῖς ἐπὶ τοῦ σίτου κεχειροτογημένοις ἀνδρασίε κέπλου δὲ ἀγροσζέτωσαν

λούς, τὸ δὲ ὑπεφαίρον ἀργύριον, ἐὰμ μὲν μὴ δόξηι τῶι δήμου στεωνείν, τηρείτωσαν αὐτοὶ μέχρι ὅτου ἔτεροι ἀποδειχθώσιν ἐπὶ τοῦ σίτου· εἰτεν διαγραφέτωσαν ἐκείνοις. ἐὰν δὲ 30 δόξηι σιτωνείν, ἀποδιαγραφέτωσαν παραχηρίμα τῶι κεχειροτονημένωι σιτώνη. ἐκείνος δὲ ἀγοραζίτω τὸν σί-

χειροτονημένωι σιτώνη. Εκείνος δὲ ἀγοραζέτω τον σίτον ἐκ τῆς ἀναιείτιδος χώρας ὄν τρόπον ἀν νομίξη λυστελέστατα καταστήσει τῆς πόλει, ἰὰμ μή ποθτε ἄλλο-Θεν λυσιτελέστερον φαίνηται τῶι δήμωι σιτωνείν. εἰ δὲ μή, γε-

35 νέοθα ΰν τρόπου δι δέξη τοι όξημοι. περοτιθές[ω] οια θέ περ[ τούτου καθ' έκαστον θειαυτόν οΙ περιτάν[εις] ο[[ τό]ν μήγα τόν Αρτεμισιώνα περιταυτέοντες ποιησόμενοι περογραφήν. Δποδεικνίτιο δε ό δήμος καθ' έκαστον Ινιαυτόν θν τήι περίπη τών άρχιαιρεσιών μετά το καταστήσια τάς χειροκονητάς

40 ἀρχὰς ἄπθρας δύο, ἐξ ἐκακέρας φυλῆς ἔνα, τοὺς ἰσομένους ἐκὶ τοῦ σίτου, μɨ) ἰλάσονα οὐσίαν ἔχοντα ἐκάκερον ταλόντων τρείω». οἶτοι ὁλ παραλόγτες τὸν τόκον παρά τῶν μελεθονιῶν ἀιδότωσαν τὴν τιμὴν τοῦ σίτου καὶ ἐπὶ τι ἄλλο δαπάσημα ὑγιητα, παραμετρίσθυσιαν δὲ

45 καὶ τὰν σῖτον. ἀποδειενέτω δὲ καὶ σιτώτην ὁ δῆμος ἐν-. ϶΄) τῆι αὐτῆι ἐπληθαία, μι ὁ ἐλάσσον οὐιαν 'ξοντα εκἐλότιων διο, γινέοθω δέ, ἐὰν δόξηι, καὶ μίαθωσις τοῦ ἀργιε[ού] τοῦ ἐκ τοῦ τόκου, ἐάν τινες βούλωνται ὑποθέματα δόντες ἀξώχρεια καὶ ἐκεγγνήσαντες προληδεὲν

50 καὶ λυσιτελέστερον καταστήσαι τὸν σίτον. τὴν δὲ δ[ιεγγύησιν ποιείσθωσαν οἱ ἄνόρες οἱ χειροτονηθέντες ἐτ[ὶ τοῦ σίτου κινδύν[ω]: τῷι ἐαυτών. τὸν δὲ συναγορασθέντα πάντα διαμετρείτωσαν τοῖς πολίταις κατά χίλι-

<sup>1)</sup> Rasur.

<sup>2)</sup> Auf dem Steine freigelassen.

<sup>3)</sup> Auf dem Steine freigelassen.

αστύν τοις έπιδημούσιν, μετρούντες έχαστωι τομ μή-55 να δωρεάν μέτρα δύο. άρχέσθωσαν δὲ τῆς διαμετρήσ[εως μηνός Πελυσιώνος και μετρείτωσαν έξης έφ' όσους αν έκποιηι μήνας. έτέρωι') δε ύπερ έτέρου μη μετρείτωσ[αν

έ αμ μή τις άρρωστηι' ποιείσθωσαν δὲ την μέτρησιν από νουμηνίας έως δεκότης, τοις δὲ ἀποδημούσιν ἐὰν ἔλθω-

60 σιν έως τριακάδος, αποδιδότωσαν δε λόγον καθ' έκαστον μήνα τωμ μετρησαμένων έπὶ τὸ έξεταστήριον γράφοντες κατά χιλιαστύν καὶ προστιθέντες τὰ ὀνόματα τῶν μετρησαμένων. έξουσία δε έστω τοῖς χιλιαστήρσιν τον αυτόν μελεδωνόν αποδειχνύειν έφεξης έφ' έτη πέντε. έαν δέ τις των

65 δανεισαμένων μη αποδιδοί τὸ αργύριον η παν η μέρος τι, τὸ ὑπόθεμα ἀποδόσθω ή χιλιαστύς, καὶ ἐάν τις ὑπεροχή γένηται αποδότω τωι το υπόθεμα δόντι. ἐαν δέ τι ἐνλίπη, την πράξιν ποιησάσθω έχ του έγγεου, τὸν δὲ τόχον διδότω τὸν ἐπιβάλλο[ντα ή χιλιαστύς τοῖς ἐπὶ τοῦ σίτου γειροτονηθείσιν, ἐἀν δὲ μί,

το δοί, μη διαμετρείσθωσαν οί γιλιαστήρες τον έπιβάλλον. τα σξτον, μέχρι ποιήσωσιν τὰ δίχαια. ἐὰν δέ τις τῶν χειροτονηθέντων μελεδωνών λαβών το άργύριον ε δεξ αύτον δανείσαι μή δανείσηι άλλ' αυτός κατάστη έπ' άδικίαι, όφειλέτω τηι πόλει δραγμάς μυρίας δμοίως δε καὶ ἐὰν τὸν τόκον μί

15 αποδοί τοις έπὶ του σίτου γειροτονηθείσιν ανδράσιν, οφειλέτω τὸ ἴσον πρόστιμον, καὶ ἀναγραψάτωσαν αὐτοῦ τὴν οἰσίαν οί έξετασταί τηι γιλιαστύι πρός τὸ άργύριον ο καθήκον ήν αὐτὸν ἐποδοῦναι' πρὸς δὲ τὸ πρόστιμον ἀναγραψάτωσαν ἄτιμον, χαὶ ἔστω έως χαταβάληι άτιμος, μὴ διαμετρείσθωσαν δὲ μηδίὲ

80 οί γελιαστήρες τον ἐπεβάλλοντα σίτον οἱ ἀποδείξαντες τον μελεδωνόν τομ μη καταβαλόντα τὰ χρήματα, ἐὰν δὲ βούλωνται[οί χιλιαστήρες καταβαλείν τὰ χρήματα ή πάντες ή τινες αὐτών. πρός μέρος, α ό μελεδωνός ούχ απέδωχεντηι πόλει η ό δανεισάμ[ενος, έξουσία αύτοις έστω, καὶ ώς αν καταβάλωσιν διαμετρείσθω

83 σαν τὸν σίτον ἀφ' οῦ ᾶν καταβάλωσιν. μη έξουσία δὲ ἔστω μηθενί είς μηθέν άλλο χρήσασθαι τοις χρήμασιν τοίτοις μηδέ τωι πίπτοντι άφ' αὐτων άλλ' εἰς τὸν δωρεάν διαμετρούμ! νον σίτον. ἐὰν δέτις η πρύτανις προθηι ή ξήτωρ είπηι ή ἐπιστάτης έπεψηφίσηι, ώς δεί προχρήσασθαι είς άλλο τι η μετενεγκείν, απο-90 τι[ν]έτω έχαστος δραχμάς μυρίας. δμοίως δὲ χαὶ ἐὰν ταμίας ή με-

<sup>1)</sup> So uach Vermuthung von E. Bruhn und mir, die nach gütiger Mittheilung von v. Wilamowitz der Abklatsch bestätigt.

λεόωνὸς η των έπὶ τοῦ σίτου χειροτονηθέντων η σιτώνης δώσ σιν η προχρήσωσιν εἰς ἄλλο τι καὶ μιὶ εἰς τὸν δωρεὰν διαμετροίμενον.

Ein Blick auf die Inschrift zeigt, dass es sich bei diesen Getreideankäusen nicht um eine einmalige oder vorübergehende Einrichtung, sondern um eine dauernde handelt. Nicht das gespendete Capital, sondern seine Zinsen sollen jährlich zum Einkauf verwendet werden. Dazu musste das Geld ausgeliehen und ordnungsmässig verwaltet werden. Das geschieht aber nicht durch den Staat bezw. eine dazu bestellte Behörde, sondern durch die Unterabtheilungen der Phylen, zelegozues, Tausendschaften, welche zu diesem Zwecke am Jahresschlusse einen Pfleger (μελεδωνός) aus der Zahl ihrer reichsten Mitglieder (Z. 1) erwählen.") Danach ist entweder das aus den einzelnen Tausendschaften gespendete Geld diesen zur Verwaltung verblieben, oder es ist das gesammte eingegangene Geld auf die Tausendschaften vertheilt worden. Die Wahl erfolgte in der zweiten Versammlung des letzten Monats Kronion im Theater, wo den einzelnen Tausendschaften besondere Plätze angewiesen wurden. Der Vorschlag dazu (προβολή vgl. Plat. Leg. VI p. 765b) geschieht aus der Mitte der Tausendschaftler, nicht etwa durch eine Behörde. Vor der Abstimmung fleht der Herold der Stadt auf die. die nach bester Ueberzeugung stimmen, alles Gute herab. Wiederwahl ist gestattet, sogar fünf Jahre hinter einander (Z. 63). Die Namen der Gewählten werden von den Prytanen in öffentliche Listen verzeichnet. Die Pfleger haben das empfangene Geld auszuleihen (Z. 72); diese Bestimmung fehlt eigenthümlicher Weise Z. 20. wahrscheinlich weil die Gelder langfristig vergeben wurden. Es konnte ja auch nichts daran gelegen sein, das Capital jährlich zurückgezahlt zu erhalten. Das Ausleihen aber erfolgt nicht nach Gutdünken der Pfleger, sondern gegen Unterpfand in Grundstücken und Bürgschaft, welche die Tausendschaften in derselben Versammlung prüfen und billigen und danach die Prytanen gleichfalls in die öffentlichen Verzeichuisse eintragen. Auch bei langfrietigen Darlehen war jährliche Prüfung der Unterpfänder und Bürgschaften rathsam, weil deren Sicherheit Schwaukungen uuterlag. Dies war vermuthlich auch der Grund dafür, dass die Capital-

Die χελεαστέε: erscheinen als Wahlkörper in Samos gleichfalls auf der von U. Köhler Ath. Mitth. X 33 veröffentlichten Inschrift. Das Wort für wählen ist dort ebenfalls ἀποδεκκτίσεν.

verwaltung den Tausendschaften übertragen wurde, welche die Sicherheit der Unterpfänder und Bürgen richtiger zu beurtheiten in der Lage waren. Die Zinsen laben die Püeger von den Schuldnern einzutreiben und an die Kornverwalter abzuführen.

Diese, zwei an der Zahl, aus jeder Phyle einer, werden jährlich in der ersten Wahlversammlung (jedenfalls auch im Monat Kronion) gewählt und müssen mindestens drei Talente im Vermögen haben. Sie übernehmen das Geld von den Pflegern und kaufen das Getreide, welches von dem Zwanzigsten für die Hera aus der gegenüberliegenden Küstenstadt Anaia eingeht, und zwar mindestens zu dem früher vom Volke festgesetzten Preise von 51/2 Dr. (den Scheffel). Den Ueberschuss des Geldes verwalten sie, wenn nicht vom Volke weitere Ankäufe beschlossen sind, his zur Ernennung ihrer Nachfolger und dürfen das Geld nach ihrem Gutdünken gegen die nothige Sicherheit in Unterpfand und Bürgschaft ausleihen (Z. 47). Diese Darlehen sind naturgemäss kurzfristig. Die Geschäfte müssen schnell abgeschlossen werden, deshalb unterbleiben alle Formlichkeiten, als Prüfung der Sicherheiten durch andere Körperschaften, selbst Eintragung der Gewähr in öffentliche Verzeichnisse. Hat dagegen das Volk weitere Einkäuse heschlossen, wozu gleichfalls in der ersten Versammlung ein besonderer Getreidekäuser mit einem Vermögen von mindestens zwei Talenten erwählt war (Z. 45), da die Getreideverwalter jetzt mit Uehernahme und Ausgabe des Getreides beschäftigt und nicht mehr verfüghar waren. so führten die Getreideverwalter ihren Ueherschuss sofort an den Getreidekäuser ab, und dieser kauste, wenn das Volk nicht anders beschlossen hatte, weiteres Getreide aus dem Gebiete von Anaia. Einen Beschluss des Volkes über etwaige weitere Ankaufe haben die Prytanen im Monat Artemision, dem vorletzten des Jahres, herbeizusühren nach vorheriger Bekanntmachung dieses Gegenstandes der Tagesordnung. Auch dieses weiter angekaufte Getreide haben jedenfalls - gesagt ist es nicht - die Kornverwalter zu übernehmen.

Durch diese erfolgt nämlich die Vertheilung des Getreides au die Bürger, und zwar vom Monat Pelysion, dem ersten des Jahres ab, an jeden monatlich zwei Masse, so viel Monate es reicht. Ortsawesende müssen ihren Autheil bis zum zehnten erheben, Vereiste können ihn nach Rückkehr noch bis zum dreistigten empfangen. Durch andere dürfen nur Kranke ihren Tateil abbolen

lassen. Die Verwalter haben monatlich Listen des ausgegebenen Getreides mit den Namen der Empfinger, nach Tausendschaften geordaet, an die Prüfungsbeihörde abzuliefern. Hat eine Tausendschaft bezw. ihr Pfleger die fälligen Zinsen nicht abgeführt, so ruist für sie die Getriedeusgabe, bis das Geld erlegt ist. Doch scheint es nach Z. 83, als ob, wenn einzelne Mitglieder einen verhältnissmässigen Antheil (κτρὸς μέφος) der ruchständigen Gelder zahlten, die Ausgabe an sie alshald wieder aufgenommen wäre.

Die Verwendung der Gelder zu irgendwelchen anderen Zwecken ist verhoten, ebenso ein Beschluss in diesem Sinne.

Nattriich können in einem solchen Gesetze Strafandrohungen nicht fehlen, die hier besonders zusammengestellt werden sollen. Zunächst (2. 6), wer bei der Wahlversammlung nicht bei seiner, sondern bei einer fremden Tausendschaft Platz nimmt, trotz der Ahgrenzungen und Bezeichungen, wird von den Prytanen mit einem heimischen Stater gebüsst. Erheht er Widerspruch, so erfolgt die Entscheidung binnen zwanzig Tagen vor dem Burgergricht (hier rodzerszó öxxaorrigeor, nicht wie bei Dittenberger Syll-511 aus Amorgos darzuóy). Danach scheinen in Samos sehr viele Streitsachen vor ein £srusör öxxaorrigeor gekommen und ein solches recht oft in Thatigkeit getreten zu sein, etwa wie in Magnesia am Mainadros Dittenberger Syll-554: zlearförzor els zwi xao 3 teknyon racapayziousroo öfgraatrigeor.

Unterschlagung, die der Pfleger begeht entweder durch Hinterichung des Geldes, das er auslichen, oder der Zinsen, die er abliefern soll, wird mit einer Geldstrafe von 10000 Dr. bedroht, und zwar soll in diesem Falle das Vermögen des Pflegers zu Gunsten der Tausendschaft behafts Deckung des Fehlbetrags eingesogen werden. Dies aber geschieht durch Beamte (¿Şraaracı), ein erheblicher Fortschritt gegenübert dem in Atten beliebtse Verfahren, wohei Unstgliches verschleudert wurde. Dass der etwaige Überschuss über den Fehlbetrag an den Staat fiel zur Deckung der Strafe, ist nicht gesagt, weil selbstverständlich. Ausserdem haftete der Pfleger für die Erlegung dieser Strafe (rzpô; zö zpörtzuor) mit seiner Diregreilichen Ehre, die ihm bis zu völliger Bezahlung entzogen wurde. Dieselben Beamten trugen ihn deshalb in die Liste der Erhosen ein.

Die gleiche Geldstrafe trifft Beamte, die das Geld zu auderen Zwecken hergeben oder vorher ausleihen (προχρήσωσι, bisher nur Hormes XXXIX. aus Kirchenschriftstellern belegt, vgl. προλαβεῖν Z. 49). Ueber das dabei anzuwendende Verfahren ist nichts gesagt, war auch nicht nöttig, weil es allgemein bekannt war. Das ohige, wo so-wohl Tausendschaft wie Staat befriedigt werden musste, bildete eine Ausnahme. Jedenfolls waren auch hier im Verzugsfalle Vermögenseinstellung und Verfuut der Ehrenrechte die Zwapsmittel.

Das Hypothekenrecht ist voll entwickelt. Neben die Hypothek treten zur Sicherheit immer noch Bürgen (Z. 23. 49. 88), für jedes Darlehn einer (Z. 68). Das erscheint hier als selbstverständlich und mag für Staatsgelder ein- für allemal Vorschrift gewesen sein, yel, die Anordung der Delphier bei Dittenberger Syll. 306, 32; auch bei heiligen Geldern von Minos auf Amorgos ebd. 645, 43 ist es das Uebliche. Im Falle dass die Zahlung ausbleiht, schreitet die Tausendschaft zum Verksud des Übterpfandes, erstättet dem Schulder den Üeberschuse und macht sich für einen Fehlbetrag durch den Burgen bezahlt.) Beziehnend ist, dass hierbei als Glübüger die Tausendschaft auftritt, ohwohl die Geschafte durch den Pfleger (Z. 73) abgeschlossen werden, zugleich ein Beweis, dass der entsprechende Theil der Spende als Eigenthum der Tausendschaft gall.

Fur die Prytanen, die die Statisgeschäfte leiten, die Versammungen berufen, ihre Tagesordnung festsetzen und bekannt machen, in ihnen die Ordnung, nothigenfalls durch Geldstrafen, wahren, das Stattsarchiv und die Bürgerverzeichnisse unter sich haben, auch den Schriftverkehr mit fremden Staten Gubren, ergieht Z. 36 off rößy niga von Agratustung nagutoretorze, dass sie nur einen Theil des Jahres im Ante sind. Wie lange, ist nicht gesent; doch da sie gewählt sind — bei Dittenberger Syll. 162, 35 heissen sie of netwe of figuitare. —, so konnten sie nicht wohl monadlich wechseln.

Breslau.

TH. THALHEIM.

Das wird besonders vorgeschrieben, doch so, dass man darin das gebräuchliche Verfahren erkennt.

## ZU DEN

# GRIECHISCHEN SACRALALTERTHUEMERN.

### 1. Δαρτά.

Bis vor kurzem war uns das Wort δερτά (δρατά, δαρτά) als Bezeichnung für gewisse Opferthiere, abgesehen von einer Bemerkung des Hesychius doará. deorá, exdedaqueva Jugara (cf. Etym. M. 287, 9 ff.), nur aus einer mykonischen Inschrift bekannt (1) Dittenberger Syll. 615, 26f. ine[o] xa(o)nur del XIorius xai Γτι Χθονίηι δεστά μέλανα ἐτήσι[α]. Neuerdings sind zwei andere hinzugekommen, eine athenische (II) Ephem. arch. 1902 S. 31 f. Z. 1: olev dag[xov]; Z. 14 ff.: vov idiov vov dagvov, δ[εμοσίον δὲ τον δαρ]τον σχέλος; Ζ. 16 Π.: [δ]εμοσίον τον δαρτον δέρμ[ατα] . . . απο δὲ τον [ίδιον τον δαρτον σ[κέλος, τον δὲ μὲ δαρτόν τ . . . und eine milesische (III), die v. Wilamowitz in den Sitzungsber. der Berl. Akad. 1904 S. 619 ff. herausgegeben und commentirt hat.1) Z. 30f. lautet: ἔρδεται δὲ τῶι πανθύωι έτει παρά Κεραμίτηι δαρτόν. In Betracht kommt ferner eine auch von Wilamowitz beigebrachte Stelle Galen anat, VII 15 (II 644 Kühn), obwohl da von Opferthieren ausdrücklich nicht die Rede ist: τὸ ζώον εν τι των δαρτών ονομαζομένων οίον ή πρόβατον η βούν η αίγα.

v. Prott Leg. sacr. S. 19 übersetzte degrá in der Inschrift von Mykonos nach Hesychius hostiss pelle spolitata; auch Rohde Pryche I 206 halt diese Bedeutung für wahrscheinlich, bemerkt jedoch; wobei freilich die Hinzufügung der Farbe des nicht mehr sichtbaren Felles wunderlich ist. Noch wunderlicher aber wäre die Anwendung des Ausdrucks auf lebende Thiere, wie sie Galen bezeugt; die richtige Übersetzung ist offenbar hostiss pelle spolisadaz; auch die Negation µ/ linschr. II 15 bekommt dann ihr Recht.

Nach Galen heissen ἀαρτά Schafe, Rinder, Ziegen. Das sind

<sup>1)</sup> Ich citire im Folgenden die Inschriften der Karze wegen I, II, III.

also alle Schlacht- oder Opferthiere mit Aussahme der Schweine. Diese werden nicht abgezogen, sonderen gesengt (β 300, § 75. 426, 1468, Ψ 33 u. s. w.), und es ist interessent, dass wir auch hierfür einen entsprechenden Terminus haben: εὐστόν. Es ist straßlig wieder eine athenische (CIA II 631) und eine mileische Inschrift (Dittenberger Syll. 627), wo wir ihn flüden. L. Ziehen, der darüber in den Athen. Mitth. XXIV gehandelt hat, sagt S. 273: ;das Wort diente wohl dazu, die verschiedenen Arten, als da sind χρίξος, χάπερος, σῦς, σίαλος, unter einen Begriff zusammenzufassen', ahnlich wie ὑσμενόν Syll. 522, 8. δαρτά aber wird weder im Gegensatz zu μέστός gebraucht, noch soll es zusammenfassen.

In der Inschrift von Mykonos (I) sind nach den vorhergehenden Zeilen (Σεμέληι Ετήσιον, Διονύσωι Αηνεί Ετήσιον) sicher Schafe gemeint, dasselbe nimmt v. Wilamowitz (S, 630) mit Recht für die milesische an; dagroy ohne einen näher bestimmenden Zusatz heisst eben Schaf, ganz wie Isoslov (Dittenberger Syll, 629, 14). Das beweist die athenische Urkunde (II). Nur an einer Stelle hat man es für nöthig erachtet, olor ausdrücklich hinzuzufügen, Ζ. 21.: οἰον δαοίτον . . . . βοὸς πέντε μοίρας λαμβανέτοι. Μερ sieht, weshalb: Booc stand gegenüber, und die Deutlichkeit verlangte den Zusatz otor, denn auch der Bouc gehörte zu den daora: legelov hatte in solchem Falle ebensowenig ausgereicht. Dasselbe aber heweisen die Worte Galens. Zu seinen Operationsversuchen benutzt er auch Ziegen und hätte auch Rinder benutzen können. wären sie nicht zu kostbar und dazu weniger leicht zu behandeln gewesen, als die kleineren schwachen Thiere. Er musste also gerade deshalb sammtliche aufzählen, weil seine Leser unter dagre allein nur Schafe verstanden hatten.

Aber wenn der Ausdruck, durch den Sprachgebrauch flatit und auf Schafe beschränkt, unbestimmt nicht mehr war, so scheint er doch gesucht, und das seltene Vorkommen beweist, dass man mit ihm etwas Besonderes sagen wollte. Was ist das? II Z. IS haben wir den Gegensatz  $\mu \bar{\rho}$  dograf; der ist freilich selbstverstandlich, aber im Zusammenhange hillt die Stelle doch weiter. Von den dagraf empfangen die Priesterinen Fleischtheile (II 2, 15, 18) und Felle (II 6, 16), hinter  $\mu \bar{b}$  dograf ist leider nur noch ein r erhalten, und die Ergänzung Papabssileious  $\tau[\varrho d\pi e \bar{c}_{\alpha} x] + 1 \tau e \lambda a \mu - \beta a \rho + 1 \tau e \lambda a \mu +$ 

kleine Geldentschädigung erhalten hat.1) auf keinen Fall können Theile dea Opferthiers selbst (yéan) fortgegeben worden sein; denn daran ist nicht zu zweifeln: un daora sind holokaustische Opfer. wie auch der Herausgeber S. 39 erklärt. Es ist gewiss auch kein Zufall, dass sie nach unserer Inschrift im Artemiscult vorkommen. da sind solche Opfer häufiger.") Auch für sie gab es ein besonderes Wort: xavzóv (Syll. 616, 31; 618, 9), aber das ware zu unbestimmt gewesen, es konnte z. B. auch Schweine bezeichnen (Syll, 616, 33), und wo der Zusammenhang nicht lehrte, was gemeint war, bedurfte es einer naheren Bestimmung (aprir Syll. 618, 9).

Unsere Inschriften scheinen mir nun sämmtlich zu beweisen, dass man dagra da anwandte, wo ein Gegensatz entweder ausgesprochen war, oder der Gedanke daran nahe lag, d. h. wo ausdrücklich gesagt werden sollte, das Opfer sei oder sollte kein holokauatisches sein. Auf dem athenischen Stein haben wir (II 18) nicht nur die Gegenüberstellung ut daora, sondern Z. 12 und (sicher erganzi) 13 ένδέρως θύεται. Auch Papabasileiou erkennt darin die aus den Inschriften von Kos (Svil. 616, 49; 617, 8; Paton und Hicks nr. 40) bekannten ἔνδορα, über die ich in dieser Zeitschr. XXXVI 328 ff. gehandelt habe; der Ritus ist noch immer nicht befriedigend erklärt, doch soviel scheint sicher, und unsere Inschrift, die ein ένδέρως geopfertes Thier von einem δαρτόν unterscheidet, liefert einen neuen Beleg dafür, dass sie nicht in derselben Weise abgehäutet wurden wie die anderen Opferthiere: wahrscheinlich liess man Kopf und Füsse im Fell. Hier also ist die Anwendung des seltenen Ausdruckes daoror am Platze, und er konnte durch keinen andern ersetzt werden. Was die mykonische Urkunde (1) betrifft, so habe ich meinen Ausführungen in dieser Zeitschr. XXVII 164 ff. nichts hinzuzufügen, bestätigt aber scheinen sie mir durch den neu gefundenen milesischen Stein (III). Auch hier lag der Gedanke an ein Holokauston nabe, und es bedurfte des ausdrücklichen Hinweises, beim Keraiites solle ein

<sup>1)</sup> τ[ετρώβολον έκάστο λαμβα]νέτο wurde z. B. der Buchstabenzahl nach passen. Vgi. Dittenberger Svil. 566, 15.

<sup>2)</sup> Sie liebte Ziegenopfer, and ich wage nicht zu bestreiten, dass hier neben Schafen anch diese in Frage kommen konnen. Gegen unsere Behauptnng δαρτόν - Schaf wurde das nichts beweisen; die Inschrift verzeichnet lediglich Priestergebühren, da aber bei den un dagra Fleisch oder Feile nicht In Betracht kamen, konnte es gleichgiitig sein, oh man Schaf oder Ziege opferte.

Speiseopfer gehracht werden. Eine Procession, an der die Sängergilde in hervorragender Weise hetheiligt ist, zieht von Milet nach Didyma; vor dem Thore hat man der Hekate einen Steinwürfel geweiht (25), einen Paian gesungen (28) und Kuchen geopfert (36). dann führte der Weg an den Cultstätten verschiedener Heroen vorüber, denen Paiane gesungen und zum Theil Rauchopfer gebracht werden, zwischen ihnen liegt der Keraiites. Es ist anzunehmen - was sollie sonst πανθύωι heissen? - dass im Jahre des Allopfers auch Hekate und die Heroen reichlicher bedacht worden sind, dann aber mussten die Opfer holokaustisch sein, wie es in chthonischen Culten ühlich war: dass da ausdrücklich geset wird, das Opfer beim Keraijtes solle ein danzor (Speiseopfer) sein, ist wohl verständlich. Für diesen Gegensatz scheinen mir auch die Worte Z. 36 f. zu sprechen: ἐπιπέσσεν τὰ Ελατρα έξ ήμεδίμνο τωπόλλωνι πλακόντινα, τηι Εκάτηι δὲ χωρίς. v. Wilamowitz (S. 633) erklärt ywolc wie Il. H 470 f. als eine Extragabe; ich möchte doch vorziehen; die Kuchen sollen besonders, d. h. nicht zusammen mit den für Apollon bestimmten, gebacken werden, und sehe den Grund für diese Anordnung darin, dass die Opfer für den himmlischen Gott nicht mit denen für die chthonische Göttin vermischt werden sollten.") Aus dem Emerkagen, das auch ich έπὶ τοῖς θυομένοις πέσσειν versiehe (v. Wilamowitz 632)ware dann für das zweite Glied nur ein mégassy zu entnehmen. deun dass Hekate auch in den Jahren, wo kein Allonfer stattfand, ein blutiges Opfer empfangen habe, ist nicht anzunehmen; das wäre doch wohl erwähnt worden.

Es ist möglich, dass uns ein Stein auch einmal Ziegen unter dograf nennen wird, schwerlich ein Rind; die Thiere waren zu kosthar, um ganz verhrannt zu werden,<sup>7</sup>) sie sind eben immer δαρτά.

2. Θυηλαί - θυλήματα.

In der milesischen Inschrift Sitzungsber, der Berl. Akad. 1904 S. 619 hegegnet Z. 38 das Wort  $9 \nu \eta \lambda \dot{\eta} \mu \alpha \tau \alpha$ , das v. Wilamowitz 633 ff. auch sonst nachweist und einleuchtend erklärt; weniger

Achnliche Doppelopfer z. B. ClG 3599, 2t ff., wo nach dem von A. Brückner featgestellten Text Athena die Kuh, Zens den Widder erhält; Herod, VII 191; Paus, IX 29, 3.

Nur sehr selten schlachtete man bei besonders feierlichen Eid- (Griech. Kultusalterth.<sup>8</sup> 122) oder Todtenopfern (ebenda 128, 131) ein Rind, in solchen

überzeugend scheint mir der Schluss, θυήλημα oder θύλημα sei ,inhaltlich identisch mit θυηλή, und die θυλήματα seien ,sachlich dasselbe' wie die Sunkat Il. I 220. Worin diese bestehen. sagt der Dichter nicht, aber da man Fleisch isst, wird kaum anzunehmen sein, dass man den Göttern nur Opferschrot verbrennt: es wurde das dem sonst üblichen Brauch nicht entsprechen. Mag immer in θυ-ήλη dieselbe Wurzel wie in άλημα stecken und ursprünglich wohl auch empfunden worden sein,1) so haben sich die Worte doch fruh differenzirt, und man wird wohl schon bei Homer für Junkai dieselbe Bedeutung anzunehmen baben, die wir bei Aristoph, av. 1520, Athen. XIII 565 F und in übertragenem Sinne Soph, El. 1423 finden. Es bezeichnet da allgemein Opfergaben. blutig oder unblutig,2) nicht unterschieden von θύματα, wenn auch noch nicht ganz so das θυσία ersetzend wie Apoll. Rhod. I 420, Il 156. Deutlich ersieht man den Unterschied bei Theophrast (Porph. De abst. II 6) ἔτι καὶ νῦν πρὸς τῷ τέλει τῶν θυηλών τοις ψαισθείσι θυλήμασι χρώμεθα, v. Wilamowitz straubt sich zwar, Reiskes Conjectur θυσιών für θυηλών anzunehmen, findet aber doch .das Wort anstössig und wirklich nicht zu ertragen, wenn Theophrast genau geredet hat' (634, 1); mir scheint gerade das Streben nach Genauigkeit auf den Ausdruck geführt zu liaben. τέλος ist die Weihung, die Darbringung (Aisch. Pers. 204, Soph. Trach, 239, Ant. 143 u. o.), 9vola streng genommen die Opferhandlung, man verlangt aber ein Wort, das unzweideutig ,das Dargebrachte' bezeichnet. Ich verstehe also unter Punlat Opfergaben, denen die θυλήματα zugefügt wurden, und zwar nicht aus Backwerk oder Mehl bestehende, denn sie werden ja von den θυλήματα unterschieden (vgl. Aristoph, Eir. 1040). - Wie das Opferschrot, mit Oel und Wein angefeuchtet,3) später gebacken, zum Kuchen wurde, hat v. Wilamowitz an der Hand der Ueberlieferung ausgeführt, das Uebergangsstadium aber vom Schrot zum Kuchen ist der Meblbrei oder Teig, der πελανός (vgl. Theophrast a. a. O.), der sich in einzelnen Culten auch später erhielt, vornehm-

Fällen ist aber wieder das ur, dagror so selbstverstäudlich, dass es nicht erst gesagt zu werden braucht.

<sup>1)</sup> Vgl. noch Philochoros im Etym. M. 457, 36 IFe maida; elvas Ovnlàs as mociras Disas Desis.

<sup>2)</sup> narazonorixeis de nasa Dusia Etym. M. 457, 34.

<sup>3)</sup> Wohl auch mit Honig geknetet, vgl. Herzog diese Ztschr. XXIX 625 f.

# 3. Avalloxeir.

Paus, X 4, 7 heisst es von dem Opfer, das die Phoker dem Heros Xanthippos darbringen, το μέν αίμα δι' οπής δοχέουσιν ές τον τάφον, τὰ δὲ κρέα ταύτη σφίσιν άναλοῦν καθέστηκε. Ich habe in dieser Zeitschr. XXVII 166 für avalouv, abweichend von der gewöhnlichen Erklärung "beseitigen" (durch Verbrengen oder Vergraben), die Bedeutung "verzehren, aufessen" angenommen und daraus Schlüsse auf Eigenthumlichkeiten des Heroencultes gezogen; wie ich sehe, kommt aber Studniczka, Jahresheste des Oesterreich, Inst. VI 124, wieder auf die alte Auffassung zurück; da dürfte es nicht unnütz sein, hinzuweisen auf Theophr, Char. 12 καί θύοντας καὶ ἀναλίσκοντας ήκειν τόκον ἀπαιτήσων: ,wihrend eines Opfers und des sich daran schliessenden Schmauses kommt der axatoog und fordert Zinsen' (W. Ruge, Leipz. Ausg. 100); und ferner anf die magnesische Inschrift 99 (Syll. 554), 7 τὰ δὲ θυθέντα καταναλισκέ[τ]ω[σαν αὐτοῦ] mit Dittenbergers Anmerkung.

### 4. Theophrast Char. 22.

Hier heisst es von dem Geizigen: καὶ ἐκδιδοῖς αἶνοῦ ἢνχετέρα τοῦ μὲν ἱερείου πελὴν τοῦ ὶ ἐρεἰον τὰ κρὰα ἀποδόσθαι. Απ ἱερείου hat man mit Recht Anstoss genomme. Schon der Ausdruck befremdet (μπλήν αθν., νου τὰ κρέα στο dem Folgenden zu erghanen, Leipsig, Ausg. S. 179), nadeslbar aher ist das Zuziehen mehrerer Priester zu dem im Hause volltogenen Opfer. R. Holland vermuthet sweifelnd zege
wollte "vielleicht richtig Ιεροσύνων einsetzen", andere schreihen 
lege
dug oder, dem sachlich Erforderlichen gerechter weriehen 
μητ
σίων. Das Richtige hatte schon Cassubonus, freilich ohne es 
zu belegen und zu heweisen. Es muss offenhar heissen: Ιερο
χρ. (Β. ΚΙΙ 3, 330, 178: χαρτ
ματ
σίων νενομισμένα 1ε ο δ. Dittenherger Syll.² 616, 22: χαὶ Ιερο
παρ
κίχει χαὶ ἐπιθ
νέι 1ερο
ἐξ [μ]μέτον. Α 775 σπένδου
αβ σίναι ο νεν
καθ σίναι το καθ
καθ το

Am Schinss desselben Stockes heisst es: xal xa0zöjsevoç raqaaroşétyas röv rojétbura ör avröç goges. Studniczka erklart S. 182: "Der Ort, wo der Mann sich setzt, ist sicher in der Oessenlichkeit, etws in der Stoa, zu suchen. Da streist er seinen eigenen ruppigen Mantel beiseite, nicht etws den des Nachbars, was die Hößichkeit erfordert haben wird. Die Situation wird richtig geseichnet sein, aher nicht die Unhößichkeit ist das Charakteristische strein, aher nicht die Unhößichkeit ist das Charakteristische strein, aher nicht die Unhößichkeit ist das Charakteristische strein, aher nicht daruuf zu setzen, benutzt aber gern dem Mantel des neben ihm Sitzenden als Unterlang.

Berlin, P. STENGEL.

# PATRICIAT UND QUAESTUR IN DER ROEMISCHEN KAISERZEIT.

Der Patriciat hat sich noch in der Kaiserzeit als eine betrezugte Adelsclasse erhalten. Dies tritt am deutlichsten darin zu Tage, dass allen Plebejern, welche nach Vitellius zur Regierung gelangt sind, der Patriciat durch einen Senatsbeschluss verlichts wirdt; er wird aufgefasst als mit der Kaiserstellung nothwesdig verbunden.<sup>1</sup>)

Die Bedeutung des Patricistes liegt unter dem Principal in deutschaften und des Beschleiden des Beschleiden Gebiete. Auch nach Beschleiden des Beschleiden des Beschleidens des Statisches Patriciers und Plebejern. Den Patricier ist der Zutritt zu den bohen Priesterthömern eines finmen (Dilis, Martialis, Quirinalis) und res zeororum ausschliesslich vorbebaltes und für gewisse Collegien, wie das der salii Palatini und sali Collini ist die Mitgliedschaft an die Zugehörigkeit zum alten Abd geknüpft.<sup>2</sup>)

Die "uus ferner Vorzeit stammenden Ausprüche des Patriciaers sind, soweit sie rein politischer Natur sind, in der Kaiserzeit sieht mehr geltend gemacht worden. Gleichwohl steht heute fest, das er in der politischen Aemterlaufhahn Privilegien gewährte, also mehr als eine persöuliche Aussteinbung war.

In der republikanischen Verfassung ist nicht gefordert worden, dass der Candidat für das Oberamt die eurulische Aediliat oder eins der rein plebejischen Aemter (plebejische Aediliatt, Völstribunat) bekleidet habe. Ebensowenig setzt die Qustur vorbritte Verwaltung des Sextigintivirates voraus. Im Staatsrecht der Ksierzeit ist in beiderlei Hinsicht eine bedeutsame Aenderung getroffet

Mommsen, Röm, Staatsrecht II S. 789, 1101. Herzog, Römische Staatsverfassung II S. 922.

Mommsen, Röm. Forschungen I S. 78 ff. Wissows, Religion and Gultus der Römer S. 421 f.

worden: Augustus hat die Aedilität und den Volkatribunat, welche in der republikanischen Periode (vielfach) successive übernommen werden, als gleichwerthig erklärt und eine ädilicisch-tribunicische Rangstufe in die obligatorische Aemterstaffel eingeführt. Ebenso wurde die Verwaltung 'einer Stellung des Viginitivirates unter die Wahlerfordenisse für das niederste senatorische Amt aufgenommen.')

Die Patricier erscheinen nun von allem Anfang an, wie Mommsen\*) nachgewiesen hat, von der obligatorischen Uebernabme der Aedilität und des Volkstribunates befreit. Bis in die Zeit, in welcher die alten, festen Ordnungen zu schwinden beginnen, ist es ein sicheres Kennzeichen des patricischen cursus bonorum. dass nach der Quästur atets unmittelhar die Prätur verwaltet wird. Unter dem Principat sind also den Plebejern nicht nur die zehn Stellen des Volkstribunates und die vier Stellen der plebeiischen Aedilität ausschliesslich vorbehalten; sie erlangen jetzt auch allein die curulische Aedilität. Hierin liegt keine Zurücksetzung, sondern im Gegentheile eine gewichtige Förderung des alten Adela: die Patricier avanciren so rascher ala die Plebeier zu den magistratus majores, der Prätur, dem Consulat und der Provincialstattbalterschaft.") Man kann darüber atreiten, ob dies der eigentliche, nächste Zweck der augusteischen Verordnung war. Es ist nicht ausgeschlossen, dass Augustus die Patricier aus dem Grunde von der Bekleidung der curulischen Aedilität entband, weil andernfalls nie mehr als zwei patricische Candidaten für die Prätur verfügbar gewesen wären.")

<sup>1)</sup> Mommsen Rom. St. R. S. 554.

<sup>2)</sup> A. a. O. S. 555 f.

Dagegen apricht allerdings das weiter unten S. 628 Bemerkte. Eine sichere Beantwortung der Fragen wird erst nach dem Erscheinen der von

Vom Vigintivirat sind die Patricier nicht befreit worden; aber in dem Zeitraum von Vespasians Censur (73/4 n.Ch.) bis anf Severus Alexander hat für die Angehörigen des alten Adels, wie Edmund Groag 1) überzeugend dargethan hat, eine Sondervorschrift bestanden. Alle Patricier, die in dieser Zeit ihre Aemterlausbahn begonnen haben, bekleiden von den Aemtern des Vigintivirates nur das einea triumpir monetalis. Das gilt sowohl von solchen Personen. welche schon vor dem Vigintivirat Patricier gewesen sind, als auch von jenen, welchen die Adelaqualität unmittelbar darauf vom Kaiser verliehen worden ist. Auch darin haben wir ein Privileg zu erblicken, dessen Bedeutung freilich nicht mit dem von Mommsen ermittelten auf einer Stufe steht. Das Collegium der tresviri aere auro argento flando feriundo, welche noch unter Augustus das Recht hatten, ihren Namen auf die romischen Staatsmunzen zu setzen, gilt seit jeher als vornehmer als die anderen Collegien der vigintiviri und der Vorzug, der in der Berufung zum Münzmeisteramte liegt, wirkt, wie ich zeigen werde, bei der Quastur nach.

In der Zeit nach Severus Alexander verwalteten die Patricier ebenso wie in der Periode vor Vespasian auch andere Aemter des Vigintivirates; sie gehören ietzt mehrfach dem Collegium der decemviri stlitibus judicandis und selbst dem der tresviri capitales an. Aher auch das ersterwähnte beneficium hat unter Severus Alexander aufgehört, ein patricisches Sonderrecht zu sein. In der Hist, Aug. vit. Alex. c. 43 wird von diesem Kaiser berichtet: quaestores candidatos ex sua pecunia iussit munera populo dare, sed ila, ul post quaesturam praeturam acciperent et deinde provincias regerent. Es wurde demnach den vom Kaiser zur Ouastur vorgeschlagenen Candidaten das Privileg erteilt, welches die Patricier seit Augustus hesassen: alle quaestores candidati sollten ohne Unterschied der Standesqualität von der Verwaltung eines Amtes der ädilicisch-trihunicischen Rangstufe hefreit sein und sofort nach der Quastur zur Pratur und sohin zur Provincialstatthalterschaft gelangen, Die Richtigkeit dieser Angabe ist von Mommsen 1) bezweiselt worden. Ausgehend von der Annahme, dass die Bekleidung der Aedilität und des Trihunates sich durch inschriftliche

Groag (Wiener Studien XXIV S. 262, 4) angekündigten Untersuchung über die Zusammensetzung des Senats in der Kaiserzeit möglich sein.

<sup>1)</sup> Arch. epigr. Mitth, aus Osterr, XIX S. 145 f.

<sup>2)</sup> A. a. O. S. 559.

Zeugnisse aus der nachseverischen Zeit nicht sicher belegen lasse, ist Mommsen zu der Vermuthung gekommen, dass die ädlicischtribuncische Rangstufe damsis überhaupt ist obligatorisch beseitigt wurde. Der Verfasser der vita lasse demnach irrübumlich, was ganz allgemein gilt, auf eine besondere Classe von Beamten, die questores candidati, beschränkt.

Ich will im Folgenden die Bedeutung der Adelsqualität für die Commendation zur Quästur auseinanderzusetzen versuchen. Die genauere Betrachtung des patricischen cursus honorum in der Zeit bis auf Severus Alexander wird eine Thatsache zu Tage fordern, durch welche nach meiner Ansicht die Beweiskraft der Historia Augusta wesentlich gestützt wird. Aus dem inschriftlichen Materiale lassen sich nun über das Verhältniss von Patriciat und Quästur folgende neue Tlatstachen Eeststellen:

 Die sicher den ersten drei Jahrhunderten n. Chr. angehörenden Patricier, deren cursus honorum uns hekannt ist, hekleiden der Regel nach die Quästur sis quaestores candidati.

 Eine Ausnahme von diesem Grundsatze findet nur hezüglich derjenigen Personen statt, welche die Aemterfaufbahn siehe der gesetzlichen Ordunung gemäss mit einer Stellung des Vigintivirates heginnen, sondern durch Senatsbeschluss hiervon dispensirt werden.

Ich führe die Belege für meine Behauptungen') in chronologischer Ordnung vor. Es gehören an:

<sup>1)</sup> Bei dieser Untersuchung bleiben ansser Betraeht diejenigen Personlichkeiten, welebe die Quastur überhaupt nieht innegehabt haben, sondern durch allectio in die Rangelasse der Ousstorier aufgenommen worden sind: 1. C. Matius Sabinus Sullinus (CIL V 1812): 2. der Beamte, dessen cursus honorum uns die Inschrift CIL IX 1592 bletet (adlectus inter quaestorios a divo Commodo et inter patricios). 3. M. Petronius Sura (CIL VI 31666 adlectus inter quaestorios). Nicht zu berücksiehtigen sind ferner solehe Personen, welche erst nach Bekleidung der Quastur in den Patrieiat anfgenommen worden sind. Hierzn rechne ich: 1. C. Passienus Cossonius Scipio Orfitus; er war nach CIL X 211 decemvir atlitibus. iudicandis, quaestor urbanus, 2. M. Antonius Antius Lupus; in CIL VI 1343 -IGI 1398 wird er als patricius, quaestor, Xvir stlitibus iudicandis bezeichnet (er ist zweifellos, wie die Erwähnung des Patriciates und die Bekleidung des Amtes eines documuir zeigt, ein Neupstrieier). 3. C. Arrius Calpurnius Longinus Rev. archéol. 1898 p. 412; über ihn Groag, Wiener Studien XXII S. 14t ff. und in Pauly-Wissowas Realencyclop. Suppl. 1. Heft Sp. 140). 4. M. Metilius Aquilius Regulus. Die Inschrift CIL XIV 2501, aus

## I. der Zeit des Tiberius:

1. Paulus Aemilius Regillus (CIL II 3837) ) quaestor Ti.

2. L. Antistius Vetus (CIL XIV 1803) | Caesaris Augusti.

3. Ti. Plautius Silvanus Aelianus (CIL XIV 3608 | quaestor Ti.')
4. [Acuilius] [L. f.] Regulus (CIL VI 2122) | Caesaris.

4. [Aquilius] [L. f.] Regulus (CIL VI 2122)

II. der Zeit des Claudius:

1. Cn. Pompeius Magnus (CIL VI 31722: quaestor Ti. Claudii Coc-

1. Ch. Fompeus magnus (Cl. 1131/22: quaestor 11. Cawaii osesaris Augusti Germanici).

2. L. Iunius Silanus Torquatus (ClA III 612: παμίας Τιβερίου

Klavdiov Kalsagos).

3. P. Helońss Geminus; er wurde nach Cll. Ill? 6074 von Kaiser Claudius unter die Particier aufgenommen, und zwar wie Dessau?) vermuthet, noch vor Beginn der politischen Aemtellaufbahn; nach der genannten Inschrift war er quaester Casaris (seil. Tr. Claudif Casaeris).

#### III. der Zeit Vespasians:

[L. Neratius Marcellus]; CIL IX 2456 (adlectus inter patricios a Vespasiano, quaestor Augusti).

der wir seine Aemterlaufbahn kennen lernen, ist von de Rossi ans drei Fragmenten zusammengesetzt worden; das erste ist nur handschriftlich erhalten (von einer manus ignota des cod. Barb.), das zweite und dritte wurde von de Rossi gesehen und abgeschrieben. Nach de Rossis und Deasaus übereisstimmender Annahme Ist Metilius Regulus zunächst Münzmeister, dann questor urbis, praetor and cos. ordin. (157 p. C) gewesen. Er gehört gieichfalls zu den Nenpstriclern. Die in Z. 8 gegen Schluss der Inschrift erhaltenet Buchstaben AD . . . . erganze ich ADLECTO | INTER PATRICIOS. 5. . . . . anus CIL VIII 11338 nennt ihn praetor urbanus candidatus, querstor allectus inter patricias familias; er lat wohl als Quastor in den Patricial aufgenommen worden und allectus inter patricias familias als Apposition su quaestor aufzufassen. - Ausser Betracht bleiben endlich diejenigen Personen, deren Zugehörigkeit zum Patriciat schon bisher angezweiseit wurde. Es sind dies 1. ein Cascollius ans dem ersten Johrhundert der Kaiserzeit (dessen Carriere im Inschriftenfragment CIL IX 3666); gegen Dessans Annahme (Prosopogr. imp. Romani I p. 308 n. 377), dass er nach der Quastar sofort die Pratur erlangte, vgl. Klein, Die Verwaltungsbeamten von Siellien und Sardinien I S. 101 n. 100, welcher richtiger pr. aedil. qu. erganzt. 2. L. Cornelius Marcellus (Cll. X 7192; 7266; vgl. über ihn die richtige Bemerkung Grosge in Pauly-Wissowas R.-E. IV Sp. 1406). - Ueber L. Sergius Plautus s. n. S. 625 A. I.

1) In der Prosopogr. imp. Rom. III p. 69 n. 477 durch ein Versehes lediglich sin ausgestor bezeichnet.

2) Prosopogr. imp. Rom. Il p. 131 n. 48.

IV. der Zeit des Titus:

P. Glitius . . . , anus (CIL XI 3098: quaester Caesaris).

V. der Zeit Domitians:

M. Lollius Penlinus Velerius Ariaticus Saturminus (cos. suff. 93). Die von Waddington, fastes de prov. asiat, unter nr. 127 wen offenlichte Inschrift nennt in περιέπες γελιμης, ¿Oustor des Reiches', ohne seine Stellung im Quastorencollegium näher zu bezeichnene.¹) Durch GCI LNI V 4240 aber ist bezeugt, dass er quasstor imperatoris Gassaris war; der Name des Kaisers, dem Lollius Paulinus zur Dienstleistung zugewiesen war, ist hier ausgelassen, wie bereits richtig erkannt wurde,²) aus dem Grunde, weil er quaestor eines Kaisers war, über den die Strafe der damnatiu memoriae verhäugt worden ist (Domitians).

#### VI. der Zeit Trajans:

- 1. P. Manilius Vopiscus (CIL XIV 4242) | quaestor divi
- 2. Ser, Cornelius Dolabella (CIL IX 3154) Traiani Parthici.
  3. Cn. Pinarius . . . . Severus (CIL XIV 3604; |quaestor candidatus|
- imp. Caesaris Nervae Traiani Aug.). 4. C. Eggius Ambibulus (CIL XI 1123. 1124: quaester candidatus
- divi Traiani Parthici).

VII. der Zeit Hadrians:

P. Coelius Balbinus Vibullus Pius (CIL VI 1383 adlectus inter patricios ab imp. Caes. Hadriane Aug. quaestor Aug.).

VIII. der Zeit des Pins:

M' Acilius Glabrio Cn. Cornelius Severus (CIL XIV 4237: quaestor imp. Caesaris Aelii Hadriani Augusti).

IX. der Zeit des Marc Aurel und Lucius Verus:

- Q. Pompeius Senecio Sosius Priscus (CIL XIV 3609: quaestor candidatus Augustorum. — X 3724: quaestor Augusti).
- L. Fulvius Petronius Aemilianus (CIL VI 1422: quaestor candidatus Augustorum duorum).

X. der Zeit des Commodus:

L. Annius Ravus (CIL VI 1339: quaestor candidatus imp. Caesaris M. Aureli Commodi).

Der ταμέας "Ρώμης darf nicht mit dem quoestor urbanus identificirt werden: ,er bezeichnet vielmehr den Quästor des Reiches im Gegensatz zum municipalen Quästor" (s. Mommsen a. a. O. II S, 535 A. 2).

<sup>2)</sup> Dessan a, a, O, II S, 296 n. 233.

XI. der Zeit des Marc Aurel oder Commodus:

Q. Hedius Rufus Lollianus Gentianus (CIL II 4121: quaestor candidatus) cos, suff, vor 193 p. Chr.

XII. der Zeit des Septimius Severus und Caracalla :

- M. Nummius Umbrius Senecio Albinus (CIL VI 1475; quaestor candidatus Augustorum).
- Q. Lolliamus Plantius Avitus (CIL VI 32412: quaestor kandidatus).
   XIII. der Zeit Caracallas oder Elagabals:
- Q. Pompeius Falco Sosius Priscus (CIL VI 1491 XIV 2803: quaestor k[andidatus] imp. M. Aurelii Antonini Pii Felicis).

XIV. dem dritten Jahrhundert bis auf Severus Alexander:

- 1. C. Arrius Calpurnius Frontinus Honoratus (CIL
- Suppl. 6810. 6811. 6812. VI 3827).
   Ser. Calcurnius Domitius Dexter (CIL VI 1368 —
- XIV 3993) cos. 225.
  3. Ti. Claudius Aurelius Quintianus (CIL X 3850)
- cos. 235.
  4. T. Clodius Pupienus Pulcher Maximus] (CIL
- A. 1. Cloums Pupierus Puicner Maximus (CIL XIV 3593).

  5. L. Caesonius Lucillus Macer Rufinianus (CIL XIV
- 3901).
  6. [Ti.] Claudius Pollio Iulianus Iulius Gallicanus
- (CIL X 2249).
  7. L. Mummius Maxi[mus] Fa[ust]ianus (CIL VI 31740).

XV. der Zeit nach Severus Alexander: ')

- 1. M. Rubrenus Virius Priscus (CIL X 5058)
- L. Valerius Publicola Balbinus Maximus (CIL VI 1531. 1532. 31673)
- 1531. 1532. 31 673)
  3. Unbekannte Persönlichkeit (CIL VI 1553)

XVI, unbestimmter Zeit (3. Jahrh.?):

- F(lavius) Val(erius) Theopompus Romanus (CIL VI 6993: quaestor candidatus designatus).
   Uubekannte Persönlichkeit (CIL VI 31819: quaestor candidatus).
- 2. Unbekannte Personnchkeit (CIL VI 31819: quaes tor can didatus
- 1) Dieser Zeitansatz ergiebt sich aus der Verwaltung des Amtes eines decemvir stlitibus iudicandis resp. triumvir capitalis (s. oben S. 620).

quaestor

kan didatus.

quaestor

kandidatus.

Eine Ausnahme von dieser durch mehr als dreissig Inschriften Belegten Regel') bildet anscheinend die Carriere des Appius Annius Gallus. In einer Ehreninschrift aus Olympia (Dittenberger-Purgold L. c. Nr. 619), welche ihm nach Bekleidung des Consulates gesetzt wurde, wird er καμίας (quasetor), στορταγγός (praetor), δτεπετος (consul) genannt. Dass nun der Geehrte, der jedenfalls Patricier war, einfach als quaestor hezeichnet wird, wurde bei einer lateinschen lasschrift gegen unsere Regel sehr in die Wagschale fallen; bei einer griechischen ist dies nicht der Fall. Wir haben oben bereits gesehen, dass Lollius Paulinus in CIL XIV 4240 quaestor imperatoris, in der griechischen Inschrift dagegen bless ταμίας (Γαλιγγς) genannt wird, ohne dass die hevorungte Position des Gehrten im Collegium der Ousstoren anher hezeichnet wird.

Die ohen aufgestellte Regel erleidet, wie hemerkt, eine Ausnahme bezüglich derjenigen Angehörigen des alten Adels, welche

 Sie wird nieht widerlegt durch die in einer Ehrenluschrift ans Olympia (Dittenberger-Purgold, insehriften aus Olympia n. 620) überlieserte Carriere des M. Appius Attilius Bradua. Die insehrift lautet:

(1) Μ. Άππιον Βράδουαν ταμίαν, στρατηγόν

(3) Θεοῦ 'Αδριανοῦ ὑπατικὸν Γερμανίας καὶ Βρεταννίας ποντίφικα, σοδάλιν 'Αδριανᾶλιν.

Dittenberger erganzt in Z. 2: [unarov, noosbourge nat arristoanger]. v. Rhoden (bei Panly-Wissowa a. s. O. Il Sp. 242) hat schon, und wie Ich glanbe mit vollem Rechte, die Richtigkeit dieser Erganzung bezweifelt. Für den sehr befremdlichen Ausdruck legatus Augusti pro practore consularis Germaniae et Britanniae giebt es kein zweites inschriftliehes Zeugnisa. Wir haben aber Beispiele von legati consulares nud auch consularis (imatinos) aliein (ohue den Beisatz legatus) lässt sich mehrfach beiegen; es ist in spåterer Zeit ausschliesslich in Gebrauch. Vielleicht war in der zweiten Zeile zam Ausdrucke gebracht, dass der Geehrte die sämmtlichen voraugeführten Aemter durch kaiserliche Commendation erhalten habe, also, wie es wiederholt in lateinischen Insehristen heisst, in omnibus honoribus candidatus imperatoris war. Ich möchte dann in Z. 2 etwa folgendermaassen erganzen: funaτον, έν πάσαις άρχαις προβεβλημένον (oder αποδεδειγμένον) ύπὸ] θεού keit lat die, dass Appius Bradua dem griechischen Urknndenstil eutsprechend einfach raulas (ac. Pouns) genannt wird (a. oben Text). - Der von Plinius und Quintilian mehrfach citirte L. Sergius Plautus (Belege in der Prosopogr, imp. Rom. III p. 222 p. 378) - uach GL li 1406 g(uaestor), salius Palatinus - muss vor dem Inkraftireten der hier aufgestellten Regel die Quastar bekleidet haben. Ueber die Ergänzung von CIL XI 5743; VI 1518 s. unten S. 627 A. 1.

Hermes XXXIX.

die politische Carriere nicht ordnungemässig mit einer Stellung des Vigintivirates eröffnen. Es kommen hier folgende Persönlichkeiten in Betracht:

- 1. Nero Julius Caesar, der alteste Sohn des Germanicus und der Agrippina, welcher im Jahre 26 die Quastur retwaltete, wird in zwei stadtrömischen Inschriften (CIL VI 887, 913) einfücht quaestor genannt; dass er trotzdem quaestor Ti. Caesaris Augusti gewesen, halte ich nicht für wahrscheinlich. Die scheinbare Anomalie erklärt eine Notiz bei Tacitus (ann. Ill 29), wonach er durch Senatsbeschluss rom Vigintivirat befreit war.')
- 2. Cn. Baebius Tampilus Vala Numonianus. In CIL VI 1360 werden seine Aemter in nachstehender Reihenfolge aufgezählt: quaestor, praetor, pro consule, Illvir aere auro argento flando feriundo. Auffallend ist, dass hier die Stellung des triumvir monetalis nach dem Proconsulat angeführt wird. Einige Erklärer\*) vermuthen, dass hier ein Irrthum des Verfassers der Inschrift vorliege; aber schon Henzen ) hat diese Annahme abgelehnt und einfach constatirt, dass Baehius Tampilus in aussergewöhnlicher Weise den Vigintivirat nach den senatorischen Magistraturen bekleidet hat. Wir sind nun in der That in der Lage, den Beweis dafür erhringen zu können, dass das Amt des vigintivir in der ersten Kaiserzeit mitunter nach dem Eintritt in den Senat verwaltet wird,4) Darum hip ich der Ansicht, dass Cp. Baebius Tampilus vor der Quastur keine Stellung des Vigintivirates bekleidete. sondern durch Senatsbeschluss von deren Verwaltung dispensirt wurde; erst pach Zurücklegung der senatorischen Aemterlaufbahn hat er die Stellung eines triumvir monetalis übernommen, ein Beweis für das hohe Ansehen des Münzmeisteramtes.
- Ich habe mich oben darauf beschränkt, festzustellen, dass alle vollqualificirten Patricier der Rangclasse der quaestores candidati angehört haben. Die obige Liste gestattet uns nach meiner Ansicht noch einen Schritt weiterzugehen und die den Patriciern im Collegium

Per idem tempus (21 p. C) Neronem e liberis Germanici, iam ingressum iuventam, commendavit patribus, utque munere capessendi vigentiviratus solveretur..... postulavit.

<sup>2)</sup> Dessau a. s. O. I p. 224 n. 22.

<sup>3)</sup> Bull, dell. instit. 1863 p. 231.

CIL IX 2845 (P. Paquius Scaeva); Dessau, Inscr. lat. 916 (Cn. Pullius Pollio); dazu Mommsen, Ephem. epigr. VII p. 446.

der quaestores candidati zukommende Position näher zu bestimmen. Aus der obigen Zusammenstellung ersieht man, dass die letzteren bis auf Trajan stets als quaestores Augusti bezeichnet werden; von da ab bis auf Marc Aurel und Lucius Verus findet sich abwechseld die allgemeinere Bezeichnung quaestor candidatus Augusti und die speciellere quaestor Augusti. Unter Commodus verschwindet die letztere; am häufigsten ist jetzt das Prädicat candidatus (ohne Beisatzt des Namena des commendirenden Kaisers).

Die durch keine Aussahme gestörte Uebereinstimmung der Inschriften (aus der Zeit vor Trajan), welche nur patricische quæstores Augusti, nicht aber patricische quaestores urhani oder provinciae überliefern<sup>1</sup>), scheint einen Zufall auszuschliessen; äs

i) Die Uebereinstimmung wird nicht gestört durch die nicht vollständig erhaltenen Inschriften (von Patriciern), welche hisher in anderem Sinne erganzt warden. Es sind dies folgende: 1. ClL XI 5743 (eine dem späteren Kaiser Nerva gesetzte Ehreninschrift): M. Cocceius [M. f. Nerva] augur soda[lis Augustal.] [practor, quaestor] urb. Vlvir turma[e eq. R. salius] Palat. triumphaliblus ornamentis] honoratus, patronfus]. Nach dieser Erganzung hat Nerva allerdings die Quastur in der Stadt verwaltet; sher die Lesung quaestor urb(anus) ist keineswegs nothwendig and nach meiner Ansicht verfehlt, Es ist nicht [quaestor] urbanus, sondern [praeflectus]] urb(is) zn erganzen. Der praesectus seriarum Latinarum wird in der ersten Kalserzeit noch immer in aithergebrachter Weise einfach als praefectus urbis bezeichnet (CIL III 589; CIA III 612), wiewohl von Angustus ein neues bedeutsameres senatorisches Amt creirt wurde, dessen Inhaber den gleichen Titel führt. Eine Verwechsung war für den Leser ganz ausgeschlossen; welches der beiden Aemter gemeint sei, ergab die Stellung im cursus honorum. Die Festpräfectur wird in der Kaiserzeit, wie in der Republik von jungen Leuten verwaltet, welche der Regel nach dem Senstorenstande angehören, aber noch kein Amt innegehaht haben, das zum Eintritt in den Senst berechtigt. Der von Augustus eingesetzte praefectus urbi dagegen ist in der Regel Consular. 2. CIL VI 1518 (T. Sextius .... M. Vibius ove .... Secundus); Dessan in Prosopogr, imp. Rom, ill p. 236 n. 463) nimmt an, dass er [quaestor] provinciae Africae gewesen sel; die richtige Erganzung [legatus] provinciae Africae findet sich bereits im Corons. - In CIL VI 31716 (C. Vettius Gratus cos. ord. 221 p. C.) ist [quaestor Augusti] statt [quaestor], chenso in CIL VI 1540 (T. Vitrasius Pollio unter Marc Aurel) qu[aest. Aug. Illviro] monetali, statt qu[aestori Illviro] monetali zu erganzen. In der der nachseverischen Zeit angehörenden acephalen Inschrift CIL VI 1559 ist in der vorletzten Zeile nsch quaestori das Wort [candidato] einzufügen. Zweiselhaft ist, ob Acilius Priscillianus Patricier war (Domaszewski, Rhein, Museum 58 S. 543); sollte dies der Fall sein, so ware in der Ehreninschrift Rev. srch. 1903 p. 458 n. 337 nicht quaest(ori) [urbano p]ROQVAEST . . . . , sondern quaest(ori) [candid(ato)] . . . zu ergänzen

gestattet es wohl, als Regel auszusprechen, dass die sämmtlichen natricischen Quästoren dieser Periode dem Kaiser zur Dienstleistung zugewiesen waren. Daraus ergibt sich, dass jährlich höchstens zwei patricische Quastoren im Amte waren, ein Umstand, der auf die Zahl der Patricier in den höheren Aemtern gewiss von Einfluss sein musste. Das scheint mir nun keineswegs befremdlich, und ich glaube nicht, dass man mit Rücksicht auf diese Consequenz die obige Regel wird ablehnen konnen. In den meisten Fallen wird ja in der That kaum eine grössere Anzahl qualificirter patricischer Candidaten vorhanden gewesen sein. Wissen wir doch, dass die Zahl der Altadeligen so zurückgegangen war, dass sie nicht im Stande waren, den für die rein patricischen Priesterthomer und Collegien erforderlichen Bedarf an Personen zu decken, und dass durch Neucreirung von Patriciern dafür gesorgt werden mussle, dass die der Gottheit genehmen Diener nicht aussterben.') War übrigens ausnahmsweise ein stärkerer Nachwuchs an Patriciera vorhanden und erschien deren Beförderung zu den höheren Staatsämtern als wünschenswerth, so konnte ja immer noch im Wege der allectio inter quaestorios Abhilfe getroffen werden.") Die laschriften bieten uns bier eine Regel, die wir vertrauensvoll als ein wirkliches Gesetz anerkennen dürfen.

Bis auf Trajan sind die Patricier stets quaeslores Augusti gewesen. Soll man nun annehmen, dass unter diesem Herrsder
plottilich eine Aenderung eingetreten ist, den Patriciern das durch
mehr als ein Jahrhundert besessene Privileg entzogen wurde? Ich
alle dies nicht für glauhbaft, sondern bin vielmehr der Ansichl,
dass auch diejenigen Quästoren, welche als candidati imperatoris
oder candidati schlechtweg bezeichnet werden, quaestores Augusti
gewesen sind. Hierbei will ich mich nicht darauf berufen, dass
Q. Pompeius Senecio Priscus in einer Inschrift (CIL XIV 3609)
quaestor candidatus Augustorum, in einer anderen (CIL X 3724)
quaestor Augusti genantu wind?) Aber das darf nicht übersehet

<sup>1)</sup> S. Herzog a, s. O. S. 130.

S. oben S. 621 A. 1. In der allectio liegt natürlich eine ganz besondere Auszeichnung.

<sup>3)</sup> Uebrigess hat schon Mommen a. a., O. II S. 300 treffend berveghoben, dass der Käiser in der Regel wohl nur so viele Candidaten [für die Quästur] commendirte, als er nachträglich für sich auslas... Sonst könnter beide Bezeichnungen nicht füglich wenigstens usuell als synonym gebrauch werden.

werden, dass die Zahl der zu höheren Aemtern qualificirten Patricier unter Trajan nicht größere geworden, sondern bis auf Severus Alexander die gleiche geblieben ist. Man erinnere sich nur, dass die Patricier von Vespasian bis auf Severus Alexander von den Aemtern des Viginitivirates ausschlieselich das eines triumeir monetalts bekleiden, dieses aber auch nach dem Zeugnisse der Inschriften von einer nicht geringen Anzahl vornehmer Plebejer verwaltet wird.)

Als Resultat der vorstehenden Untersuchung ergiebt sich: alle Patricier aus den ersten drei Jahrhunderten sind zufolge gesettlicher Vorschrift (lex singularis) quaestores candidati; die der Zeit von Augustus, oder doch Tiberius<sup>3</sup>), bis auf Severus Alexander angehörenden verwalten die Quüstur als quaestores Augusti.

Diese Regel nun erklärt uns, wie Severus Alexander dazu kam, die questores candidati insgessamt von der Uebernahme eines Amtes der addicisch-tribunaicischen Rangstufe zu befreien; das historische Bindeglied bietet eben der schon bald nach Begründung des Principates aufgestellte staatsrechtliche Grundsatz, dass die Patricier nur als quaestores Augusti fungiren sollten. Severus Alexander hat das Privileg der patricischen quesetores candidati auf die plebejischen ausgedehnt. Diejenigen Beamten, welche nicht durch kaiserliche Commendation zur Quistur gelangen, sind nach wie vor zur Verwallung eines Amtes der ädlicisch-tribunicischen Rangstufe verpflichtet.")

1) Beschtenswerth ist, dass die plebeljischen triumvirt monetales nach den Inschriften in einem bedeutend höheren Procentsatz als die decemwirt stlittbus indicendis — von den quatturoviri viarum curandarum und den treestri capitales ganz zu schweigen — quaestores candidati (Augusti) geween sind.

2) Der terminus post quem ist durch die Aemterlaufbahn des P. Cornelius Seipio (cos. 16 v. Chr.) und des Ti. Sempronius Gracchus (triumvirmonetalis co. 14 v. Chr.) gegeben: ersterer war nach 16 III 580 quaestor pro praetore procinciae dehalae, letterer nach Cl. VI 1515 quaestor).

3) M. Aeiius Aurelius Theo (CIL XI 376) hat den Tribunat nach Severus Alexander verwaltet.

Wien.

STEPHAN BRASSLOFF.

### ZU BAKCHYLIDES.

Bakchylides 1, 140 ff. — ich citire im ersten Gedicht nach Blass, sonst, wie billig, nach der editio princeps — ist zu ergänzen :

.... μέν γένος

ξπλετο χαρτεφόχεις Άργειο[ς όμως τε] λέοττος θυμό[ν ΄ξωνη], όπότε χρεί[η παραι]δόλο[υ] μάχας, ποσσίν τ' ἐλαφφός πατρίων τ' οὐχ [άπόκλαρος κ]αλών, τόσα Πανθείδαι κλιτότοδος Απόλλων ώπασεν

άμφί τ' Ιατορίαι ξείνων τε φιλάνορι τιμαι.

Sichere Erganzungen der Früheren habe ich nicht bezeichnet; auch Exor und ärröxlageg xalvir sind längst und von mehreren gefunden. Von dem vor urfage ist nur der Langsstrich sichtbar. Mit dem "gefährlichen" Kampf ist der Faustkampf gemeint, der schon mit xagrægözeg angedeutei sit [vgl. 2, 4]: die Keer pflegten mit der Fausten und den Beinen zu siegen [6, 7].

Die Verse auf Hieron 3, 67 ff. sind von Blass im Anfang gut hergestellt:

εὖ λέγ]ειν πάρεστιν, ὅστις μἢ φθόνωι πιαίνεται, θεοφι]λῆ φίλιππον ἄνδος ἀφήιον [ξεινί]ου σχάπτρον Διὸς Ιοπλό]χων τε μέρο[ς ἔχοντ]α Μουσάν,

zu ξεινίου [Nairn] vgl. Pind. Nem. 5, 8. 4, 12. Im Folgenden halte ich ξωμαλέαι für sicher, das Uebrige ist nur ein Versuch:

ος φω]μαλέαι ποτ[έ χειρί νω]μών

αίω]νος έφαμερον α[ισαν αιέν ασφαλέ]α σχοπείς.

άσφαλεί δύν αΐσαι 13,33 und Pind. Pyth. 3,86; was ξφάμερος heisst, lehrt Pindar lathm. 3, 18 αλόν δὲ κυλινδομέναις ἄμέφαις ἄλλ ἄλλοτ ἐξάλλεξεν ἀτφωτοί γε μόν παίδες θεών. Die Zeitpartikeln rord und αἰθεν correspondires: einst deines Lebens Wechsel mit starker Hand steuernd — als du die Tyrrhener schlugst — erblickst du ihn immer noch unerschüttert. Pindar redete 470 [Pyth. 1, 71 fl.] mit mehr Reserve

Vs. S5 ff. wird das Facit aus dem λόγος λόμη του für Hieron gezogen; auch Pindar leitet Ol. 2, 83 personliche Bemerkungen ein mit πολλά μοι ὑπ' ἀγκώνος ἀκέα βέλη ἔνδον ἔντι φαρέτρας φωνάεντα συνετοίσιν ές δὲ τὸ πᾶν ἔρμηνέων χατίζει. Die Verse sind durch einen leichten Fehler entstellt, Δ'ΟΧΡΥCΟC (ετ ΔΕΧΡΥΟΟC):

φρονέοντι συνετά γαρύω\* βαθύς μέν αίθηρ άμίαντος, θδωρ δὲ πόντου . οὐ σάπεται, εὐφροσύνα δὲ χρυσός.

Das heisst weiter aichts als. Pestesfreude ist das Vortrefflichste, wie Himmel, Wasser und Gold'; weil das Gold nur Pradicat im Vergleich sein kann, muss der Artikel fallen. Bei den beiden ersten Beispielen des Vortrefflichsten wird die Motivirung hinzugesett, beim dritten fehlt sie; dafür wird der Haupthegriff nur zu diesem gestellt. Das ist lyrische Syotax, für die Pindar Beispiele liefert: Ol. 1, 1 αρατον μέν Εθως, δ δὲ χρανός πτῷ ἄπε διαπρέπει νυπτί, εἰ δ' αξολα γαρίνε Κόδεατ, μηκέδ' ἄλίου σκόπτε άλλο Φαλπτότερον άπερον μηδ' Όλυμπίας ἀγώνα φέρετορο αὐδασμαν. Der Begriff der Festerfeude leitet ber zu dem Siegesfest, für welches das Lied gemacht ist und das oft genug [z. B. 10, 53. 11, 12] εὐφροσύνα heisst; hei diesem Siegesfest wird Bakchylides Lied Hierons Sieg unsterblich machen. Mit ἀγδρί δ' οὐ 4βμες setzt also ein neuer, das Lied beschliessender Gedanke ein.

Auch 5, 64 ist ein Schreihfehler zu verhessern:

56 καὶ μάν π]οτ' ἐρειψιπύλαν [παιδ' ἀνίκ]ατον λέγουσιν ἐλθεῖν Διὸς] ἀργικεραύνου δώματα Φερσεφόνας τανισφύρου καρχαρόδοντα κύν' ἄξοντ' ἐς φάος ἐξ 'Λίδα

υίδν ἀπλάτοι' Έχίδνας: Ένθα δυστάνων βροτών 64 ψυχὰς ἔλα εν παρὰ Κωχυτοῦ δεέθροις οἰά τε φύλλ'

ψυχας εκαεν παρα Κωχυτου φεεσροις οια τε φυκι άνεμος

"Idac ἀνὰ μηλοβότους πρώνος ἀργηστὰς ἀνεί.

ἐΛΑΕΝ, durch Αροll. Ατς. 3, 872 bezeugt, habe ich aus ΕΔΑΗ hergestellt, weil ἀσήναι nie die sinnliche Wahrachmung bezeichnet und der Vergleich ein Verbum der Bewegung fordert. Herakles jägt durch sein blosses Erscheinen die Schatten vor sich her, ἀμφὶ δέ μιν χλαγγή νεχύων ἔεν οἰωνῶν ὡς πάντοσ᾽ ἀτυζομένον [λ 606]: nur Meleager hleiht einsam stehen, so dass der Heros zum Bogen greißt.

Ινθυκέως steht 5, 112 δήςεν στασάμεθ' ενθυκέως und 125 μαργάμεθ' ενθυκέως unhomerisch for νωλεμές, μάγουσθαι νελεμές alei I 317 — P 148: ἔξ άματα συνεχέως 113 soll die Glosse erklitren. Ich kann die Deutung nur aus Nikander [der. 283] belegen: der Keraste κ' εμάθουσεν ή καὶ ἐματορχήται κατὰ στέβον Ινθυκές αἴτει, wozu die Scholien anmerken ἀντί τοῦ Ιταιμελίος [tralsteische Homererklärung] καὶ συνεχῶς κοιμάται ἡ ἀψει.

Nachdem Meleager erzählt hat dass ein Sohn des Oeneus dem Eber zum Opfer gefallen ist, beginnt er den Bericht von seinem eigenen Ende; das muss im Uebergang scharf hervortreten:

113 έπει δὲ δαίμων χάφτος Αἰτωλοῖς ὄφεξεν, θάπτομεν ους") χατέπεφνεν σὺς ἐριβούγας ἐπαίσσων βίαι

'Αγκαίον έμων τ' 'Αγέλαον φέφτατον κεδνών άδελφεών [δν τέ]κεν έν μεγάφοις θοῦφι]ς") 'Αλθαία πεφικλιτοῖσιν Οίνέος:

κάμ' ώ]λεσε μοιο' όλοὰ [πατρό]ς οὐ γάρ πω δαίφρων παύσεν] γόλον άγροτέρα Δατούς θυγάτηρ.

Der Satz mit yag greift auf den Anfang der Rede zurück [93 fl.] Aphares ist nicht nur bei Bakchylides der Name eines Bruders der Althaea, vgl. schol. I 567 döckapol di Albadas "Igunos Holugóveng Agágys [garns codd.] Elgávendos Ildizierans.

5, 142 hat man sich mit einer Verschreibung unnötbig gequält:

κατέ τε δαιδαλέας έκ λάφνακος ἀπίμοφον φιτρὸν έγλαβοῦσα, τὸν δὴ μοτς' ἐπέκλωσεν ποτὲ [80 Κευνου für τότε]

ζωός όρον όμετέρας έμμεν.

Der Sinn verlangt Iy-lagöröra gebieterisch; noch Orid [met. 8, 460] hat den Zug: protulif hans genetriz. Im Papyrus steht EFKANY-CACA, Auslassungen und Wiederholungen einzelner Buchtscheinid der antiken Buchschrift die häufigsten Fehler. EFK deutst die wissehen y und x selvsmakendo Orthographie an.

5, 196 lese ich:

Βοιωτός ἀνήρ τάδε φων[ησεν παλαιός Jurenka] 'Ησίοδος πρόπολος

ΤΟΥΟ der Papyrus, was Blass verkehrt vertheldigt.
 Man ergänzt gewöhnlich πατρός, was nicht befriedigt, es müssie πόσιος heissen. Ich beanspruche nicht, das Richtige gefunden zu haben.

Μουσάν, δν (ἀν) άθάνατοι τι[μῶσι, χείνωι Wilamowitz] χαὶ βροτῶν φήμαν ἕπεσθαι· πείθομαι εὐμαρέως εὐχλέα χελεύθου γλῶσσαν οὐ(χ ἀμάγανος)

πέμπειν Ίέρωνι\*

"Wort des Weges' giebt keinen Sinn; wie die lyrischen Dichter zeiter Vog gebrauchen, lehrt 5, 31. 19, 1. 9, 47. Pind. Nem. 6, 45; dem Sinn des Ganzen entspricht genau Pindar Nem. 7, 50 9ρασώ μωι τάδ', εἰπεῖν φαενναίς ἀφεταῖς ὁδὸν χισίον λόγων [— οἰμον ἀσιδῆς ἀλη ῆ] οἴκοθεν. Wo viel Sieg und Ehre ist, findet der Dichter leicht den Weg des Lieds; die attische Rhetorik steigert das zu dem Geständniss dass die Thaten zu herrlich für die Rede seine.

6, 3 kommt eine geschlossene Periode heraus, wenn man schreibt:

Λάχων Διὸς μεγίστου

λάχε φέρτατον πόδεσσι

κύδος έπ' 'Αλφεού προχοαίσι[ν Ισον

δι' όσσα πάροιθεν άμπελοτρόφον Κέον

άεισαν ποτ' Ολυμπίαι πύξ τε και στάδιον κρατεύσαν στεφάνοις έθείρας

νεανίαι βρύοντες.

10, 19 ff. werden die Siege des Gefeierten erzählt und verzeichnet. Nach der Anrede die unmittellur vorhergeht [18  $\Im r_i n a_i$ ] sit man allerdings versucht ...  $\alpha \leq 20$  als zweite Person des Aorisis zu fassen; wer aber danach ergänzt, stellt sich unter die Nothwendigkeit, die zweite Person bis 35 durchruführen, und dürfte das kaum fertig hringen. So wird dieser Weg unganghar; ich vermag nichts besseres vorzuschlagen als etwa:

έν Ποσειδάνος περικλειτοίς ἀέθλοις

φαίνες ω Παλ]λάς Ελλασιν ποδών δομάν ταχείαν,

der Sieger war ja Äthener. Im Folgenden hat Blass erkannt dass der Gefeierte zweimal unmittelbar nacheinander gelaufen ist. Aus dem von ihm herangezogenen Epigramm [Kaihel 942] lässt sich ersehen dass der Aorist föra [23] eines localen Zusatzes bedarf, der im Vorhergehenden stecken muss; -ροισιν kann nur zu ἄπχροισιν ergänzt werden, und das verlangt wiederum ein Suhstantiv. Mit 21 föngt also ein neuer Satz an. Θατήςων λμικίτνων ὅμιλον [23. 24] gehört zusammen und schildert den Wettlaufer, der sich zum zweiten Mal den erstaunten Zuschusern zeigt: also ist im Pa-

pyrus AYTE richtig aus AIEE corrigirt. ¿Latat und gégetverlangen den Gedanken dass der Athlet nach dem ersten Sieg sofort sich von Neuem salbte und seine Kleider nicht anlegte. Danach wage ich zu ergänzen:

21 τέφμασιν δ' ἄκ]φοισιν ἐπὶ σταδίου 3εφμάν ἔτι πτέων ἄελλον ἔτοι, [βομάν] δ' αὐτε Θατήφων ἐλαίωι φάφίος οὐ όλγε!ν ἐμπίτνων ὅμιλον. τετρ[άχι δ' ἄκρο]ν ἐπεὶ κάμ[ψεν δρό]μον, Τοθμονίκαν δίς ν[ω αὐ] χάφιξαν εὐβούλων [δίκας ψά]φων προαύται.

Das 11. Gedicht auf Alexidamos von Metapont ist so gut wie unversehrt erhalten, nur der Schluss ist durch Corruptelen entstellt. Vs. 114 muss gemessen werden ----- also kans ανδοεσσιν Ιπποτρόφον πόλιν 'Αχαιοίς nicht richtig überliefert sein. 119/120 ist πρόγονοι έσσάμενοι nach Vers und Syntax unmöglich, und die Conjectur προγόνων έσσαμένων hat, abgeseben von ihrer Gewaltsamkeit, gegen sich, dass man nicht sieht, wessen Vorfahren gemeint sind. Metapont war eine junge Stadt. Zwar sollten schon Pylier, die mit Nestor von Troja zurückkehrten, sich dort niedergelassen haben [Strab, 6, 264], aber diese Siedelung ging ganzlich zu Grunde, und die Metapontiner selbst erschlossen sie nur aus einem Cult der den Neleiden dargebracht wurde. Nach Antiochos von Syrakus holten später die Achaeer von Sybaris Stammesgenossen aus Griechenland herüber und brachten sie dazu, sich an der verlassenen Stätte anzusiedeln; die achaeische Colonie sollte dem lakonischen Tarent das Leben schwer machen. Da Bakchylides ausdrücklich die Achaeer erwähnt, also nur von der achaeischen, von Sybaris veranstalteten Gründung redet, die für erheblich jünger als der troische Krieg galt, muss der Satz Ποιάμοιο έπει πέρσαν πόλιν anders verstanden werden als bis jetzt geschehen ist: er giebt nicht die Zeit an, wann die Artemis Hemera, sondern den Grund, weshalb die Vorfahren-der Gründer von Metapont einen Cult erhielten. Wie die Verebrung der Neleiden'), so



<sup>1)</sup> Herod. 6, 21 Συβάρμος ἀλούσης ὑπὸ Κροτωνιητέων Μιλήσιοι πάντει ήβηθου ἀπεκείραντο τὰς καραλώς καὶ πένθος μέγα προσεθήκαντο τὰ λεες γὰς αὐται μάλωτα δὴ τῶν ἡμεῖε ἱδμεν, ἀλλήλοιων (so ist überliefet) ἐξεινώθησαν. Damil ist der Cuit erklärt, den die Localantiquare beautsten,

wird auch die der Artemis Hemera von Lusoi nach Metapont aus ysbaris imporitri sein; τὐμιφαι Δουσιάδς sind für die Umgegend von Sybaris-Thurioi beteung [Timaces bei Athen. 12, 519°. Lykos von Rhegion schol. Theorrii. 7, 78. Aelian. NA 10, 38]. Die Göttin lögige also wehraften achesichen Mannera nicht nach einer, sondern anch zwei italischen [πποστράφοα] Südden, und σὰν τύχαι ποτείες Μεσακότειου bekommt einen besonderen Ton, da Syptian zu Bakchylides Zeit untergegangen war. Ich verbessere demnach:

113 ένθεν καὶ ἀρηιφίλοις ἄνδρεσσιν (ἐς Jebb) ἱπποτρόφους πόλεις ἀχαιοῖς

έσπεο σίν δὲ τύχαι

ναίεις Μεταπόντιον, ω χουσέα δέσποινα, λαών

άλσος γέ [Herwerden, ΤΕ der Papyrus] τοι ίμερόεν Κάσαν παρ' εὔνδρον προγόνοιζο 3') έσσαμένων, Πριάμοι'

έπει χρόνωι

βουλαίσι θεών μαχάρων πέρσαν πόλιν εύχτιμέναν

γαλχοθωράχων μετ' 'Ατρειδάν.

Die Achaeer von Metapont waren natürlich der Meinung dass ihre Vorfahren in Lakonika gesessen hatten und von Teisamenos nach Achais geführt waren; Antiotobs bei Strab bezeugt es ausserdem ausdrücklich.) Nachdem vor ECCAMENUM die Buchstahen CO weggefallen und das falsche ΠΡΟΓΟΝΟΙ entstanden war, erhielt auch jenes durch Angleichung die verkehrie Endung. Ich habe πόλεες geschrieben nach der Ueberlieferung bei Pindar [Pyth. 4, 56]; bei Homer, wo die Form nicht selten zweistlig vorkommt [В 648. I 328. Σ 342. 490. 9 560. 574], bieten die Handschriften fast durchweg πόλεες, nur sehr selten πόλεος oder πόλεος, woraus mateitt πόλεο frestellen will, meines Erachtens mit Unrecht.

υπέρτατον έχ χειρών γέρας. Ich will moderne Metriker davor gewarnt haben, diese Stelle für

um Metapont ein hohes Alter zu vindiciren. Uebrigens dürfte es hiermit such zusammenhängen, wenn Melampus, der mit den Neilden verschwägert ist, mit der Artemis von Lusoi in Connex gebracht wird.

 ('Αχαιών τινάς) μεταπεμφθήναι κατά μίσος τὸ πρὸς Ταραντίνους τῶν 'Αχαιών τῶν ἐκπεσόντων ἐκ τῆς Λακωνικῆς. ihre Theorien zu verwerthen. Nach Bakchylides war es bei einem Misserfolg den Alexidamos in Olympia gehaht hatte, nicht mit rechten Dingen zugegangen. Dafür kann er nicht die Verschlagenheit - πολύπλαγατος = πολύτροπος mit Anklang an α 1.2 der Menschen im Allgemeinen, sondern nur die eines einzelnen haben verantwortlich machen wollen, wie er auch 26 δίχας χέλευθον εί μή τις απέτραπεν όρθας sagt: es ist βροτού zu lesen.

Ueber die Siege der Sohne Lampons von Aegina, Pytheas und Phylakidas nebst denen ihres Oheims Euthymenes hat O. Schröder in den Prolegomena zu seiner Pindarausgahe [72f.] verständig und klar gehandelt. Es bleiht die Schwierigkeit, die drei isthmischen

Siege Isthm. 5, 61 richtig zu vertheilen:

ἄραντο γὰρ νίχας ἀπὸ παγχρατίου τρείς απ' 'Ισθμού, τὰς δ' ἀπ' εὐφύλλου Νεμέας άγλαοὶ παϊδές τε καὶ μάτρως.

Da zur Zeit dieses Gedichts, vor 480/79 [vgl. Wilamowitz Sitzungsber. d. Berl. Akad. 1901, 1288], nur einer der Brüder, Phylakidas, eines isthmischen Sieges sich rühmen konnte, muss der Oheim zweimal an den Isthmien gesiegt haben. O. Schröder meint, man könne Pind, Nem. 5, 41 so verstehen; ich vermuthe dass Pindar es geradezu gesagt hat:

τὸ ở Alyiva De dic. Εὐθύμενες.

Νίκας έν άγκώνεσσι πίτνων ποικίλων έψαυσας ύμνων. Ueberliesert ist Alylva(1) Seac; des wackeren Erasmus Schmid 9εου war ein Nothhehelf. AlΓINA⊙€ΔIC unterscheidet sich im Grunde nur durch ein lota von AITINAOEAC.

Das 13. Gedicht, das denselhen Sieg des Pytheas feiert wie Pindars 5, nemeisches, ist stark beschädigt; doch lässt sich manches plausihler ergänzen als es in den mir bekannten Ausgahen geschehen ist. 41 glauhe ich an κώμων trotz Blass festhalten zu massen, dessen χώργαν πατρώταν unmöglich ist:

τῶν καὶ σὰ τυχών Νεμέαι, Λάμπωνος υίέ, πανθαλέων στεφάνοισιν

άνθέων] χαίταν έρεφθείς ήλθες] πόλιν ὑψιάγυιαν

Αλακού Blass], τερψιμβρότων [στείχων ύπ'] αε[ρσιν]όων κώ μων πατρ ωιαν

νασον, ὑπέρβιον Ισχύν παμμαχιάν άναφαίνων. 61 ff. sind zu lesen:

παρθένοι μέλπουσι τ[εὰν χάριν Wilamowitz], ὧ δέσποινα παγξε[ίνου χθονός Headlam,

Ένδαίδα τε φοδόπαχυν ἃ [τὸν ἱππευτὰν Headlam] ἔτι[χτεν Πηλέα Kenyon

καὶ Τελαμῶνα [βιατάν],

vgl. Pind. Pyth. 6, 28 'Αντίλοχος βιατάς. Es ist Ersatz für das epische βίη 'Ηρακλέεος.

Da 91 ff. O 624 ff. paraphrasiren:

ώς δτε κύμα θοής έν νής πέσητσιν λάβρον ύπο νερέων άνεμοσερεφές η δέ τε πάσα άγγης έπερεφφθη, άνεμος οδ δεινός άξτα η Ιστίωι ξιμβρέμεται, τρομέουσι δέ τε φρένα ναύται δειδιάτες τυτθόν γάρ ύπεκ Βανάτοιο φέρονται ώς ίδαίξετο Υυμός εξι στόβεσαι Υαμών,

lassen sich die Löcher des Papyrus mit ziemlicher Sicherheit ausfüllen:

ώσι' ἐν αυανανθέι Θίυμὸν ἀνέφων πόντωι βοφέας ὑπὸ αύμασιν δαίζει νυπὸς ἀντάσας ἀνατε[λλομένας"]. λῆξεν δὲ σὺν φαυσιμ-

βρότωι ἀοὶ, στορέσεν δέ τε πόντον οὐρία, νότου δὲ χόλπ[ωσεν πνοᾶι

Ιστίον, άρπαλέως τ' ἄελπτον ἐξίχοντο χέρσον.

Es ist hübsch zu sehen, wie Bakchylides das Bild ausgeführt hat, um es von den Achaeern auf die Troer zu übertragen. Der Kampf bei den Schiffen dürfte, ebenfalls nach Homer, so

herzustellen sein, nicht alles ist gleich sicher: 117 γαυσί δ' εύπρύμνοις παραί μάργαντ', ξναριζομένων δ'

17 ναυσὶ δ' εύπρύμνοις παραὶ μάρναττ', ξναριζομένων ἔρευσε φωτών

αξματι γαϊα μέλαινα Έκτοφέας ύπὸ χειφός,

ην δὲ μ]έγ' ημιθέοισ[ιν πένθος] Ισόθεον δι' όρμάν.

βλαψίφο oves, ή μεγάλαισιν έλπίσιν πνέ oves ύπερφίαλον [μάταν έφαντο

Die falsche Ueberlieferung ἀήτη kann nach Simonides frg. 41 und Bakchylides 17, 91 verbessert werden.

<sup>2)</sup> Ich glaube in der Correctur des Papyrus dentlich T mit dem Ansatz von G, nicht II zu erkennen.

ντα]ς έππευταί πυανώπιδας έππέρσαντες εξοήνας) νέας βλέψειν φάος εξλα]πίνας τ' έν [έσπέ]ρ[α]ις Έξειν θεόδιαστον πόλιν.

Ueberall schimmera die homerischen Wendungen durch: Equve [so Wilsmowitz i. EPEYOE] aiuntz yata — ifte d' aiuntz yata dodoro! Tyrrell i. (COOEWIN) d' âquit ye kitosoro dalport logo. 124 ff., wo raag karigoarres und ellanivas schon vor mir gefunden waren, spielen deutlich auf M 113ff. O 498ff. so. 142ff. bringen die bisherigen Ergatungen den Gedanken dass

1421. bringen die Disnerigen Erganzungen den Gedanken under Ruhm den Tod überdauert, noch nicht scharf genug heraus:
οὐ γὰρ ἀλαμπέι ἡιχτὶ πασιανής ἀρετὰ χρυφθείσ'

ου γας αλαμπει νίνκτι] πασιφανής αρετα κουφυείσ άμαυρο υται θανόντων.

187 έλπιδι θυμόν laiv[ει]. τᾶι καὶ έγω πίσυνος φοινικοκφαδέμνοις [τε Μούσαις

ύμνων τινὰ τάνδε ηξάν πλέχων χάριν φαίνω ξενίαν τε (φιλάγγλαον γεραίρω, τὰν ἡμοὶ Λάμπων [σὺ νέμων δόσιν οὺ] βληχρὰν ἐπαθεί, σαις τ[έκνω: ταν είχ ετύμως αρα Κλειώ πανθαλής εμαίς ενέσταξεν φρασίν,

τερψιεπείς νιν ἀοιδαί παντί χαρύξοντι λαωι.

Der Dank für die "Milde" des vorsehmen Psalychiden ist fein so gedreht, dass er zu einer Bitte um gütige Aufushme des Gedichts wird; diese gewandte Höllichkeit ist Pindar fremd. Den stolzen Schluss übernimmt Theokrit, freilich bei sehr viel grösserem Object: δοκέω δ' Επος οὐκ ἀπόβλητον φθέγξομαι δοσαμένους steht am Schluss des Hymnus suf S. Majestit den König Piolemaeos.

Am Anfang des 14. Gedichts ist die Ueberlieferung des Papyrus verkannt:

Εὐ μὲν εξμάρθαι παφὰ δαίξμονος ἀν]θρώποις ἄριστον·
συμφορὰ δ' ἐσθλὸν ἀμαλδύνει βαφύτλατος μολοῦσα
[ἢ τ]ὸν χα[χὸν] ὑψιφανἢ τεξύχει χ]ατορθωθεῖσα· τιμὰν

[η τ]ον χαίχον] υψιφανή τείνχει χ]ατοφσωσείσα. τιμα

Im Papyrus steht von 1. Hand nach einer Lücke von 2-3 Buchstaben ΟΝΗΔΗΥΨΙΦΑΝΗ, der Corrector hat ΗΔΗ durchgestrichen und etwas darübergeschrieben, von dem nur KA nebst einer Hasta erhalten, der Rest durch ein Loch zerstört ist. Danach habe ich ergänzt.

Der Einfall G. F. Hills, das Citat des Clemens im Paedagogos 3, 100 in das 15. Gedicht einzusugen, war ein Windei, das Blass nicht hätte aufnehmen sollen. Das Metrum, gewöhnliche Daktyloepitriten, stimmt höchstens dann zu dem Gedicht, wenn man dem Bruchstück die Form lässt, die ihm Neue gegeben hat; in der einzigen Handschrift des Paedagogos - von tres libri zu reden ist ungehörig - steht etwas anderes als in den tralaticischen Fragmentsammlungen. Clemens hat entwickelt dass der λόγος παιδαγωγός der Demiurg der Welt und des Menschen ist, ja auch der naidaywyog der Welt, durch seinen Befehl sind wir beide, Welt und Mensch, geworden, das Gericht erwartend. οὐ γὰρ ὑπόχλοπον [lies ὑποκλόπων Ι φορεί βροτοίσι φωνάεντα λόγον έστε λόγος σοφία, ώς φησι Βαχγυλίδης. Es ist Unkritik, die Buchstaben έστε λόγος hinauszuwerfen, weil man sie nicht versteht; gowla kann nicht ohne Adjectiv bestehen, weder bei Bakchvlides noch, in dem gegebenen Zusammenhang, bei Clemens. Der Gedanke muss sein: ,denn die göttliche Weisheit hat zu den Menschen keine gestohlene und erlogene Rede gebracht', die Prophezeihung des Gerichts ist wahr.

In €CT€ΛΟΓΟC steckt etwa ⊙€CΠΙΩΙΔΟC, das Metrum genau lierstellen zu wollen, ist müssige Spielerei.

Das 17. Gedicht legt Zeugniss dafür ab, wie verschieden das Material war, aus welchem die alexandrinische Lyrikerausgabe hergestellt wurde. Hier finden sich nicht nur sehr viel mehr Verschreibungen als sonst, sondern auch büse Schlimmbesserungen einer beschädigten oder entstellten Vorlage, mit denen nichts auzufangen ist; dahin rechne ich 14/15 valxoθώρακα [für - 10000. eiwa zalnoagea?], 68 Mirwe [für ---], 80 evderdoor [für --- der Sinn verlangt etwa evaltar], 93 niebew yéros for - | = - | ... vielleicht ni Jéwy (Jetor) yéros], 108 bygotour er no-Dagegen lässt sich 18 μέλαν δ' ὑπ' ὀφούων δέ νασ εν διμα heilen. divager ist falsch, ouna deretr heisst griechisch nicht die Augen rollen. Den echten Sprachgebrauch illustrirt P 680 a's τότε σοί, Μενέλαε διοτρεφές, όσσε φαεινώ παντόσε δινείσθη πολέων κατό Εθνος έταίρων, εί που Νέστορος υίον Ετι ζώστα ίδοιτο oder die Zusammensetzungen στρεφεδίνηθεν δέ οἱ όσσε [II 792] und das ionisch-attische σχοτοδινίαν. Der Sinn verlangt dass die Augen blitzen vor Zorn: πυρί δ' σσσε δεδήει M 466. Danach emendire ich dedaeir oung, wodurch das Metrum in Ordnung kommt (0-)0-0(-0-),

61 ff. ist überliefert

χειφὸς ἀγλαὸν διχών θράσει σῶμα πατφὸς ἐς δόμους ἔνεγχε χόσμον βαθείας άλός.

Darin ist anstossig, dass sich σύμα twischen χόσμον und die vorangestellten Adjective schiebt: der Horer muss falsch verbindes χειρός ἀγλοὸν σύμα. Ausserdem ist σύμα überfüssig: wirf des Ring ins Meer und bring ihn wieder, mehr will Minos nicht segsebess das Wort falsch ist, lebrt endlich auch das Metrum. Es zeidern sich in beiden Epoden die iambischen Reihen 61—63 (auch Kenyon) — 127—129 deutlich durch Hint und syllaba anceps ab; die zweite Reihe ist tadellos erhalten:

127 ωλολύξαν, εχλαγεν δε πόντος ήιθεοι δ' εγγύθεν νέοι παιάνιξαν εραται όπι.

 ebenso 33 [s. o. S. 640]. Die Messung welche ich für die vorletzie simbische Reihe vorschlage, wird dadurch bestätigt, dass die übrigbieibende letzte, die beidemal ohne Anstoss überiiefert ist, sich dem ismbischen Mass fügt:  $\delta \hat{a}\lambda i \epsilon$ ,  $\chi o | color (K \eta | twr qq etra | | ar 3 e i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o i g | o$ 

Uebrigens hat Bakchylides die Geschichte richtig erzählt und nicht aus Nachlässigkeit verschwiegen dass Theseus den Ring wiederbrachte. Er bringt ihn eben nicht wieder, auch nach den Deakmalern nicht, Minos Gebot ist eines jener Märchengebote die eine Unmöglichkeit enthalten; er deukt nicht daran dass Theseus es erfüllen wird, erstaunt schon darüber dasse eins Wasser springt. Wenn Theseus mit dem Purpurmantel 1) und dem Diadem der Amphitrite angethen wieder aufaucht, so ist das ein schwerere Beweis für seine göttliche Abstammung als es der Ring je sein konnte, und auf diesen Beweis kommt es allein an. Ich stimme lierim mit Robert [in dieser Zeitschr. 33, 140] vollig überein; dass Pausanias [1, 17, 3] und Hygin [astr. 2, 5] den Ring mit dem göttlichen Schmuck verbinden, ist Mythographenklitterung, im günstigsten Falle durch Eurpidels Theseus beeinflusst.

Minos ist bei Bakchylides zwar gewaltthätig, aber kein grausamer Wütherich. Er will den vorwitzigen Mahner zum Schweigen bringen, aber nicht ihn verderben. Sein Befehl an Thessus ins Meer zu springen ist Holm, er erschrickt, als er ausgeführt wird, und will das Schiff anhalten lassen, natürlich um den Verwegenen zu retten. Aber der Nordwind treibt es fort, und Theseus legt denselben Weg unter Wasser zurück; so wird das Wunder noch größer. Nur dies kann der Sinn der verdorbenen Verse 86 fl. sein: röcher 05 dich volle Schooler school schleget er zuräft.

ἴσχειν εὐδαίδαλον νᾶα΄ μοῖρα δ' ἐτέραν ἐπόρσυν' ὁδόν.

Der Fahrwind von Athen nach Kreta ist der Nordwind; dass er
das Schiff treibt [90 ff.], ist die Figung welche Minos' Willen

Die Herausgeber haben die Kaibel-Robertsche Emendation von AIONA
 and in drakolog im dieser Zeitschr. 33, 143) nicht einmat der Erwihnung f\( \text{first with gegen ge

durchkreutt. Zugegeben dass κατ' σέρον ναϊν τοχειν corrects Griechisch is, so heisst es das Gegentheil von dem was verlangt wird, und zwar ist κατ' σύρον falsch, nicht τόχειν, nicht einsal metrisch: —— correspondirt correct mit ——. Far. Ενδοδεν κίας κάλευσε τε κατ' σύρον verlangt man nach 20/21 — 43/44 [s. o. S.640] — [στουν] — στου] — στου — homoch wage ich hermuselien ένδοδε κέας ένευσε τ' σύρορον (τόχειν κελ.): ein kenderung ist nicht dem hanssig gewillsann, freilich auch nicht evideert.

λείρια ὅμμοτα [95] heisst die "strablenden, schimmernden".

Bas Βρitheton, N S30 von der weissleuchtenden Haut des menachlichen Korpers gebraucht, wird auf die Stimme übertragen [I 152 ὅπα λειροίεσασ», danach Hesiod. theog. 41. Apoll. Arg. 4, 903] mit derselhen Metapher, wie man griechisch λαμπερά σωτή für helle Stimme sagt. Wenn Bakchylides und Apollonies in der Form λείριος zusammentreffen, wird's auf kyklischen Epos zurücklaufen.

Juli 1904.

E. SCHWARTZ.

## ZUR CHRONOLOGIE DES VERRESPROCESSES.

Zur chronologischen Bestimmung des Verresprocesses hahen wir nur zwei feste Daten, den 1. Januar 70, den Beginn des Amtsjahrs des Praetors, und den 5. August (Act. I 31), den Anfangstag der ersten Verhandlung.

Eingebracht ist die Klage mindestens 110 Tage vor der ersten Verhandlung, also nicht apäter als Mitte April;, wahrscheinlich erheblich viel früher. Cicero forderte und erhielt 110 Tage zum Inquiriren in Sicilien (A. I 30), der Ankläger eines Statthalters von Achaia, der zugleich oder gleich darauf seine Klage eingab, 108 (A. I 30); offenbar geschah das in chicanoser Abaicht, denn der Process, für den die Frist früher ablief, musste zuerst zur Verhandlung kommen, und offensichtlich war die vom zweiten Ankläger verlangte Frist so bemessen, dass ale unmittelbar vor der des ersten ablief. Das hatte nur dann einen Sinn, wenn die durch Fristhestimmung gegebene Reihenfolge eingehalten werden musste. gleichviel oh der Ankläger, der die längere Frist erhalten hatte, mit seinen Vorhereitungen früher fertig war, gleichviel, oh selbst der Angeklagte mit einem früheren Termine der Anklage einverstanden war, was ührigens bei Verres unzweifelhaft nicht der Fall war, da er den Process zu verschleppen wünschte.

Wann reiste nun Cicero nach Sicilien? wahrend der ersten oder während der zweiten Halfte der 110 Tage? Dass er in Velia sich Gefahren aussetzte, um den Termin nicht zu verstumen, ') deutet auf die zweite Halfte; dass er zu den gewöhnlich Mitte Juli ätstündenden Wahlen, vermuthlich sehon einige Wochen früher, in Rom sein musste, führt darauf, dass er nicht nach dem 1. Juli

<sup>1)</sup> l. Il 99 si posset reus absente accusatore condemnari, non ego a Vibone Veliam parvulo navigio inter fugitivorum ac praedonum ac tua tela venissem . .

zurück gewesen sein wird; er war aber wahrscheinlich viel früher zurück, da er, freilich fast zwanzig Jahre später, gelegentlich sagt (pro Scauro 25): peragravi, inquam, Triari, durissima hieme valles Agrigentinorum atque colles. Man wird eine gelegentliche, so lange pachher angebrachte Ploskel nicht pressen, noch weniger auf diese Worte die ganze Zeitbestimmung von Ciceros sicilischer Reise bauen dürfen, wie Kübler es thut (Philologus 1895 S. 472); der Redner will eben pur seinen Eifer im Gegensatz zu der Lässigkeit eines andern ins Licht setzen. Aber die Zeit 3-4 Wochen vor dem 1. Juli durissima hiems zu penpen geht wirklich nicht an. Etwas Hulfe kommt vom Kalender, aber nicht viel: Matzat (Rom. Chronologie 1 S. 71) nimmt an, dass der erste März des römischen Kalenders 93-65 etwa in den Februar fiel.") also weiter als höchstens his auf Mitte Mai kommen wir damit auch nicht, brauchen es aber auch nicht, denn ein kalter Märztag in Agrigent genügt. um die 20 Jahre später für den bestimmten Zweck des Redners gefärbten Worte des Redners zu erklären. Es bleibt übrig, den Terminus ante quem non für den Aufenthalt in Sicilien zu suchen.

Es liegt keine Vernalassung zu der Annahme vor, Cicero habe gleich im Beginne des Jahres etwa nicht klagen kounen, weil Verres noch nicht zur Stelle war, dessen Nachfolger erst am 1. Januar Rom verlassen konnte.") Denn erstens wissen wir nicht, ob er dessen Eintreffen abwartete: nothig war das nicht, wie bekannte Beispiele zeigen, es bedurfte seiner Anwesenheit keineswegs, denn die Form des Processes machte die Anwesenheit des Angeklagten bei Erhebung der Anklage nicht nothig; auch wissen wir, denn darin heisst es?): "M. Caecilius, der Bruder des Q. Caecilius, ist nicht nur aicht hier, sondern ist bei Verres; also ist Verres abwesend, und es ist nicht etwa anzunehmen, dass er nur zufüllig vor Gericht nicht anwesend war, er brauchte noch gar nicht in Rom, sondern nur ad urfbem erschienen zu sein. Gewisk kapp.

t) Das Jahr 70 ist als varronisch gerades nach ihm ein Gemeinjahr.

2) Aus der rhetorischen Gegenüberstellung von triginta dies und

<sup>2)</sup> Aus der rhetorischen Gegenüberstellung von triginla dies und triennium l. II 140 ist (darin ist Zielinski gegen Kübler Recht zu geben) für die ehronologische Frage gar nichts zu enteehmen.

Div. 29: M. Caecilium...non modo non adesse neque tecum tuas iniurius persequi, sed esse cum Verre et cum illo familiarissime alque amiciasime vivere.

wer rei publicae causa abest, niemals abwesend gerichtet werden, und jeder Statthalter ist rei publicae causa abwesend, aber die postulatio kann stattfinden, ehe er in Rom eingetroffen ist.<sup>4</sup>)

Gesettt, Cieero brachte seine Klage am 2. Januar ein, was möglich war, da es der 1014gigen Frist, die das Acilische Gesetz für Feststellung der Geschworenenliste bestimmte (CIL I 198), nicht mehr bedurfte, seit diese mit der Senstellste gegeben war, so lief die 1014gige Frist am 24. April ab, der etwa dem 1. April entsprochen haben mag; war er drei Wochen vorher in Agrigen, so kommen wir auf den 10. Marz, und dies Datum mag zur Noth etwa dem entsprechen, was der Redner durizsima hiems nennt. Nach Lage der Dinge muss aber der wirkliche Tag der Rückkehmit dem Terminus sante quem nos so ziemlich zusammenfallen, sonst settt man sich mit jedem weiteren Tage rückwärts in grösseren Wicherspruch mit dieser Angabe.

Das Ergebniss für den Beginn des Processes ist also dasselbe, zu dem Zumpt, aber auf Grund einer ganz anderen Rechnung, gelangt, über die gleich noch zu handeln ist (Crim. Process S. 190).

Aber 10 entsteht ein leerer Raum von etwa dem 24. April bis zum 5. August; warum ist in dieser langen Zeit für den Process nichts geschehen ?— Zunächst: es ist doch nicht richtig, dass gar nichts geschehen ist, denn es fand die Bildung des Gerichtsbofes statt (A. I 19), und der ganze Juli, der Monat der Wahlen, wird für eine lange Processverhandlung kaum in Betracht gekommen sein. Immerhin bleibt ein Zeitraum von zwei bis drei Monaten, wihrend dessen nichts geschah. Zumpt kommt auch auf einen solchen, aber er nimmt keinen Anstoss daran, findet vielmehr, dass Cicero selbst davon spricht: 1. 1, 30: interposuistis accusatoren, qui cum esp miht C et X dies solos in Siciliam postulasen, C et VIII sibt im Achaiem postularet. menses miht tres cum eriputssetts ad agendum maxime idoneo, reliquam omne tempus huisa anni ender enders remissurum putastis. Also Verres und die Seinen haben ihn



<sup>3)</sup> Das zeigt der Fall des Gablinius nus dem J. 54 ad Q. fr. III. 1,15 Gabrinium tres dature factiones postulant: L. Lenthate, flemita, filius, qui tim de maintates postulaurit; T. Nevo cum bonte subscriptoribus; C. Memitus trib, pt. cum L. Capplione, od urbern accessit a. d. III. fall. 60ct. (eq. two processed a. d. III

durch ihre Ranke um die drei besten Monate gebracht; worin bestanden diese Ranke? - Natürlich in der Inscenirung des zweiten Renetundenprocesses, von dem eben gesprochen worden ist, und bei einem so guten Schriftsteller wie Cicero ist es ganz unmöglich, die drei Monate auf irgend etwas Anderes zu beziehen; batte er etwas Anderes gemeint, er hatte den zweiten Satz unzweischaft etwa so angeschlossen; praeterea malis artibus famosisque laboribus menses mihi tres u. s. w. Also die drei Monate sind Cicero durch die Einschiebung der zweiten Anklage entrissen worden.") so interpretirt richtig auch der falsche Asconins p. 166. Aber welches sind nun die drei Monate? Der falsche Asconius meint: die 108 resp. 110 Tage der Fristen; aber das ist unmöglich, denn setzt man diese ganz, ohne Abzug der sicilischen Reise, in Rechnung, so sind es fast vier, und zieht man die 50 Tage der sicilisches Reise ab, so sind es kaum zwei, und die 50 Tage müssen abgezogen werden, denn unmöglich kann Cicero die Zeit seiner Abwesenheit in die ihm von Verres entrissene Zeit einrechnen; aber andererseits besagt die Stelle doch, dass ihm durch Einschiebung der anderen Klage drei Monate entrissen worden seien, und eine befriedigende Interpretation der Stelle ist nur möglich, wenn gezeigt wird, dass durch die Fristsetzung selbst drei Monate verloren gingen, aber nicht Januar bis Mai, sondern etwa 1. Mai bis Aufang August.

Hat Cicero nicht die erste, sondern die zweite Halfte der ihm gewährten 110 (tigigen Frist zur sicilischen Reise henutzt, so ist klar, dass er nicht, wie bisher ausdrücklich oder stillschweigead angenommen wurde, deshalb seine Sache in 50 Tagen erledigt, weil er einen früheren Termin der Verhandlung erhalten wille, sondern einfach, weil er sich zutraute, sie auch in der Halfte der Zeit zu erledigen, was begreiflich ist, da er von früher her Personalkenntzins besass; die ersten 50 Tage wählte er vernuthlich deshalb nicht, weil er sie für seine Candidatur ausnutzen wölken Lud wäre während der zweiten Halfte seiner Frist etwa die Ansetzung des Termins durch latrigen der Gegner verhindert werden, so hätte er das unzweifelhalt gesagt; er sagt aber nur, dies him die Klage gegen des Stathalter von Achais der Monate nahm:

Aber nicht, weil Cicero im andern Falle darauf rechnete, einen Termin vor Ablauf seiner Frist zu erhalten, sondern weil nnnmehr der Process gegen den Statthalter von Achaia zuerst zur Verhandlung kam.

das ist wichtig, denn es zeigt uns, wie die vom Praetor geführte Processliste eingerichtet war. Es wurde danach unterm xten Jan. vermerkt: die Sicilier klagen gegen Verres; Frist für die Inquisition: 110 Tage. Unter dem folgenden Tage war vermerkt: Y klagt gegen Z, Statthalter von Achaia, Frist 108 Tage, Unter dem xten April war vermerkt: vor diesem Tage darf nicht gegen Z. unter dem folgenden: vor diesem darf nicht gegen Verres Termin angesetzt werden. Hätte, falls der Ankläger seine Frist nicht voll ausnulzte, früher Termin angesetzt werden können, so wäre offenbar Cicero früher gereist, um die Intrige der Gegner zu nichte zu machen; dass er diese mit Annahme der Klage gegen den Statthalter von Achaia und mit der Fristsetzung, wie er offenbar thut, als definitiv betrachtet, und dass er die Verkurzung der Reise seinerseits nirgends auf das Bemühen, die Intrige der Gegner zu vereiteln, zurückführt, erklärt sich nur bei dieser Einrichtung des ordo indiciorum. Dann ist aber auch klar, dass und warum unter den drei Monaten die Zeit von Anfang Mai bis Anfang August zu verstehen ist; am Tage vor Ablauf von Ciceros Frist wurde zunächst für die Bildung des Gerichtshofes für den Statthalter von Achaia Termin angesetzt, dann folgte die erste. die zweite Verhandlung gegen diesen; darüber ging die Zeit bis zum Monat der Wahlen hin, der so wie so für Processe ungeeignet war, und der Verresprocess kam erst Anfang August zur Verhandlung; so passt das eripere wortlich nur auf Mai und Juni, den Juli setzt der Redner dann etwas rabulistischer Weise auch auf Conto seiner Gegner und sagt, er hatte durch sie drei Monate verloren, während er in der That durch sie nur zwei verlor, aber richtig ist, dass er dadurch im Ganzen um drei Monate kam.

Dass aus dem Process gegen den Statthalter von Achaia überhaupt nichts geworden sei, ist keineswegs zu schliessen aus Ciceros spöttischer Bemerkung, der Ankläger sei nicht einmal bis Brundisium gekommen;') er konnte ja in Rom Material für den

<sup>1)</sup> Die ganze Frage lat zuletzt von Ziellnakl (Philologus 1893 S. 248) und B. Kübler (Philologus 1896 S. 464) behandelt worden. Ziellnakl hat bei allem Seharfaina und aller Gelehrasnakeit diesmal keine glückliche Hand gebabl, und seine Hypothese von der zweimaligen Bildung des Gerichtshofes, die zunächst blende, hatte ieh durch Kübler für erfeldigt; mit diesem simme ieh vielfach überein, trotzem ersehlen mir eine kurze Wiedersufnahme der Frage nicht überfülssir.

Process sammeln. Man darf auch nicht sagen, zwei Monate seien zu viel für einen Process; wissen wir denn, wann die erste Verhandlung stallfand? und wissen wir denn, wie lange der Verresprocess gedauert hätte, wenn er überhaupt zu Ende geführt worden wäre? dauerte doch allein die erste Verhandlung trotz ungewöhalicher Abkürzung durch Ciero neun Tage.

Danach ergiebt sich:

- Die Klage gegen Verres wurde gleich nach Beginn des Amtsjahres eingebracht, am folgenden Tage die gegen den Statthalter von Achaia.
- Die Fristen von 110 resp. 108 Tagen liefen etwa am 23resp. 24. April ah.
   Cicero benutzte für seine Reise die zweite Hälfte der ihm
- gewährten Frist.
- Nach Ablauf der Fristen wurde zunächst der Process gegen den Statthalter von Achaia verhandelt.
- Vor den Wahlen, spätestens im Juli, wurde durch Verwerfung das Geschworenengericht für Verres definitiv gebildet.
- Der Terminkalender war so eingerichtet, dass der Process, dessen Frist zuerst ablief, zuerst zur Verhandlung kam.
   Berlin.
   C. BARDT.

- Chayle

## ZU DELPHISCHEN RECHNUNGSURKUNDEN.

Die delphischen Subscriptionsurkunden, welche der unermüdliche Herausgeber delphischer Inschriften, E. Bourquet, eben im BCH. 1903 XVII 1 fl. veröffentlicht hat, bringen, wie das die delphischen Steine schon so oft thaten, eine Reihe numismatisch wichtiger Angaben. Zwei von ihnen verdienen und bedürfen meines Erachtens eine etwas eingehendere Würdigung, als ihnen in dem trefflichen Commentar des Herausgebers zu theil geworden ist.

Die Urkunde E S. 26 lautet: [Neanolit]at and 'Iwvffac | Φωκαιίδας έκατὸν | ίκατι έξ. τούτου | Αίγιναϊον δραγ[μαί | διαχάτιαι πεντήχοντα | έννη τρίς οδελίοι. | ήνικε 'Αλκίδαμοίς. | "Eoggroc. | Die Erganzungen des Herausgehers sind bis auf die des Ethnikon im Eingange sämmtlich sicher. - Bourguet will in den Doxacidec der Inschrift Drachmen sehen. Dafür beruft er sich auf Homolles Deutung (BCH, 1891 XV 130) einer Position in dem delischen Inventar vom Jahre 279, BCH, 1890 XIV 404, Φωκαΐδα καὶ οβολον Φωκαϊκόν. Dieser Posten steht inmitten einer Anzahl gleichartiger Positionen von Geldnominalen, welche dem Schlusse eines Silberinventars angefügt sind; nichts zwingt, in diesen Geldstücken nur Silbernominale zu suchen. Im Gegentheil: wenn wir ie eine Silbermunze hätten, warum ist dann nicht 1-1 - 1 Dr. 1 Ob. geschrieben? Das geschieht doch sonst in diesem Inventare. Nur diejenigen Nominale, für welche die delphische Schreibgewohnheit keine Werthchiffern gebildet hatte, werden mit ausgeschriebenen Zahlen gebucht: Alvivator zat Kontixol Grathoec Erdexa χαὶ στατήρες Κορίνθιοι δύο: χαὶ Μαυσσώλεια τετράδραγμα έννέα. Νάξια τετράδραχμα δύο. καὶ Φωκαΐδα καὶ όβολὸν Φωκαϊκόν. Endlich: der gewöhnliche Schreibgebrauch versteht unter Φωκαΐς durchaus die έκτη; dass er auch in dieser delischen Urkunde befolgt wird, zeigt die 16 Zeilen tiefer stehende Position (p. 405): χρυσίον λευχόν, καὶ ἐν τούτω στατήρες Κυζικηνοί δίο καὶ Φωκαΐς. Es ware geradezu irreführend, wenn in ein und

derselben Inschrift an der einen Stelle doggun, an der anderen Exty zu Dwxaig erganzt werden musste, Gerade weil zu Dwxaig an der ersten Stelle die gewöhnliche Erganzung vorausgesetzt ist, fehlt das Substantiv; umgekehrt ist es in Φωχαϊκον οβολόν hinzugefügt, damit man bei dem einfachen Owxaixor nicht das nächstliegende στατήρα erganze. Dieser Gegensatz in der Bezeichnung der beiden Worte beweist an sich schon, dass mit Owxaig die gewohnliche έχτη gemeint ist. Diese für die delphische Φωχαίς herangezogene delische Parallele zeigt also das Gegentheil von dem, was Bourguet wollte. Unsere delphische Urkunde selbst aber schliesst die Interpretation Φωκαΐδες δραγμαί geradezn aus. 126 Φωκαΐδες = 259 1/2 4 ag., also (annlich wie auch Bourguet rechnet) 1 Dwx. = 24 4th; denn der Ohol hat 12 γαλκοί (vgl. die Summirung p. 34 όβολοί δύο χαλκοί ενδεκα). Setzt man das Normalgewicht des agin. Staters zu 12, 40 - 12, 44 gr. an (s. diese Zeitschr. XXXVII 1902 523), so wurde sich für die Silber-Daxaig als Drachme ein Gewicht von 12, 801-12, 806 gr. ergeben. Das ist nie und nirgend das Gewicht einer doarun gewesen. Und nimmt man selbst den denkbar niedrigsten Valutawerth des äg. Staters von 11, 2 gr. (s. a, O.), so bleibt das Resultat für eine Drachme unmöglich: auch 11, 526 gr. wog dieses Nominal nie. Also können diese @wzaibs: nicht Drachmen sein; dann kann man aber zu der femininen Form nur Extat erganzen. Also das Sechstel des phok. Stater ist hier um das Jahr 350 in Delphi mit 2 4 4th ag. bewerthet; das Ganzstück dazu kommt auf 12 d 2 ob ag. Setzt man diesen ag. Werth nach dem bekannten Verhältniss 1) ag. : att. = 3 : 4 in att. Werthe um, so erhält man 1 " phok. = 12 d 2 ob ag. = 16 d 22/3 ob att. Das Zwolftel des phok. Stater, das nulexrov, ist mithin, nach dem Werth des Ganzstückes berechnet, auf 8° 17/9 ch attisch anzusetzen. Nun büsst aber bekanntlich das Theilstück in der Regel dem Ganzstück gegenther etwas an Gewicht, d. h. an Werth, ein; also muss man rund das phok, hulextor - 8 att. Obolen ansetzen. Vom Komiker Krates ist uns der Vers (CAF 1 136 fr. 20 Kock) erhalten: ι μίεχτον έστι χρυσού, μανθάνεις, όχτω 'βολοί. Hultsch hat hier schon längst das Zwölftel eines Elektronstaters phokaischer Währung (Metrol.2 186, 226, 1) erkaunt, "welches wegen seiner starken Legirung den allerdings niedrigen, aber nichtsdestoweniger

Die Berechtigung, mit diesem Ansatze, nicht mit dem von 2:3 m rechnen, erweise ich sogleich (S. 651).

wahrscheinlichen Curs von nur 8 Obolen in Athen hatte. Die absolute Ubereinstimmung wischen Inschrift und Litteratureugniss beweist nach beiden Seiten hin, d. h. sowohl die Richtigkeit der Hultschsechen Erklärung, wie die der hier vorgetragenen Deutung der Ownatöbes. Zugleich wird es verständlich, warum man den Werli dieser Geldstücke in äg. Silberwerth umsetzte: der niedrige Curs zwang dazu.

Die erste vollständig erhaltene Position des Fragments H S. 31 lautet: [Ho]ax[l]eloi a[n' 'I]ra[llas | to nootepov nal [to | 6στερον νόμ[ο]υ[ς | \* Ιταλιωτικούς έκ ατόν, | τούτου Αλγιναίον | δραγμαί έχατον έχ(ατι | τέτορες τέτορες οδ[ελοί. | Dass Z. 5 am Schluss nur exaróy gestanden haben kann, ist Bourguet ohne weiteres zuzugeben. Er berechnet nach dem Satze 100 vouor = 1242/3d ag. den vouoc zu rund 71/2 db ag. (es fehlen nur 8/13cb), um dann uach dem Satze: ag. : att. = 2 : 3 für den vouoc den att. Werth 1 d 5 ob 2 cb zu erschliessen und so mit den Angaben der Inschrift der bekannten Gleichung vouoc - korinth. Stater - att. Didrachmon, also 1 vouoc = 24 att. nahezukommen. Aber erstens ist diese Gleichung ein Idealansatz; thatsüchlich stand der korinth. Stater nicht unmerklich unter dem att, Didrachmon. Das maximale Effectivgewicht des grossen Silberstückes im tarentinischherakleischen Münzsystem ist 8, 23 gr., das des entsprechenden att. Didrachmon würde 8, 73 gr. sein. Zweitens muss ich für diese Berechnung die Berechtigung zu dem Ansatz ag. : att. = 2 : 3 bestreiten. Gewiss, gerade in diesem Fragment H berechnen die Amphiktion en 2 d att. - 1 d 2 eb ag. (Z. 14. 20), 1 d att, - 4 eb ag. (Z. 20); aber diese Evaluirung ist unbrauchbar für die Feststellung des wirklichen Verhältnisses der Münzsorten. Der Ansatz ag. : att. = 2:3 ist noch um 1/30 günstiger für das ag. Geld als der ursprunglich officielle delphische Satz ag. : att. = 7 : 10; denn nach diesem gilt 1<sup>4</sup> att. =  $\frac{21}{30}$  äg., nach jenem nur =  $\frac{20}{30}$ , oder mit anderen Worten: nach diesem bekam man für 30 datt, noch 21 d ag., nach jenem nur 20 d ag. Nun ist aber, wie feststeht, das Werthverhältniss ag. : att. = 7:10 im 4. Jahrhundert schon viel zu ungünstig für das att. Geld; thatsächlich bestand die Gleichung ag. : att. = 3:4, so dass das att. Geld um 1/20 über dem officiellen Fusse stand. Wie darf man da für Münzevaluirung jenes Verhältniss von 2:3 zu Grunde legen, welches der wirklichen

Valuta gegenüber das att. Geld um  $\left(\frac{1}{30} + \frac{1}{20} - \right)\frac{1}{12}$  zu niedrig erscheinen lassen muss. Thatsächlich ist die Notirung 1 datt. = 4 eb ag. eine einfache Rechenmanipulation der Beamten: sie setzten die attische Drachme im Einzelstück - auch zu bequemerer Umrechnung - zu 4° ag. ein, gaben sie aber nach dem Werthverhältniss 4 : 3, d. h. zu 41/2° äg. wieder aus, ein Verfahren, welches ich in dieser Zeitschr. a. a. O. S. 520 ff. illustrirt habe, Wir lernen durch diese Ansatze eben nur noch eine fictive Evaluirung mehr neben dem im 4. Jahrhundert auch schon fictiven Satze 7:10 kennen. Will man die Gleichung 100 vouot = 124 2/3 d sg. in die realen att. Werthe umsetzen, um die wirklichen Verhältnisse zu finden, so kann man nur mit der Gleichung ag. : att .= 3 : 4 rechnen. Dann ergiebt sich 1 vouoc = 1 d 11/2 d ag. = 1 d 4 d (da 3 : 4 = 71/2: 10: genau gerechnet fehlt etwas über 1/2 ch). Dieses Ergebniss lässt sich durch eine Parallelrechnung stutzen, welche auch weiteren Ausblick zu eröffnen scheint. Das runde Verhaltniss zwischen 1 vouoc und 1 d ag. ist 4:5; denn an der Gleichung 100 νόμοι = 125 d ag. fehlt in unserer Position (124 2/3 d) aur 1/a d ag. Das hüchste Mittelgewicht des ag. Stater im 4. Jahrhundert beträgt 6, 22 gr.; ich will aber, um die Rechnung für mich möglichet ungunstig zu gestalten, das normale Maximum (nach Head H. N. 332) von 6, 285 gr. ansetzen. Danach erhält man als zu forderndes Gewicht des νόμος (4: 5 = 6, 285 gr. :) 7, 856 gr. Dem entsprechen - die att. Drachme entsprechend dem Maximalansatz des ag. Geldes zu 4, 366 gr. verrechnet - 1 4 4 ob 6 1/2 de att. im Werthe, also rund 1 4 4 3/4 ob att. Silber dem Gewicht nach. Wollte man statt dieser maximalen die effectiven Werthe einsetzen, so verschöbe sich das Verbältniss wegen der dauernden Güte der att. Prägung noch mehr zu Gunsten des att. Geldes, so dass der vouog noch nicht einmal ganz voll auf diese 10 3/4 °b att. auskame. Was also jene grobe Verhältnissrechnung ergab, bestätigt diese Berechnung mit festen Grössen: der vouog kommt nicht auf die 24 att. aus. Die Differenz beträgt gegenüber diesem üblichen Ansatz schon hei einem νόμος 1 1/4 ° att.; bei den 100 νόμοι unserer Inschrift also würden gegenüber den geforderten 200 datt. nur 179 d 1 ob att. sich ergeben. Diese Differenz von über 10% ist viel zu gross, als dass der vouos unserer Inschrift und der vouos, welchen man gemeinhin dem attischen Didrachmon gleichsetzte, als dieselbes

Wertheinheiten hetrachtet werden können. Nun nehme man folgende Uebereinstimmung. Wie die vorstehende Rechnung ergiebt, musa, nach dem ag. Vollgewicht berechnet, der võugo Ytraktostizo'g unserer Inschrift auf 7, 85(6) gr. oder, nach geringerem Gewicht, auf ca. 7, 75 gr. augschommen sein. Mommsen hat aber in Tarent für die älteste Reihe der võugot als Gewicht dieses Nominals 8, 11 bis 7, 70 gr. festgestellt (Röm. Manzw. 102). Die berechneten Gewichte von 7, 85 und 7, 75 gr. liegen also innerhalb dieser durch Wagung bestimmten Grenzen. Allerdings zahlen herakter die 100 võugot, nicht Tarentiner; aber die Stücke heissen nicht 'Hquakelot, sondern allgemein 'Italkustuzoi. Hier müssen die Munzen selbst weiter befragt werden; ein Zusammenlung scheint unleugbar.

Strassburg i. E.

BRUNO KEIL.

### REGISTER.

Accius, üb. Anf, d. rom. Dramas 66. | Ancyranum, Monumentum II 38-40: 72. 75. Acestes in der Aeneis 278 ff. άδακους μάχη 93. 121 ff. άδιάφορα έπ ίσης 17. Aegypten, Verkehr mit Indien 309 ff. Aeneis s. Vergil. aenigmata symposii 337 A. 6. 343. . aiew, s. Hippokrates. Agathon (fr. 9) 512 Agone in Olympia 229 ff. 241 ff. Aidais 314 A. Ainesidemos, Lehre v. vélos 18 21: über Heraklit 187 Alexander II v. Makedonien 101, 103, 115 ff. Alexander v. Pherse 100 ff. 111 A. 2 Alexander Numenios π. σχημ. 449 f.; (9, 19 Sp.) 563 f. (33, 15) 575. Alketss von Epiros 110, 112 A. 3. àlloimos 447, 575 άμέτρως, stoisch. Term. 16 A. L. Amphiaraos bei Pindar 312 ff. άμφιβολία 572 [. avantegalalweis 530 f. 567, 569, 607, avallentiv, avalore im Opferritus 616, Ananias 248, 251 A. 1. ανάπειρα 318 [. αναστροφή 57 Anaxarchos, Philos. 27 Ansximander 184, 188, 200, Anaximenes v. Milet 184, 188, 206 Anaximenes v. Lampsakos 419 ff.; Eintheil, d. Beredtsamkeit 499; zweigliedr. Ausdruck 425, 427; Benntzung v. Piat. Politeia 430 ff. - Pulanneκά 421 ff., ihre Abfassungszeit 430; 1) 430 ff. - Verf. v. Ps.-Dem. ad Phil, ep. 419 ff.; demosthenische Vorbilder 425 ff. - Ueberarbeitung v. Philipps Brief 431 ff. - Anfnahme belder Schriften in das demosthen. Corpus 435 ff. - Verf. d. Rhet. sd Alex. 499 ff. 540 ff.; vgl. Rhetorik. Ancile 167.

159 f. avnleyis, avnleyews 155 f. Anolympisden 234 f. Anthemokritos, Herold 438. Antiochos v. Askaion 593. αντισταφαβολή 536 f. Antiphon, rhet. Technik 348 ff. — (f) 353 ff. (V 1 ff.) 354. (5-18) 351 ff. (29-52) 354. (85-96) 348 ff. (VI 20-51) 354 f. avriotpopri 459, 575 A. 3, 602 f. artidone 453 [. 526. artigoor 197 Antoninus Liberalis, Arbeitsmethode 10 f.; Quellenangaben 12 f. - (2) 13 (4) 7. (9) 5. (17) 6 f. (22) 7. (24) 9. 12. (28) 9 ff. (38) 12. Antonins de Albone 304. annleyios 156 Apene in Olympia 232 f. Aphares 632 Apollo in d. Aeneis 276 ff. Apollonios Moion 565, 592 αποστροφή 452 Appius Annius Gallas 625 M. Appins Bradus 625 A. 1 Appins Claudins Pnicher 411. Ara Pacis 156 ff. Priestertrachten 163 f. Archedsmos v. Thera 472 ff. Archidamos III: 121 ff. arcus triumphalis 304 ff. Aristarch, Terminologie v. 627,µa 459. 579. 597. — (zu A 593) 597. (A 277) 454. (K 495 A 367) 576, 597, 599. (N 197) 579 L Aristodemos (V 2) 545 Aristomedes v. Pherae 432, 434 Aristoteles (bei Eus. pr. ev. 758 d) 18. Aristonikos, Terminologie v. 67946 579. 597. — (zu B 658) 582. (d 277) 454. (343) 595, (E 774) 581, (878) 598 f. (O 73, 74, K 89) 575, (K 495, A 376) 576, (N 66) 575, 597, (197,

579 f. (H 234) 573. (265) 575, 597.

(2 222) 575, (T 138) 581, (X 23, · 422) 597. Aristoteles, über Heraklit 182 f. 196: über Isokrates 519 ff. 537 f.; über Theodektes 522; Verhältniss d. erheltenen Rhet, zur theodekt. 514 515 A. 1; Eintheilung d. Rede 516 f. Erzählung 519 fl. Epilog 522. Re-espitulation 530 f. augnes 536 fl.; eixós 510 ff.; agreia leygur 532. άντίθεσις παρίσωσις παρομοίωσις Redetbeile 525. σίνδοσμοι 225. Redeficient 225. divisions 255. et souper 525. — (Phys. 187 s 12. 189 b 8) 205. (258 b 9) 190 f. (260 b 11) 206. (d. an. 405 s 25) 186 f. (Zool. 606 b 18) 143 A. 2 (Metaph, 1005 h 23) 182, 190, (1010 a 10 ff.) 191, (Etb. Nic. 1104 b 18) 28 A. 1. (1104 b 24) 25 f. (1155 b 4) 19 (Eth. Eud. 1235 a 25) 196. (Rhet. 19 o, 1368 a 21) 537. (10 p. 1369 a 10) 512. (Il 24 p. 1402 a 8) 510 f. (ill 5 p. 1407 b 16) 201, (8 p. 1408 b 21) 6. — Ps.-, n. xógµov (5 p. 396 s

196; Rhet, an Alexander a. dort. agger, Terminologie 524. Askaisbos 9. doreia légeur 531 f. Asterios, Homilie 346. Astronomie d. Inder 310 f. άταραξία 24 A. 2. 26 A. 2. Athen, Mauerbau 543 ff.: vorpersische Mauer 550 f. Athena in der Odyssee 379 f.

Αθηνάς νόμος 317 (. Athenaios (XI p. 508) 507 f. Athenaios, d. Rhetor, 564 L 592 Attraction des Relativoronomens bei Ovid 45. Augural 161, 178, at Enges 536 ff.

Cn. Baebius Tampilus 626 Bakchylides (I 140 ff. III 67 ff.) 630 (85 ff. V 64) 63L (112, 113 ff. 142 ff.) 6 ff.) 632 f. (VI 3 ff.) 632 (VH 50 ff.) 227 f. (X 19 ff.) 633 f. (X1 34 ff.) 635 f. (113 ff.) 634 f. (XIII 41ff.) 636. (61 ff. 91 ff.) 637. (117ff.) 637f. (142 ff.) 638 (187 ff.) 638 ff. (XIV 1ff.) 639. (XVII 14. 15. 18. 61 ff. 68. S(I) 640, (86 f.) 641, (93) 640, (95) 642, (108, 110) 640

Balbus, Agrimensor 291, 296 f. 298 Bilder, aus Casa Tiberina 146ff. 150ff.; d. Nasoniergrab 148 ff.; Pompeji

Blatterversetzung, bei Cic. ad Qu. 398 ff.

404 ff. 409 ff.; in d. Sehrift z. acewy Boetius, Geometrie 296 f. - Ps,-Encli-

des 297 f. 299 f. Bokchoris 146, 150,

Caecilina v. Kalakte, allologis 447.

M. Caelius Rufus 413. capere amorem 3 carmen mit Gen, d. Inhalts 42f, Casa Tiberina, Bilder 146 ff. 150 ff. Cassiodor d. art. 292, 293 ff. 300. Cassius 396 f. Chairis 459, 59

Chalcidius (in Tim. 325) 186 ff. Charition, Possenfigur, 307. Chelkias, S. d. Onias, 248, 251 f.

zeleasties in Samos 607. Chromios 313 ff. Chrysipp, Terminolog. v. oxina 589 f. M. Cicero, Process gegen Verres 643 fl.; siell. Reise 643f.; Unterscheidung v. v. τρόπος u. σχήμα 593 f.; Blätter-. versetzung in den Briefen ad Quint. 398 ff. 404 ff. 409 ff. - (pro Scaur. 25) 644. (in Verr. il 1, 1 30) 645. (d. or. III 37 ff. 52 ff.) 593 f. (Or. (Brut. 17, 63) 592. (ad Quint. II 1-6) 383 ff. (il 1, 1) 386 f. (1, 2) 395 f. (2, 1) 397f. (2, 3) 398 ff. (3, 1) 401 ff. (3, 2) 402. (3, 4) 393 f. (3, 7) 402 ff. (4, 1) 407. (4, 2) 406. 408 f. (4, 3) 406. 409 f. (4, 5) 415 06. 409 f. (4, 6) 411. (4, 7) 411 f. 5, 1) 412 ff. (5, 2) 414. (5, 4) 415. 5, 1-2) 416 f. (ad fam, 1 4, 1) 398. (5, 1) 412 ff. - Pa.-, (ad Her. IV 13) 593. (31 -34) 564. 593.

Q. Cicero in Sardinien 383 ff. cinetus Gabinus 169 f. 172. eistiberes 329 ff. civitates v. oppida 325 clavus purpureus 174. Clemens Al. (Pned. III 100) 639f, (Strom. ili 14) 214. (V 101) 208, 218f. (105)

Glodius 393, 401, 413, Cognomina, altromische 462, Commetaculum 166. Compitales 75 f. conloquium bei Ovid 38 f. Consecratio 156 ff. Constitutio arae 156 ff. Cn. Cornelius Lentolns

Magulensis 468 f. Ser. Cornellus Lentulus Magulensis 462 f.

Coseonia Gallitta, Mutter Seiaus, 461. 468.

Crassos 393 f. Creusa io d. Aeneis 260 ff. 272. δαίμων bei Homer 364, 381. δαρτά 611 ff. Dedicatio 156 ff. Delphi, Rechnongsorkunden 649, Zer-

störung des Tempels 126. Wiederaufbau 128 Demetrios v. Phaleron 588.

Demokrit, Relativität d. Eigenschaften and ewige Bewegung 195, Einfluss auf Pyrrhon 24 Damonstr. art. geom. 293, 294 ff. 296. Demosthenes, erste Herausgabe der Redeo 430, Gesch. d. Uebertieferung

435 ff., unechte Rede gegen d. Brief Philipps v. Anaximenes 419 ff. Ol.1 Vorl. f. Anaximenes 425ff.; Didymos-Schollen 419 ff. - (Lept. 73) 546. (d. cor. 67, 68) 429, (76) 433, (Chers. 21) 429, (Phil. 1 10, III 8, 70, 73)

429. (IV 35 ff.) 541 A. 4. διαιρόσεις, peripstet., 521 A. 4. διάνοια, rhet. Terminus, 441, 448. 450 f. 521.

Dido 287

Didymos, Scholieo zu Demosth. Phll. 419 ff. 600. (Col. 5, 10) 419 A. 1. (7, 1) 600. (8, 10, 8, 30) 419 A. 1. (9, 43. 10, 24 ff.) 432. (11, 7) 420— zu Homer (A 593) 597. (B 447) 575. 597, (Z 71) 599, (M 159) 562, (Z 40) 600. (\$ 206) 579.

Dike bei Heraklit 201 Diodor (Xi 32 f.) 559 A. 2. (39. 40) 5 548. (41) 554 f. (XV 67 ff.) 87 ff. (XVIII 10, 1) 436. Diogenes Lacrtius (III 80-109) 522

A. 4. (89) 534 A. 4. (95, 96) 540. (IX 6) 183 f. (7) 196, 219 A. 1. (8— 11) 184, 204 ff. (9) 219, (107) 171, (113) 26

Dionysios I v. Syrakus; Chronologie 99 A. 1; Tod 97 ff.; Bündniss mit Sparta 91, 102, 121 ff.; mit Athen

Dionysios Hal. (Dem. 5) 588. (Isocr. 3, Lys. 14) 586 ff. Dionysios Thrax (5, 5) 567 A. L. 594 ff.

Dionysoa hei Kratinos 487 f. Aids anarn auf einem Sitberrhyton 477 ff.

Diphilos Kingovueros 302 f. Dooat über d. Abfasa, d. Aeneis 285 ff. Doppelopfer 614 A. 1. Dositheos, d. Jude, 246, 254, 256.

Drama, róm., Anfänge 63 ff. ductor oicht ovidisch 5

Edicta conlegarom 332 f. λγκώμιον 533 ff. einos io d. Rhetorik 510 ff. Eirene, Geliebte d. Ptol, Physk., 246 f. duniposis 207, 221. Eleszar 257

Eugasis 45 Epaminondas, pelop. Feldzüge 88 ff. 106ff.; thessalischer 119; Prozess 94ff. Inaválnos 565, 582.

έπαναφορά 567 Ephoros, über den ath. Mauerbao 546. 554 f. 559f. Epikar, vilas 16.

Epilog 522 έπιμονή 57

έπιπέσσειν 614. Equites, rom. 178; lo der Trabea 161.

173, 180, rigenia, Pyrrhon. Termio., 26 est am Ende d. Hexam. 33 f. Estheriegende 254 ff.

et .und doch Etroskische Kunst 167 A. 1, Tracht 176 f.: Priester, Broncefigor 175. Euanoridas, Olympionikeoliste, 236 f. Enanthius (11 3-6) 77.

Euphron v. Sikyon 106 f. Eusebius (pr. ev. XV 2) 189 f. (XX 2) atorón 610

Eutelidas, Olympioolke, 237 A. 2, 242 f. feriale domnorum 322 A. 2 Festus (p. 363, 20) 336 ff. Feuer, seio Begriff bei Heraktit 195. bei den Stoikern 186

Fibuise 170 ff. 173, 175, Flamines 161 ff. 170 ff. 618; Statoe 163 ff. Fi. Carmentalis 165 f. Dialis 162 f. 177. Martialis 162 f. 177. Prançolavase, Verschreibungen 473.

Frontio (1 1, 10) 545. L. Furios Camillus, Reiterstatne 171f.

Gadaldini, s. Hippokrates. Galaistes 247. Galen (anat. VII 15) 611 yaking bei Demokrit und Pyrrhon 21 A. 2. 26 A.

yae in apposit. Ausdr. 476 ff. Geometrischer Tractat 291 ff. Gorgias, festivitates 58 Gorgias, d. Jungere, 447 f. 593 A. 1. Γοργίεια σχήματα 580, 595 f. γοργότης 573 Α. L.

Handschriften, griech,: Pa,-Hippokrates m. dieger 133 ff. Vatic. 276 : 133 ff.

135 f.; Barber. 15: 134 ff.; Gadaldinis | Var. 134 ff. 136 ff. - Ps.-Herodian π. σχημάτων 446 A. 1. s. snch

Papyri. lat.: Uebers, von z. aspar Paris. 7027 : 133 ff. - Clc, ad Qu., Mediceus 389 ff. 404 ff. 409 ff. — Ovid. Marcian, u. Neapolit, 30 ff. — geometr. Tractat , Monac. 6406 : 291 ff.

Hegesippos 423, 429. Helenna in d. Aeneis 279 f. 281 f. P. Helvins Geminns 62

Heraklit, Physik 182 ff. Begriff des Feuers 185 ff. Relativität d. Eigenschaften 191 ff. Wandlung des Ur-stoffs 191 ff. Krieg der Elementar-kräfte 195 f. Harmonie 196 ff. πύnewsis nal parmois 205 ff. innigmous 207, 221, Gottesbegriff 193 ff. Zeis 204, Jaol 203 ff. Alm 204. Weltvernanft, Loyos 193, 199 ff. Seele 194 f. 210 ff. Tod 215 f. Astronomie 209 f. Urtheil d. Aristoteles u. Theophr. 182 f. - (fr. 1) 200. 202. (fr. 2) 195 f. 202. (fr. 4) 214. (fr. 5) 204. (fr. 8) 197. (fr. 9) 214, (fr. 10) 196 f. (fr. 12) 188 ff. 209, 211, (fr. 13) 214, (fr. 15) 194, (fr. 16) 200, (fr. 17) 202, (fr. 20) 215, (fr. 21) 214. (fr. 24, 25) 216. (fr. 26) 216 f. (fr. 27) 216, (fr. 28) 202, 20 (fr. 29) 214. (fr. 30) 185. 204. (fr. 31) 208, 218, (fr. 32) 204, (fr. 36) 210, 213, (fr. 41) 200, (fr. 43) 214, (fr. 45) 210 A. 1, (fr. 46) 214, (fr. 50) 193, 202, (fr. 51) 197 f. (fr. 52) 4. (fr. 53) 195. (fr. 58) 192. (fr. 61) 192. (fr. 63) 194 f. 217. (fr. 63) 216. (fr. 64) 200. (fr. 65) 207. (fr. 66) 200. (fr. 67) 193. (fr. 72) 201 f. 214. (fr. 75) 214. (fr. 77) 213. 217. (fr. 78) 200. (fr. 80) 195. (fr. 84) 191. 212 f. 215. (fr. 85) 214. (fr. 88) 194. (fr. 90) 205, (fr. 91) 188 f. (fr. 92, 93,

204. (fr. 103) 220. (fr. 109) 203. (fr. 113) 201. 202. (fr. 114) 202 f. (fr. 115) 202. 214. (fr. 123) 199. (fr. 124) 204, (fr. 125) 190

Herculestempel in Rom 334; Herculesfest 336. ad Herennium, rhet., s. Cicero.

Hermes als Jüngling in der Odyssee 374. Herodisp (Il 361 Lentz) 457, (634) 456

(785) 455 - Ps.-, π. σχημάτων 444 ff. 460, 575, Widersprüche mit dem ächten Herod, 455 f. Abfassungszeit 447 f. 455, 460.

Hermes XXXIX.

Herodot (1 82) 476. (VI 53) 477. \$\insp\beta\chi\rho\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\kappa\k

(86 8) 476. (VII 2. 137) 477. (IX 60) 4761.

Hesiod (Th. 321) 455. hie ,da' bei Ovid 47

Hippokrates, Ps.-, n. aigor, Hand-schriften 133 ff.; Varianten d. Gadaldini 134 ff.; Blätterversetzung 134; Lücke 143 A. 2. — (p. 34, 3) 141. (11) 139. (14) 135. 138. (20) 142. (21) 138. (24) 137. (p. 35, 3) 139 A. L. (4) 139. (13) 135. (p. 36, 3. 4 139 A. L. (13) 142. (p. 37, 7) 13 A. 2. (14 f.) 139 A. L. (p. 38, 18) 137 A. 2. (14 t.) 139 A. 1. (p. 26, 15) 134. (23) 138. (p. 39, 2) 139 A. 1. (3) 143. (9) 144. (10) 138. 143. (13) 143. (25) 138. (p. 40, 18) 140. (p. 41, 3) 137. (p. 42, 9) 138. (p. 43, 23) 144. (p. 44, 3) 136 A. 1. (14) 141 A. 2. (22) 138. (p. 45, 22) 143. (p. 46, 17) 138. (p. 47, 18) 140. (p. 48, 3) 135. (14) 138 A. 2. (p. 49, 14) 143. (p. 50, (14) 138 A. 2, (p. 49, 19) 140, (p. 51, 22) 138, (p. 52, 9) 143 A. 1, (10) 135, (14) 141, (16) 135, (14) 141, (16) 135, (14) 141, (16) 135, (p. 53, 15) 139, (p. 54, 2, 9) 144, (17) 143 A. 1, (p. 55, 9) 142 A. 2, (11) 135, (p. 56, 9) 142 A. 2, (11) 139 A. 1, (p. 57, 6, 7) 136, (11) 143, (11) 143, (12) 144, (17) 144, (17) 145, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (18) 144, (12) 145. (23. 24) 140. (p. 58, 8) 139 f. (10) 144. (16. 21) 140. (p. 59, 1) 143 A. 1. (22) 144 f. (25) 142 A. 2. (26) 135. (p. 60, 1) 142 A. 2. (12) (17) 141 A. L. (p. 61, 11) 143. (14) 136. (23) 142 A. 2. (p. 62, 15) 142. (17. 19) 142 A. 2 (22) 144. (24) 140. (p. 63, 13) 142 [21] 140. (p. 64, 5) 136 A. L. (13) 144. (16) 143. (17) 140 f. (18) 141. (22) 140. (p. 65, 1) 141. (2) 136. (4) 141. (10) 140. (20) 140. 143. (p. 6) 17) 136. (p. 67, 20) 143. (p. 69,

6) 141, (11) 138 A. 2, (16) 141, (70, 20) 136 Hippins v. Elis, Olympionikenliste, 230 ff.

Hippolytos refut. (IX 9) 193 ff. 197 f. (10) 200, 207,

Homer, Anstreten der Götter in der Odyssee 357 ff. - (4 277) 453 f. (O 70) 155. (I 220) 615. (309) 156. (418 f.) 368 A. 1. (K 252) 456 f. (253) 458 A. 3. (T 270 f.) 368 A. 1. (K 210) 155. (α 373) 156. (β 100. γ 235) 155. (ζ 323 f.) 370 f. (x 278 f.) 373. (λ 171. 398) 155. (v 189 ff.) 382. (314) 371. (v 145. or 138) 155.

Horatius (Ep. II 1, 139 ff.) 63 ff. 67 ff. (156 ff.) 65 ff.

ύπερβατόν 569, 581 Α. 1. 600.

Hypothekeurecht auf Samos 610 Hypotheseis, z. att. Kom., 494 ff. ύστέρον έτει 90 A. 3. 4. 95 f. lambilch, üh. Herakl, Seelenlehre 212. lasou v. Kyreue 251 A. 1. lasou v. Pherae 100, 103 f.; Kriegs-macht 112 fl., Tod 88. luder, Verkehr mit Aegypteu 309 fl., iu Rom 311, griech, u. rom. Münzen 309 f., Astronomie 310 f.; in griech. Posse 307 ff. Index Academicorum 474 f. Inschriften, griech.: (IG I 424) 472. (II 17) 110 A. 6. (51) 125 ff. (52) 99, 125 ff. 129 ff. (XII 3, 300, 178) 617; aus Athen ('Eq. aez. 1902 p. 31 ff.) 611 ff.; aus Olympia (619) 625. (620) 625 A. 1; ans Delphi, Rechungsnrkunden, 649ff.; aus Magnesia a. M. (99) 616, (105) 78 ff.; aus Milet, Kalender 311, Satz. einer Sänger-gilde 611 ff. 614 ff.; aus Samos, Getreidegesetz 604 ff. lat.: (ČIL II 4233) 325 A. 2. (VI 1518. 1540. 1559. (31716) 627 A. 1. (X 3792) 307. (XI 5743) 627 A. 1. (XII 1230) 306. (4393) 323 A. 1. (Rev. arch. 1903 p. 458 p. 337) 627 A. L. - aus Volsinii 461 ff.; lex Tappula 327 ff. lordanis (c. 81) 249 losephus (c. Ap. Il 51-56) 244 ff.; (b, Iud. I 31 ff.) 251 A, L Iphitos, Discus, 23 Ironie 530 f. Isidor (or. XV 13, 4) 295. Ismenios in Thessalien 103 f. 117 f. Isokrates, angebi. Techne 515: dar γησιε 517 ff.; έγκωμιον 534 f.; Ερίlog 522; litis 522f.; artideou παρίσωσις παρομοίωσις 526 iooa Fivera b. d. Stoikern 17 A. 3. 20. Italische Kunst 167 A. 1. Iralisorizoi vonos 651 f. Juden in Pompeii 146; Judenversolgungen 244 ff.

Kalauos 311.
Kalpe in Olympia 232 f.
Kanaresisch in griech. Posse 307 ff.
Kanaresisch op 1976.
Kanaresisch op 1976

Iunii Blaesi 468. Inno i. d. Aeueis 276 ff.

lustin (II 15) 545.

Rentsureusamen 473. xsgálasa lóywr 316. Kissidas, syrak, Feldherr, 122 f. Kiespatra II: 246 ff. Rokodrios, σ. τρόπων 564. Komódieu, Numerirung L. d. Hdsehr.

Komódieu, Numerirung i. d. Hdsch 485. Korax, Techue, 506 f. 509 ff. Krates, Kom., (fr. 20) 659.

Krates, Kom., (fr. 20) 659. Krates, Flötenspieler, 315. Krativos, Johnnon 455; Jionnaki-Sendon, Hypothesis 481 ff.; Fragmeote 493 f.; Aufführungszeit 486.

meote 493 f.; Aufführungszeit 456. — (fr. inc. 251) 492. (256) 494. Kyrenaiker, Einfluss auf d. Skeptiker 22 ff. 24 ff.

laena 185 l.
Arigor: 642.
Lentulus Magulensis 46 lfl., vgl. Cornelius.
Leuktra, Schlacht, 85.
Leuktra, Schlacht, 85.

Leukirs, Schliecht, 85.
Leges convirsels 335 ff. 332, 313,
lex, Tappuls 327 ff. 336 ff. 341,
Adje 5227.
Livius Andronicus 64 ff.
Livius (VII 2) 63 ff. 67 ff. 75,
Zóyas bei Herakiti 193; Preis d. 2.
Macilla Processor (II 37, 15) f.
Longus (II 13 ff.) 151 f.

m. Longus (II 13 ff.) 151. Longus (II 13 ff.) 151. Lucilius (ff. 34 Möll.) 521. Lucilius in Alexandreia 252 f. Lukian, τ. είε Κρόνον 347. Lusois, Λουσκάδει νύμησει 634 f. Lykorgos 239 f. Magulensia 462.

Magulensia 462.
Makedouische Königsliste 104 A. I.,
Makehabeer, B. H. 251 A. I. 254; HI. 244 ff.; Benatrung d. Polybios 25.7;
(7, 20) 244 A. I.,
µangoloyia 519 A. S.,
persundur be Herakl, 201 f. (VII 42) 214.
Marc Auton (IV 46) 201 f. (VII 42) 214.
Q. Marcins Tremulus, Reiterstate, 171f.

Mauerbau, athen. 543 ff. Meduse, b. Pindar 315 f. μαγαλοπρεπης λέξες 518 f. 522. μαλοδανος 607. Menachemos, Pythionikenliste, 231. Menaches, Grabschrift 17. M. Mero 331.

μετάβασις 572, Metapont, Gründung, 634 f. μετριοπάθεια 17 f. Midas 320, Milat Falender 31 l. Satz sign

Milet, Kalender 311; Satz. einer Sängergilde 611 ff. Milo 388, 393 f. 401. Minos bei Bakchylides 641. Minneins Thermus 253.

Mise 9. Mon. Ancyr. (ll 38-40) 159f. M. Multivorus 331. Mykenische Kultur in Italien 167 A. 1.

Münzen, griech. u. rom. in Indien 309f.; italische 651 f.

Mythenparodie 456 ff. Mythologisches Handbuch 1 ff.

Nasonier-Grabmal 145 ff. Nausiphanes 27. Neleiden in Metapont 634. νεφυληγυρέτα 454 Nepos (Them. 7, 8) 545. Nero Iulius Caesar 626

Nikander, Erag., Vorlage Ovids 1 ff .: (Alat. 99 f.) 6 A. 1. Nikanor, Definition d. Imavalaus 582

- (zu d 277) 454. (O 24) 576. 60 (H 557, T 123, Ø 106) 576, Nikanortag in Palästina 254. νόμος p. λέγος 501 ff.

νόμος πολυκεφαλος 315 ff., ν. Αθηνάς 317. νόμοι Ίταλιωτικοί 651 f. νομοθήκη 15 Α. 4.

όδοντισμός 318,

Olympia, Hersion 228 f.; Agone 229 f. 241 ff.; Siegerliste 224 ll Olympos, d. Flötenspieler, 315. Onias 246 f. 251; ein jünger 252. L. Opimius 337 f. 340. oppida u. civitates 325 Orange, Trinmphbogen 306. ()ropos 105 f.

Ovid, Metam .: Benutzung Nikanders 1 ff. Recensio 30 ff. Wechsel von Sing, v. Plnr. 37. quamquam mit Philodem Rhet. (1 154 Sudh.) 577 A. 2 Part. 34. confoquium 35 f. spectare 39, est sm Ende d. Hex. 33 f. Handschriften 30 ff. - (1 448) 36 (709 f.) 38 f. (II 365 f.) 39. (620) 50 A. 4. (791 f.) 39 f. (III 120) 36. (124) A. ±. (791 f.) 39 f. (III 129) 26. (124) 44. (124) 37. (169) 34. (174) 409) 85. (586 f.) 31. (V 274-675) 48. 13f. (586 f.) 31. (V 274-675) 48. 13f. (529) 32. (V 1399) 85. (651 f.) 42f. (529) 33. (V 1399) 85. (651 f.) 42f. (791) 37. (699 f.) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. (791) 47. ( (X 158) 58. (408 f.) 47 f. (725 f.) 48 ff. (XI 94) 36. (358) 51. (434 f.) 34. (464 f.) 51 f. (492 f.) 52, (609) 34

(795) 53. (XII 70) 58. (118f.) 52 f. (130 f. 300) 54. (139) 36. (568f.) 54 f. (620) 58. (XIII 33) 35. (435f.) 55 f. (581 f. 613 f.) 56. (756) 56 f. (762 f.) 57 f. (769) 58 f. (867) 59 f. (XIV 34) 60. (109) 34. (255) 37. (271 f.) 60. (386) 36 f. (501 f.) 34 f. (523 f.) 61. (547) 35. (594 f.) 61 f. (703, 758) 33. (Am. III 12, 13) 60 A. L.

nalirrovos, nalirronnes bei Herskl.

Palinurns 289 f.

Papyri, Berlin .: 9780 (Didymos) 419 ff. 00: Hercul.: Ind. Academ. 474 ft. Oxyrh. (III 410) 518 A. L. (413) 307ff. (IV 663) 451 ff.

Paraballon, Olymplonikenliste, 236, παραδιέγησις 572

παραγραφή 572 παρίαωσι: 527. 559. παρφίχηκε, παρφίχωκε 457.

παρομοίωσις 5 παρυφή 177 Α. 3. Patricist und Qusestur 618 ff.

Pausanias (X 4, 7) 616. πείρα 318

malarós 615 f. Pelopidas, in Thessalien 100 ff. 115 ff.; Prozess 84 ff.; Tod 120.

Pelops in Olympia 227. megiodos 450 Perseus bei Pindar 315. 317.

Pheraios, thess. Tyrann, 101 A. 1. Philipp v. Makedonien, Brief an die Philipp v. Makedonien. Athener 419 ff. 431 ff.; Ueberarbeitung durch Anaximenes 435; stilist. Analyse 438 ff.; Aufnahme in das demosth. Corpus 436 f.; von Diodor

citlrt 435 f. (164, 18) 591 f. (165, 4) 591 A. 3. (II 2) 516. (31 ff. 165) 503 A. 3. (254)

Phoibammon (44, 2 Speng.) 589. (44, 11) 565, 59 Danaides 6491.

Phylakidas v. Aeglaa 636. Pieriden bei Ovid 4ff. Pindar Analyse von N. IX: 311ff. (O)

1 99 ff.) 227, (P. XII 9 ff.) 315 f. (N. I 26 ff.) 314, (V 41) 636, (IX 17. 18) 312 A. 3, (I. V 61) 636. Platacae, Datum d. Siegesfestes 548 f.

Platon, Gebortsjahr 475f. - (Crat. 402 A) 190. (Lys. 215 E) 476. (Phsedr. 267 C. D) 356. (273 B ff.) 510. (Soph.

242 D) 198. (Symp. 187 A) 198. (Theaet. 160 D) 190. Plantus (Casin. 78 ff.) 301 f. (328 ff.) Pintarch (Num. 1) 230. (Pelop. 25 ff.)

87 ff. (Them. 19) 545 — (Mor. p. 392 B) 189 — Ps.,  $\pi$ ,  $O\mu\eta_{\theta}$ , (15—71) 563 ff.; plac, (Dox. 331 b 5 ff. Diels)

πολετικοί πριήφαρχοι 131 A. 3. Polyaen (I 30, 5) 545. Polybios, Quelle für Makk, III: 257. Polydamas v. Pharsalos 108 ff. Polydoros v. Pherae 100 f. πολυκέφαλος νόμος 315 ff Polyphron v. Pherae 100 f. Pompeius Magnus 383, 393 f. , Pompelus Senecio 623, 628

M. Popillius (Cons. 359) 165 f.

Porcius Licinius, 6b. d. rom. Drama 66 Porphyrins, Gebrauch von σχημα and τρόπος 565 f. - (d. antr. nymph. 10) Terrors 1931. — (G. antr. nymph. 10) 213; (d. abst. II 6) 615; zu Homer (B 484) 855. (Z 80) 855. (P 70) 855. 570. (T 1) 566. 858. (K 185) 957. (O 610 ft.) 566. (668) 570. 598 A. 2. (II 850) 567. A. 2. (Z. 599 ft.) 570. (i 229) 568. (G. 367) 580.

Poseidou i. d. Odyasee 380 Praefectua urbia 627 A. 1. Praetexta 162 f. 167. 174. 179. προανακεφαλαίωσιε 571. προαναφώνησιε 571.

ποοβολή 607. C. Proculeius 467 Prodigien L. d. Aeneis 262 ff. προίκθεσες 571. πρόληψες 566 f. 568. 570 f.

P. Properocius 331. Provinzial-Autonomie 321 ff. Prytanen i Samos 61 Psalmencommentar s. Vincentius Ptolemaioa, d. Alorite 102, 103 f.

Ptolemaios Alexauder 24 Ptolemaios Philopator 244 ff. Ptolemaios Physkou 244 ff. Purim 254.

Purpurtracht 178. πύπνωσις υ. μάνωσις b. Heraki, 205 f. πύρ τεχνικόν υ. άτεχνον 156. Pyrrhou, Lebenszeit 27 (., Theilnahme am Alexanderzug 27, Verh, zu Demokrit 24, au d. Kyrennikern 22 ff. 24 ff.

aπάθεια 22 ff. 28 f. S. auch Skeptiker. Πύρρος Kentaur 47 Pytheas v. Aigina 636 f.

Quaestores Augusti 620 ff. quamquam mit Particip. 34.

que, doppelles bei Ovid 59 Quinqueviri eia Tiberim 327ff. 329, 333 Quintilian (II 15, 10) 516. (III 4, 9) 49 (IV 2, 61ff.) 517ff. (VIII 6) 564. (IX 1, 564. (1, 10, 11) 574, 594, (2, 107) 57

L. Racillus, Tribun, 386. 395. δαφφδός 316. rector bel Ovid 55

redivivus 48 ff. Reiterstatuen rom. Feldherren 171 f.

Rex convivii 342 f. Rex sacrorum 166, 174, 618 Rhetorik an Alexander, verschied, Zn-

theilungeu 499; von Anaximenes L. Lampsakos verfasat 499ff, 540ff.; Vorrede (Brief) 500 ff.; Benutz. d. Korax 509 ff., d. theodektischen Rhet. 513ff.; Einfluss d. Isokr. 515 ff.; 6b. Dem-egorie 521.: διέχησας 518 ff.; έγ-κα μιον 533 ff.; ανξησις 536 ff.; Αρο-logie 538; Ironie 530 ff.; αστεία λέyear 531 ff.; Epilog 522, 527ff.; de avoia 521; ovr degie 523 f.; lifie 523 ff.; Redetheile 525 f.; σίνδεσμοι και άρθρα 523 ff.; ἀντίθεσις παρίσωσις παρομοίωσις 526; Abfassungs-Hamm, 541 A. 4. (c. 3 p. 29, 22) 4—10 Hamm, 541 A. 4. (c. 3 p. 29, 22) 521. (c. 14) 529. (c. 21) 530, (c. 22 p. 53) 151. 531. (c. 35) 533. (c. 36 p. 94, 191.) 535. Riter, 76m, 178, in d. Trahea 161.

Rufin, Pa,-, Psalmencommentar 304 ff. P. Rutilius Lupus, Tribun, 386 ff. P. Rutilius Lupus, d. Rhetor, olloiwers 447.

Salier in d. Trabea 161, 179 ff. Salomouischea Urtheil 146 ff.

Samos, Prytanen 610; Ges. üb. Getreideankauf 604 ff.; Hypothekenrecht 610. Satura 76 f.

Saturnalien 340, 342, 345 ff.

σχημα, Gehrauch d, Wortes 563 ff., bei Aristot, n. Theophr. 586, bei den Stoikern 582ff., d. Alexaudrinera 594 ff., d. Pergamenern 601 ff., in d. Homerscholien 570 ff.; Verhältniss z. σολοικισμός 577; grammatiache σχ. 574 ff.; Dreitheilung 448 ff. 575 A.1; 574 ff., Dreitheilung 448 ff. 575 A.1:

72, & köze 441f. 448, 575, & köya 415, 448, 450, Barvaias 414,

448, 450 f. - 07, Alkanovias 415,

598, xar' åpalpois 445, Artun'

571 ff. 507, yaquaxio 572, yappir

513 A.1, Popylano 580, 585 ff.

Allantun's 570, 588 A. 2, 602,

'Ipèrator 581, Tory 570, Oppgexov 582, Hardaganov 445, 576, 598, | ovri Isia Arrani 580 προδιεζευγνυμένον 581 Α. 1, πτωσύνθεσι 523 f.

σχηματισμός <u>579, 585.</u>

Schnlieu : zu Aeschines, Quellen, 57 A. 1; zn Aristophanes (Equ. 814) 545; zu Euripldes (Med. 58) 576; zu Hamer (A 55) 567. (90) 565. (16 575. (222) 582. (366) 567. (437) 565. (B 57) 579. (278) 569. (382) 565. 568. (F 16) 576. (A 277) 454f. (E 31) 565. (Z 479) 580. (H 30) 582. (O 307) 579. (I 529) 572. (567) 632. (K 437) 565. (M 292) 642. (O 24) 600 A. L. 285. (M 292) 842. (U 24) 889 A. I. (Z 222) 597 I. (509 B.) 570. (515) 576 A. 2. (α 58) 459. (109) 573 A. I. (β 195) 573 I. (γ 397) 583. (Ø 228, 625) 572 I. (γ 50) 579. (103) 573. (301) 579. (α 469) 565. (× 513) 881. 598. (o 74) 572; zu Pindar (P. IV 436 576, 581; zu Sophnkles (El. 523) 47 Selan, Familie 465 ff., Stammbaum 470

L. Seins Strabn 463 f. Senecs 'Anoxoloniv Ingis 346 Servius Aen. (VII 188) 161 A. 5. (11

161 A. 6. 167. (612) 161 A. 5. 17 (VIII 601) 159.

sex crines 171 Sextas (Pyrrh. hyp. 1 25-30) 15 ff. 1 20. (III 235-238) 15ff. (adv. dogm. V 116) 26. (141) 15 ff. (Vil 126) 20. (129f.) 214f. (131) 203. (132) 200 f

(VIII 256) 211 Severus Alexander 620 f. 629 Silber-Rhytnn aus Tarent 4776 Silins (Pun. I 106, X 256) 49 A. 5.

sitellam deferre 328. Skeptiker, Verhältn, zu d. Kyrensikern 2ff. 24ff., zu Epikur n. d. Stos 16 δόξαι 18ff., τέλος 15ff., πάθη 15ff. 18ff., icoc Firsia 17 A. 3. 20, av-

Sokrates, Zeil s. Todes 473 ff. Solnikismos 445, 577, 592. σολοικοφανές 576 Sparts nach d. Perserkriegen 549ff. spectare bei Ovid 39 Speusippos, Texv. 47. 514 A. 2. Sticbent bei Antiphon 348ff.

Stnbseus (Ecl. I 12, 29) 196. (906) 211ff. Stoiker, Begr. d. Feuers 186, Gebr. v. σχήμα 589 ff. 593 f., Einfluss auf d. Skeptiker 16. Suidas (v. Topylas) 589.

outlywis 565 Symmachos, Hypotheseis, 496 ff. συμφέρειν bei Heraklit 197 f. σίνδεσμοι 523 ff.

συνεκδοχή 564 ff. 570.

ενεργησία 20

givrates Arrent 579, 580.

ταμίας 'Peiμης 623 A. L. tavaleyés 155f.

Tappo 328 ff. 331 tapari bel deu Skeptikern 16. Tauriskos, Defin, d. Loyusov 601 f. Terentia, Gem. d. Msecenas, 467 Terentia, Grossm. d. Seisn, 461, 466f.

Terentil Varranes 466 ff. A. Terentius Varra Murens 467. Themistakles, Mauerban, 543 ff.

Theodektes, Schüler d. Isokrates 515. Varlesungen 514, nachgeschriebenes Heft 518 A. 1, Tod 514 A. 1, Rhe-tnrik 505, 509, 513 ff.; Einthellung d. Rede 516 ff., δείγησες 518, Epi-

ing 522, Redethelle 525 Thenphrast, Urth. ub. Hersklit 183; Gebrauch von ogina 586ff; ligie 587ff. - (char. 12) 616. (22) 616f.

(π. svo. bei Pnrphyr.) 615. Theopamp, ub. d, ath. Mauerban, 547. 559

Jaos bei Hamer 363 f. θεραπευτικοί λόγοι 509 ff.

Thermus, rom, Ges, in Alexandreia, 25 1ff. Thersandrns, Kentanr, 473. Theseus bei Bakchylides 641 Thessalien, L. d. J. 369-367: 100 ff.:

th, Bund 117; Kriegsverfassung 119. thräneninse Schlacht 93, 121 ff. Thrasymachns 356

Thukydidea (1 89-93) 543 ff. 547 ff. Juglai, Julijuara 614ff. Timno, Lebenszeit 28; Lehre v. rilos

18 ff. - (fr. 32 W.) 18. Toza 168 ff. 172 ff., duplex 165, preetexta 162 f. 167, 174, 179; Farbe 175 f.

Tambe a pozza and a fossa 167 A. L. Trabea 161 ff. 172 ff., d. Salier 1

Farbe 177 ff., b. d. Etraskern 175. 176 f. trabs 172 ff. 176.

Tracht, rom., d. Angurn 161, 179, der Flamines 162ff. 179f., d. Rex 166 174; etrask. 177, etr. Priester 175. Tresviri monetales 620.

Tresviri nacturni 329 Triamphbogen 304 ff.

τροπή 601. τροπικός 600 [.

τρόπος, Definitinn, 563 ff., Gehr. b. d. Alexandrinern 600: in d. Homerschnlien 565 ff. — τρ. γραμματικός 602, έπαναφορικός 565. 568, Όμηv. III: 267 ff. 270, v. L IL IV: 278 ff., Zoilos, Def. v. σχ, μα, 589,

φεκός <u>582</u>, ποιητικός <u>595</u> f. <u>602</u>, προληπτικός, συλληπτικός 568 f. Tryphon, π. σχημ., 571. 594. 601. Typhon bei Nikander u. Ovid 2f.

Undecember 334 f. utinam possim 42.

Valerina Antias, üb. d. röm. Drama 73. Valerius Valentinna 336 ff. Varro, üb. d. rom. Drama 63 ff., üb. Satura 17, Schrift de scaenicis ori-ginibus 15 f.

Vergil, Aeneis, Verhältn. d. III. Buches znm L II. IV. V: 259 ff., Widersprüche 260 ff., Prophezeiungen 260 ff. 272, Prodigien 262 ff., Rolle der Götter Zarmsnochegas 311. 276 ff.; Dido 287 ff.; Abfassungszelt Zens b. Homer 362 ff. 365.

v. V: 288ff., v. VI: 273 ff. 286 ff.; Zengniss d. Donst 285 ff. — (III 340ff.) 284 f. (707ff.) 281 ff. (715 ff.) 280 (IV 344) 48. (345) 261, 277. (376) 277. (V 833 ff.) 289. (VI 338) 290. (888 ff.) 274. (VII 187) 175 A. 2. (XI 334) 173.

Verres, Chronol. s. Prozesses, 643 ff. Vincentlus, Presbyter, Psalmencommentar 305 f. Volsinil, Inschr. d. Seius, 461 ff.

Ervinor dinastroior L. Samos 609. Xenophon, Heilen., (VI 1ff.) 105 ff. (1, 28) 121 ff. (1, 29) 122. (VII 1ff.) 90ff. Geschichte der römischen Litteratur von Fr. Aly. 7 M. geb. 9 M. Griechische Literaturgeschichte von Theod. Bergk.

I. Band. Geographische uud sprachliche Einleitung. Vorgeschichte. Erste Periode von 950—776 v. Chr. G. 9 M.

II. Band. Zweite Periode: Das griechische Mittelalter von 776 (Ol. 1) bis 500 (Ol. 70) v. Chr. G. — Dritte Periode: Die neue oder attische Zeit von 500 (Ol. 70) bis 300 (Ol. 120) v. Chr. G. Eileitung. Epische und lyrische Poesie. Aus dem Nachläha herausgegeben von Gusta w Hinrichs. 6 M.

III. Band. Dritte Periode: Die uene oder attische Zeit von 500 (Ol. 70) bis 300 (Ol. 120) v. Chr. G. Dramatische Poesie. Die Tragödie. Aus dem Nachlaß herausgegebeu von

Gustav Hinrichs. 7 M.

IV. Band. Dritte Periode: Die neue oder attische Zeit von 500 (Ol. 70) bis 300 (Ol. 120) v. Chr. G. Dramatische Poesie. Die Komödie. Die Prosa.—Anhung: Nachleben der Literatur von 300 v. Chr. bis 527 n. Chr. (Vierte und fünfte Periode). Herausgegeben von Rudolf Pepp mäller. 8 M.

Griechische Geschichte von Ernst Curtius.

I. Band. Bis zum Beginn der Perserkriege. 6. Aufl. 8 M. II. Baud. Bis zum Eude des Pelopounesischen Krieges. 6. Aufl. 10 M.

III. Band. Bis zum Ende der Selbständigkeit Griechenlauds. Mit Zeittafel und Register zn Bd. I—III. 6. Aufl. 12 M.

Leben der Griechen und Römer von Guhl und Koner. 6. vollständig nen bearbeitete Anflage von Rich. Eugelmann. Mit 1061 Abbildungen. Geb. 20 M. Griechische und römische Metrologie von Friedr. Hultsch.

2. Bearbeitung. 8 M. Topographie der Stadt Rom im Altertum von H. Jordan.

 Band. Erste Abthellung. Einleitung. Die Trümmer und ihre Deutung. — Die Ueberlieferung des Alterthams und die Zerstörung des Mittelalters. — Die topogr. Forschung seit dem XV. Jahrh. — Erster Theil. Lage, Boden, Klima. Aeltstet Ansiedelungen. Servianische Maner. Tarquinische Banten und Servianische Stadt. Stadt der XIV Regionen. Anrelianische Maner. Brücken. Ufer., Hafeubauten. Wasserleitung. Innerer Ausban. Mit 2 Taf. Abbildungen. 6 M.

I. Band, Zweite Abtheilung, Zweiter Theil. I. Die Altstadt. Capitolinischer Burghügel. Ueberreste des Foruns und der Sacra via. Plätze und Märkte im Norden und Süden des Foruns, Mit 5 Tafeln Abbildungen und einem Plan des Foruns in Farbendruck. 8 M.

I. Band. Dritte Abtheilung. (Schluß.) Im Druck.

 Band. Untersnchungen über die Beschreibung der XIV Regionen. Ueber die mittelalterlichen Stadtbeschreibungen. Urkunden. Notitia urbis reg. XIV. Mirabila urbis Romae. 6 M.

#### Römische Alterthümer von Ludwig Lange. 3 Bände.

- I. Band. Einleitung und der Staatsalterthümer Erster Theil.
  3. Aufl. 9 M.
  - II. Band. Der Staatsalterthümer Zweiter Theil. 3. Aufl. 8 M.
    III. Band. Der Staatsalterthümer Dritter Theil. 1. Abtheilg.
- 2. Aufl. 6 M.

#### Römische Geschichte von Theodor Mommsen.

- Band. Bis zur Schlacht von Pydna. Mit einer Militärkarte von Italien. 9. Aufl. 10 M.
- II. Band. Von der Schlacht von Pydna bis auf Sulla's Tod. 9. Aufl. 5 M.
- Aufl. 5 M.
   III. Band. Von Sullas Tode bis zur Schlacht von Thapsus.
   Mit Inhaltsverzeichnis zu Band I.—III.
   Aufl. 8 M.
  - V. Band. Die Provinzen von Caesar bis Diocletian. 4. Aufl. Mit 10 Karten von H. Kiepert. 9 M.

Ein vierter Band ist nicht erschienen.

#### Italische Landeskunde von Heinrich Nissen.

- I. Band. Land und Leute (Quellen-Namen und Grenzen Das Meer — Alpen — Poland — Appennin — Vulkanismus — Appenninfüsse — Inseln — Klima — Vegetation — Volksstämme). 8 M.
- II. Band. Die Städte. 1. Abteilung 7 M. 2. Abteilung 8 M. Griechische Mythologie von Ludwig Preller.
  - I. Band. Theogonie und Götter. 4. Aufl. von Carl Robert.

    1. Hälfte 5 M. 2. Hälfte 8 M.
  - II. Band. Heroen. 4. Aufl. von Carl Robert. In Vorbereitung.
- Römische Mythologie von Ludwig Preller. 3. Auflage von H. Jordan.
  - I. Band. Einleitung. Theologische Grundlage. Zur Geschichte des römischen Kultus. Die himmlischen und die herrschenden Götter. Mars und sein Kreis. Venus und verwandte Götter. 5 M. II. Band. Gottheiten der Erde und des Ackerbaues. Unter-
  - Band. Göttheiten der Erde und des Ackerbaues. Unterwelt und Todtendienst. Die G\u00f6tter des f\u00fc\u00e4sigsergen Elements. Die G\u00f6tter des feurigen Elements. Schicksal und Leben. Halbg\u00f6tter und Heroen. Letzte Anstrengungen des Heldenthums. 5 M.
- Griechische Alterthümer von G. F. Schoemann. 4. Auflage. Neu bearbeitet von J. H. Lipsius.
  - I. Band. Das Staatswesen. 12 M.
  - II. Band. Die internationalen Verhältnisse und das Religionswesen. 14 M.

Verlag der Weidmannschen Buchhandlung in Berlin.

# Neuere Werke

der

## klassischen Philologie und Altertumswissenschaft.

Homers Odvssee. Ein kritischer Kommentar von Prof. Dr. P. D. Ch. Hennings. gr. 8°. (VIII u. 603 S.) geh. Mk. 12 .-- .

Studien zur lias von Carl Robert, mit Beiträgen von Friedrich Bechtel, gr. 8°. (VIII u. 591 S.) geh. Mk. 16 .-

Die griechische Bühne. Eine architektonische Untersuchung von Otto Puchstein. Mit 43 in den Text gedruckten Abbildungen. gr. 4.

(VI u. 144 S.) geb. Mk. S .-Antike Schlachtfelder in Griechenland. Bausteine zu einer antiken Kriegsgeschichte von Johannes Kromayer. I. Band. Von Epaminondas bis zum Eingreifen der Römer. Mit 6 lithogr. Karten

und 4 Tafeln in Lichtdruck. gr. 8°. (X u. 352 S.) geh. Mk. 12-Die Fragmente der Vorsokratiker. Griechisch und Deutsch von H. Diets. gr. 8°, (X u. 601 S.) geh, Mk, 15,-, in Leinw. geb.

Mk. 16,50. Beiträge zur alten Geschichte und griechisch-römischen Altertumskunde. Festschrift zu Otlo Hirschtelds sechzigstem Ge-

burtstage, gr. Lex, 8°, (XIV u. 513 S., 1 Portrait u. 1 Tafel.) geh. Mk. 20, -. Apophoreton. Der XLVII, Versammlung dentscher Philologen und Schulmänner überreicht von der Graeca Halensis. gr. 8°. (161 S.)

geh. Mk. 4 .-- . Excerpta Historica iussu Imp. Constantini Porphyrogeniti

confecta ediderunt U. Ph. Boissevain, C. de Boor, Th. Buttner-Wobst. vol. I Excerpta de legationibus ed, Carolus de Boor. Pars 1: Excerpta de legationibus Romanorum ad gentes, Pars II: Excerpta de legationibus gentium ad Romanos, gr. 8°. (XXIV u. 599 S.) geh. Mk. 20 .--

Römische Komödien. Übersetzt von C. Bardt. Plautus, Der Schatz. Die Zwillinge: Tereuz, Das Mädchen von Andros, Die Brüder. 8°. (XXXII u. 240 8) Eleg. geb. Mk. 5.--.

Ciceros politisches Denken. Ein Versuch von Friedrich Cauer. gr. 8°. (VI u. 148 S.) geh. Mk. 3.60.

Inscriptiones latinae selectae. Edidit Hermannus Dessau. Vol. II. pars I. gr. 8°. (IV n. 736 S.) geh. Mk. 24.-Vol. 1. (VII u. 580 S.) 1892. geh. Mk. 16. -.

Italische Landeskunde von Heinrich Nissen. II. Bd. Die Städte.

u. 2. Hälfte, gr. 8°. (IV n. 736 S.) geh. Mk. 15.—

I. Bd. Land und Leute. gr. Sc. 1883. (VIII u. 566 S.) geh. Mk. 8.— Der Hannibalweg. Neu untersucht und durch Zeichnungen und Tafeln erläutert von Wilhelm Osiander. Mit 13 Abbildungen und drei Karten. gr. 8°. (VIII u. 204 S.) geb. Mk. 8.—

Die Tagesgötter in Rom und den Provinzen. Aus der Kultur des Niederganges der antiken Welt von Ernst Maass. Mit 30 Abbildungen. gr. 8°. (VII u. 311 S.) geh. Mk. 10 .-

Der Mimus. Ein litterar-entwickelungsgeschichtlicher Versuch von Hermann Reich. J. Bd., t. u. 2. Teil. gr. 8°. geh. Mk. 24 .-1. Teil, Theorie des Mimus. (XII u. S. 1-413.)

2. Teil. Entwickclungsgeschichte des Mimus. (S. 414-900 mit einer Stammtafel.)

#### INHALT.

| Seite                                                                   |
|-------------------------------------------------------------------------|
| A. KÖRTE, die Hypothesis zu Kratinos' Dionysalexandros 481              |
| P. WENDLAND, die Schriftstellerei des Anaximeoes von Lampsakos III 499  |
| E. tox STERN, der Mauerbau in Athen and die List des Themistokles 543   |
| H. SCHRADER, σχήμα and τρόπος in den Homer-Scholieu. Bin Beitrag        |
| sur Entwickelungsgeschichte beider Worter                               |
| TH. THALHEIM, Gesetz von Samos über Getreideankauf und -vertheilung 604 |
| P. STENGEL, zu den griechischen Sacrafalterthümern 611                  |
| ST. BRASSLOFF, Patriciat and Quästur in der römischen Kaiserzeit 618    |
| E. SCHWARTZ, zu Bakehylides                                             |
| C. BARDT, zur Chronologia des Verresprocesses 643                       |
| B. KEIL, za delphisehea Rechnangsarkunden 649                           |
| Register 654                                                            |

Jähriich erscheint ein Band von vier Heften zum Preise von 14 M.

Mit 1 Beilage von der Weidmannschen Buchhandlung in Berlin.

Fur die Redaktion verantwortlich: Professor Dr. C. Robert in Halle a. S., für die Anzeigen des Umschlage; die Weldmennsche Buchhandlung.

Umschlegdruck von W. Pormetter in Berlin.



RARY

urned on below 10M-10-36

470.5 H553 V. 39

# STANFORD UNIVERSITY LIBRARY Stanford, California



RARY .urned on below 10M-10-36



# STANFORD UNIVERSITY LIBRARY Stanford, California



1-1-1-1